
 

 

 

 Szkoła Doktorska Nauk Społecznych 
                 Wydział Studiów Edukacyjnych   

  
 

                  mgr Stefaniya Fiedler   
 
 
 
 

 
Władza sztuki: 

Studium nowoczesnych relacji między sztuką, edukacją 
 i społeczeństwem 

 
The Power of Art:  

A study of contemporary relations between art, education, and society 

  

      

 

Rozprawa doktorska przygotowana 

 pod kierunkiem 

 prof. UAM dr hab. Sławomira Banaszaka  

w Zakładzie Metodologii Nauk o Edukacji  

 



 Pragnę  serdecznie  podziękować  mojemu  Promotorowi,  Panu  Profesorowi  Sławomirowi 

 Banaszakowi,  za  życzliwe  wsparcie,  cenne  wskazówki  oraz  inspirację,  które  towarzyszyły  mi 

 podczas pracy nad niniejszą rozprawą. 

 1 



 SPIS TREŚCI 

 Przedmowa  ...............................................................................................................................  5 
 Wprowadzenie  ..........................................................................................................................  8 

 I  ROZDZIAŁ:  WIĘCEJ  PYTAŃ  NIŻ  ODPOWIEDZI  ...........................................................  14 
 Człowiek,  edukacja,  pedagog  -  o  relacjach  wzajemnych  ........................................................  14 
 1.1.  Rola  edukacji  w  dążeniu  do  wszechstronnego  rozwoju  jednostki  ...................................  14 
 1.2.  Kim  jest  człowiek?  ............................................................................................................  15 
 1.3.  Edukacja  ............................................................................................................................  33 
 1.4.  Kreatywność/  Twórczość  ..................................................................................................  51 
 1.5.  O  roli  pedagoga  .................................................................................................................  56 
 1.6.Podsumowanie  ...................................................................................................................  70 

 II  ROZDZIAŁ  :  Sztuka  ..............................................................................................................  73 
 Potrzeba  tworzenia.  Sztuka  życia,  sztuka  dla  życia  albo  życie  jako  sztuka  ............................  73 
 2.1.  Sztuka  jako  pojęcie  ...........................................................................................................  74 
 2.2.  Sztuka  a  zmiana  ................................................................................................................  85 
 2.3.  Estetyczne  wychowanie/  edukacja  przez  sztukę,  do  sztuki,  sztuką  ..................................  92 
 2.4.  Zarysy  sztuki  społecznej  .................................................................................................  101 
 2.5.  Praktyki  społeczno-artystyczna  oraz  pedagogiczno-artystyczne  na  gruncie  polskim  ....  109 
 2.6.  Podsumowanie  ................................................................................................................  120 

 III  Rozdział  :  Metoda(?),  której  nie  ma  ..................................................................................  123 
 Dlaczego  metoda  warsztatu  twórczego?  ................................................................................  123 
 3.1.  Metoda  (?)  warsztatu:  .....................................................................................................  125 
 warsztat  twórczo-edukacyjny  -  co  to  jest?  .............................................................................  125 
 3.2  Warsztat  jako  metodą,  która  jest  nastawiona  na  proces.  .................................................  133 
 3.3.Zadanie  warsztatu  ............................................................................................................  135 
 3.4.  Warsztat  a  bląd  ................................................................................................................  139 
 3.5.  Materiały  .........................................................................................................................  141 
 3.6.  Warsztat  twórczy  a  zdobywanie  wiedzy  w  sposób  naturalny  i  holistyczny  .................  142 
 3.7.  Rola  prowadzącego  .........................................................................................................  147 
 3.8.  Terapeutyczny  aspekt  sztuki  ...........................................................................................  149 
 3.9.Rola  grupy  ........................................................................................................................  151 
 3.10.  Podsumowanie  ..............................................................................................................  153 

 IV Rozdział 
 BADANIA  WŁASNE  NAD  PRAKTYKĄ  ARTYSTYCZNO-EDUKACYJNĄ  ............  157 
 4.1.  Podstawy  postępowania  badawczego  .............................................................................  157 
 4.2.Przedmiot  i  cel  badań.  Uzasadnienie  ...............................................................................  161 
 4.3.Problemy  i  hipotezy  badawcze  ........................................................................................  163 
 4.4.  Metody  i  techniki  badawcze  ...........................................................................................  165 

 2 



 4.5.  Dobór  jednostek  do  badań,  organizacja  i  przebieg  badań.  Charakterystyka  rozmówców  ... 
 ………………………………………………………………………………………………171 
 4.6.  Analiza  i  interpretacja  wyników  badań  ...........................................................................  182 

 1.  Wątek  Biograficzny  .....................................................................................................  182 
 2.Geneza  warsztatu  twórczego  .........................................................................................  186 
 4.  Zadanie  twórcze  warsztatu  ...........................................................................................  211 
 5.  Nazwa  “warsztat  twórczy”  ...........................................................................................  218 
 6.Kontekst  międzynarodowy  ...........................................................................................  226 
 7.  Charakter  warsztatu  –  sztuka  czy  pedagogika?  ...........................................................  230 
 8.  Stan  edukacji  artystycznej  w  Polsce  ............................................................................  238 
 9.  Kompetencje  prowadzącego  warsztat  twórczy  ............................................................  271 
 10.  Rola  grupy,  podejścia  osobistego  i  prowadzącego  w  warsztacie  twórczym  .............  287 
 11.  Trudności  w  zrozumieniu  metody  warsztatu  twórczego  ............................................  291 
 12.Możliwość  nauczania  metody  warsztatu  twórczego  ...................................................  305 
 13.  Uniwersalność  metody  warsztatu  twórczego  .............................................................  318 

 4.7.  Wnioski  Badawcze  ..........................................................................................................  325 
 4.8.Podsumowanie  .................................................................................................................  330 
 Zakończenie  ..........................................................................................................................  332 
 Bibliografia  ...........................................................................................................................  336 

 3 



 *** 

 Przyglądam się drzewu. 

 Mogę  je  potraktować  jako  obraz:  sterczący  w  nawale  światła  słup,  albo  tryskająca  zieleń 

 zalana  łagodnością  srebrzystego  błękitu.  Mogę  je  odebrać  jako  ruch:  tętniące  żyły  w  mocno 

 osadzonym  i  pnącym  się  w  górę  pniu,  ssanie  korzeni,  oddychanie  liści,  nieustanna  wymiana  z 

 ziemią  i  powietrzem  -  i  sam  tajemniczy  wzrost.  Mogę  je  zaklasyfikować  do  określonego 

 gatunku i patrzeć na nie jako na okaz, studiując budowę i sposób życia. 

 Mogę  do  tego  stopnia  pominąć  jego  konkretne  istnienie  i  konkretną  formę,  że  ujrzę  w  nim  już 

 tylko  wyraz  prawa  -  praw,  zgodnie  z  którymi  stale  przeciwieństwo  sił  stale  ulega  złagodzeniu, 

 albo  praw,  wedle  których  substancje  mieszają  się  i  rozdzielają.  Mogę  je  zdematerializować  i 

 uwiecznić  przez  sprowadzenie  do  liczb,  do  czystego  stosunku  liczbowego.  Ale  drzewo 

 pozostaje  moim  przedmiotem,  ma  swoje  miejsce  i  swój  czas,  swoją  jakość  i  swoje 

 właściwości.  Ale  może  się  też  zdarzyć,  zarazem  z  woli  i  łaski,  że  przyglądając  się  drzewu, 

 zostanę  włączony  w  relację  z  nim  -  i  wtedy  drzewo  przestanie  być  Ono.  Porwała  mnie  moc 

 wyłączności.  Nie  muszę  w  związku  z  tym  rezygnować  z  jakiegokolwiek  sposobu  mojego 

 oglądania.  Nie  ma  niczego,  od  czego  musiałbym  abstrahować,  chcąc  zobaczyć,  ani  żadnej 

 wiedzy,  o  której  musiałbym  zapomnieć.  Raczej  wszystko  -  obraz  i  ruch,  gatunek  i  okaz,  prawo 

 i  liczba  -  jest  tutaj  nierozdzielnie  złączone.  Obecnie  jest  wszystko,  co  dotyczy  drzewa:  jego 

 forma  i  mechanika,  jego  kolory  i  chemia,  jego  rozmowa  z  żywiołami  i  rozmowa  z  gwiazdami  - 

 wszystko  jako  jedna  całość.  Drzewo  nie  jest  wrażeniem,  grą  mojej  wyobraźni,  wartością 

 nastrojową;  ono  żyje  naprzeciw  mnie  i  ma  ze  mną  do  czynienia;  tak  jak  ja  z  nim  -  tylko 

 inaczej. 

 Nie próbujmy osłabiać sensu relacji: relacja jest wzajemnością. 

 Martin Buber 

 4 



 Przedmowa 

 Chęć  napisania  pracy  doktorskiej  wynikała  z  moich  osobistych  zainteresowań  i  dociekań 

 poznawczych,  twórczych  i  naukowych.  Traktowałam  te  4  lata  jako  kolejny  etap  rozwoju 

 osobistego oraz doskonalenia kompetencji zawodowych. 

 Ponieważ  ta  praca  stanowi  dla  mnie  coś  więcej,  niż  tylko  dorobek  naukowy,  umieszczam 

 krótką  historię  z  mojej  biografii,  która  spowodowała,  że  postanowiłam  połączyć  działania 

 twórcze z edukacją. 

 Będąc  na  studiach  artystycznych  na  kierunku  malarstwo  w  którymś  momencie  zrozumiałam, 

 że  pomiędzy  “światem  artystycznym”  i  “nieartystycznym”  istnieje  gigantyczna  przepaść.  To, 

 że  ludzie  z  obszaru  “poza”  artystycznego  mają  dużo  kłopotów  ze  zrozumieniem, 

 odniesieniem  się do  sztuki,  w  szczególności  do  sztuki  współczesnej,  dziwiło  mnie  a 

 jednocześnie  zachęcało  do  nawiązania  z  nimi  dialogu,  do  “wytłumaczenia”  całej  “tajemnicy” 

 sztuki,  do  pokazania,  że  świat  artystyczny  jest  częścią  nas.  Kiedyś  podczas  kolejnej  rozmowy 

 z  koleżanką  ze  świata  “poza”  padło  pytanie  “Dlaczego  uważasz,  że  każdy  musi  lubić  i 

 rozumieć  sztukę?  Przecież  to  jest  taki  sam  zawód,  jak  każdy  inny,  uczysz  się  narzędzi, 

 technik  i  malujesz  obrazy,  robisz  rzeźby  czy  cokolwiek,  nie  każdy  musi  i  chce  być  artystą!”. 

 Ten  komentarz  otworzył  mi  oczy.  Wtedy  zrozumiałam,  że  nieporozumienie  powstaje  z  braku 

 wiedzy  o  sztuce,  a  raczej  o  procesie  twórczym.  “Przecież  nie  o  bycie  artystą  zawodowo  mi 

 chodzi!”  -  odpowiedziałam,  “lecz  o  bycie  twórczym,  o  obcowanie  z  twórczością, 

 postrzeganie  świata  na  innym  poziomie,  posiadanie  głębszej  wrażliwości,  innego  sposobu 

 widzenia  w  niezależności  od  zawodu!”  Ta  rozmowa  nakłoniła  mnie  do  napisania  tego  dnia 

 notatki “Co to jest sztuka i jak ja ją postrzegam”: 

 Od  zawsze  fascynowało  mnie  wszystko  -  natura,  struktura  życia  oraz  wszystkie  procesy  i 

 zjawiska,  które  zachodzą  wokół  nas;  wszystko,  z  czym  mamy  styczność  i  z  czym  nawiązujemy 

 relacje.  Jak  funkcjonuje  nasze  ciało?  Umysł?  Czym  są  emocje?  Jakie  procesy  odbywają  się w 

 polu  magnetycznym,  procesy  chemiczne,  inne  języki,  niewytłumaczalne  zjawiska  -  ileż  tego 

 wszystkiego…  Ile  pytań,  ile  informacji,  jaka  niesamowita  złożoność  świata,  która  powoduje 

 ogromne  podniecenie,  wywołuje  ciekawość  i  fascynację!  Zawsze  interesowało  mnie 

 pochodzenie  życia  i  rozwój  cywilizacji,  nigdy  nie  mam  dość  czytania,  oglądania,  odkrywania, 

 tworzenia  i  rozwijania  się.  Te  wszystkie  pytania  i  próby  odpowiedzi  istnieją  w  sztuce.  Według 

 5 



 mnie,  sztuka  łączy  wszystkie  dziedziny.  To  naprowadziło  mnie  na  wybranie  ścieżki 

 artystycznej,  którą  zawsze  postrzegałam  jako  drogę  do  samopoznania  i  osobistego  rozwoju, 

 jako badanie rzeczywistości i podświadomości. 

 Dla  mnie  sztuka,  w  szerokim  rozumieniu  tego  pojęcia,  zawsze  była  sposobem  na  życie,  na 

 poznawanie  rzeczy,  na  odkrywanie  czegoś  nowego.  Sztuka  jest  elastyczna  i  wszechobecna. 

 Jest  innym  poziomem  rozumienia  i  postrzegania  rzeczywistości.  W  momencie,  gdy 

 uświadamiamy  sobie,  jak  wszystko  jest  ze  sobą  połączone  i  współzależne,  zaczynamy 

 postrzegać  i  patrzeć  na  rzeczy  z  innej  perspektywy.  Postrzegam  sztukę  jako  drzwi  głębszego 

 stanu  istnienia  -  pomiędzy  światem  duchowym  i  materialnym.  Jest  wskazówką  do  odkrywania 

 pewnych  rzeczy  o  nas  samych  i  o  świecie,  który  nas  otacza;  narzędziem,  które  pozwala 

 nawiązywać połączenia i patrzeć na rzeczy i ludzi z różnych perspektyw. 

 Sztuka  pokazała  mi  drogę  do  zrozumienia,  że  najprostsze  rzeczy  są  najbardziej 

 skomplikowane  i  odwrotnie;  pokazała  mi  również  ile  cudów  kryje  się  w  każdej  chwili  naszego 

 życia.  Przebywanie  w  stanie  twórczym  jest  dla  mnie  sposobem  na  dochodzenie  do  siebie, 

 porzucenie  mało  istotnych  rzeczy  i  skupienie  się  na  czymś  znacznie  ważniejszym  niż  tylko 

 rutyna.  To  bezmiar  pomysłów.  To  sposób  na  naukę,  kontemplacje  codzienności,  docenienie  i 

 pielęgnowanie  każdego  oddechu,  każdej  sekundy,  w  której  żyjemy,  każdej  osoby,  którą 

 spotykamy,  aby  czegoś  się  nauczyć;  każdej  łzy,  którą  przelewamy,  dowodząc,  że  potrafimy 

 odczuwać i być współczującymi; każdej ręki, którą wyciągamy, aby pomóc innym. 

 Sztuka,  tak  samo  jak  samo  życie,  jest  pełna  tajemnic.  Nigdy  nie  poznamy  odpowiedzi  na 

 niektóre  pytania,  ale  przynajmniej  możemy  być  świadomi  tego  niezwykle  złożonego  i 

 skomplikowanego  mechanizmu,  który  nazywamy  światem.  Dla  mnie  twórczość  jest  absolutem 

 —  może  być  niczym  i  może  być  wszystkim,  pokazuje,  że  nie  ma  „prawdy”  ani  „fałszu”. 

 Zawsze  zadawałam  sobie  pytania:  jaka  dokładnie  jest  moja  rola  jako  artystki?  Do  czego 

 może  moja  sztuka  być  przydatna?  Te  rozważania  doprowadziły  mnie  do  postrzegania  sztuki 

 jako  nieskończonego  procesu  zdobywania  wiedzy  i  doświadczeń,  które  moim  zdaniem  muszą 

 stanowić  fundament  edukacji.  Według  mnie,  celem  twórczości  jest  komunikacja  i  edukacja. 

 Jednak  przesłanie,  które  twórczość  w  sobie  niesie,  jest  jasne  tylko  dla  tych,  którzy  są 

 wystarczająco przygotowani, aby je zrozumieć. 

 6 



 Właśnie  ten  pogląd  nadal  stanowi  ramę  moich  działań  twórczo-edukacyjnych,  gdzie  ciągle 

 podejmuję  próby  zaciekawienia  innych  różnymi  zjawiskami,  kierowania  odbiorców  na 

 ścieżkę  rozwoju  osobistego  i  odkrywania  własnych  pasji  i  talentów,  odnajdywania  fascynacji 

 w  świecie.  Sztuka  tworzy  dla  mnie  przestrzeń,  gdzie  mogę  połączyć  swoją  własną  twórczość 

 z  twórczym  potencjałem  innych.  Wszystkie  te  idee  i  poglądy,  oparte  na  moich  osobistych 

 doświadczeniach  i  przemyśleniach,  staram  się  przekazać  i  dostosować  do  sfery  edukacyjnej, 

 postrzegając  sztukę  jako  łącznik  wszystkich  dziedzin  nauki,  narzędzie,  które  pokazuje,  jak 

 różnorodne  jest  życie.  Mam  bardzo  osobiste  podejście  do  tego,  co  robię  twórczo  i 

 edukacyjnie,  oparte  na  moich  zainteresowaniach,  doświadczeniach  życiowych,  kreatywności 

 i  spojrzeniu  na  edukację,  sztukę  oraz  proces  zdobywania  wiedzy.  Edukację  traktuje 

 całościowo  -  jako  ciągły  proces  poznawania  siebie  i  życia,  gdzie  twórczość  odgrywa 

 kluczową rolę. 

 Stefania Fiedler 

 7 



 Wprowadzenie 

 XXI  wiek  postrzegany  jest  jako  wiek  informacji,  postępu  technologicznego,  zmian 

 społecznych  oraz  sztucznej  inteligencji.  Jesteśmy  świadkami  czasów  dużych  i  intensywnych 

 przemian  oraz  permanentnej  presji,  wywołanej  zmianami  klimatycznymi,  rozwojem 

 technologii,  niepokojami,  chorobami,  wojnami.  Już  w  XX  wieku  Manuel  Castells 

 zauważył:  “Zmiany  społeczne  są  równie  dramatyczne,  jak  technologiczne  i  ekonomiczne 

 procesy  transformacji.”  (Castells,  1996,  s.  45).  Mówiąc  słowami  Castellsa,  żyjemy  w 

 “czasach  dezorientacji”.  Wskazują  na  to  zmiany  w  pracy  i  zatrudnieniu,  nierówności 

 ekonomiczne,  cyfryzacja,  rozwarstwienie  społeczne,  przeciążenie  informacyjne,  przemiany 

 w  kulturze  i  tożsamości  (Castells,  1996,  s.  45-60).  Ta  modyfikacja  świata  spowodowała  iż 

 rytm życia jest coraz szybszy, chaotyczny. Najczęściej za tym rytmem nie nadążamy. 

 Mówiąc  słowami  Harari  (2018,  s.  39)  “Wyzwanie,  jakie  stawiają  nam  w  XXI  wieku 

 technologia  informacyjna  i  biotechnologia,  jest  zapewne  znacznie  większe  niż  wyzwanie, 

 którym w minionej epoce były maszyny parowe, koleje żelazne i elektryczność.” 

 Powstają  zupełnie  nowe,  nieznane  dla  nas  realia,  w  których  trzeba  funkcjonować. 

 Nieprzewidywalne  założenia,  przebudowy  i  transformacje  powodują,  że  jednak,  jako  ludzie, 

 nie  jesteśmy  wystarczająco  przygotowani  do  różnego  rodzaju  zdarzeń.  Barry  Schwartz 

 (2004,  s.  220-225)  sygnalizuje,  że  nadmiar  wyborów  we  współczesnym  świecie  paraliżuje. 

 Według  autora,  zbyt  wiele  wyborów  wywołuje  psychologiczny  dyskomfort,  szczególnie  gdy 

 jest  połączone  z  żalem,  troską  o  status,  adaptacją,  porównywaniem  się  z  innymi,  a  być  może 

 co  najważniejsze,  pragnieniem  posiadania  wszystkiego,  co  najlepsze.  Szybkość 

 rzeczywistości,  wir  systemu  kapitalistycznego  oraz  zmiany  kulturowe  powodują,  że  cierpi 

 stan  psychiczny  ludzi.  Nie  wiemy  gdzie  siebie  odnaleźć,  na  co  liczyć,  w  jaki  sposób 

 dostosować  się  do  otoczenia.  Jak  to  ujmuje  Bourdieu:  “Kiedy  zmiana  struktur  obiektywnych 

 jest  tak  szybka,  że  ludzie  o  struk turach  mentalnych  ukształtowanych  wcześniej  nagle  znajdują 

 się  w  sytuacji,  jak  to  się  mówi,  passé,  czy  bycia  prześcigniętym,  działają  jakby  nie  w  porę  i 

 non  sensownie”  (Bourdieu, w: Wacquant, 2001, s.118). 

 Gert  Biesta  (2013),  pisząc  o  otwartości,  wolności  i  podmiotowego  stawiania 

 się człowieka  w  kontekście  edukacji,  bardzo  trafnie  zatytułował  książkę  “Piękne  ryzyko 

 kształcenia”  (“The  Beautiful  Risk  of  Education”).  Ryzyko  tutaj  jest  kluczem  -  niepewnością, 

 8 



 wędrówką,  ciekawością.  Nie  ma  tutaj  miejsca  standaryzacji  oraz  schematom.  Biorąc  pod 

 uwagę  założenie,  że  edukacja  jest  nam  potrzebna  do  funkcjonowania  w  rzeczywistości 

 społecznej  oraz  politycznej,  radzeniu  sobie  w  życiu  osobistym  i  zawodowym  oraz  do 

 wykształcenia  w  sobie  nawyku  uczenia  się przez  całe  życie  i  upodmiotowienia  się  (tamże, 

 2013)  -  zastanawiam  się  -  czy  rzeczywiście  działa  to  w  ten  sposób?  Codzienna  obserwacja 

 społeczeństwa,  jego  struktur  i  mechanizmów  wywołała  moje  zastanawianie  się nad  edukacją 

 szeroko  rozumianą  z  punktu  widzenia  artystki,  edukatora  oraz  człowieka.  Bezpośrednim 

 przedmiotem  mojego  zainteresowania  jest  edukacja  szeroko  rozumiana  -  jej  zmiany,  stan 

 obecny,  cele,  rozwój,  przyszłość;  oraz  znaczenie  sztuki  w  procesie  edukacyjnym.  Analizując 

 wszystkie  perturbacje,  zastanawiam  się ”Jaka  jest  rola  dzisiejszej  edukacji?”  oraz  “Jakiej 

 modyfikacji i przekształceń ona potrzebuje w związku z dynamiką czasów współczesnych? 

 Kluczowym  problemem  badawczym,  którego  rozwiązania  poszukiwałam  w  trakcie  realizacji 

 rozprawy  doktorskiej  jest  pytanie:  W  jaki  sposób  sztuka  oraz  działania  twórcze  mogą 

 przyczynić  się  do  wszechstronnego  rozwoju  jednostki?  Próbę  rozwiązania  tego  problemu 

 stanowiłyby:  refleksja  nad  zagadneniami  humanistycznymi  oraz  edukacyjnymi,  refleksja  na 

 temat  sztuki  w  edukacji  oraz  badania  empiryczne  -  wywiady  pogłębione,  przeprowadzone  z 

 edukatorami  artystycznymi i animatorami kultury. 

 Pośrednim  celem  pracy  jest  rozważanie  problemów  pedagogicznych  w  oparciu  o  kontekst 

 czasu,  oraz  odkrywanie  na  nowo  pojęć  dotyczących  zagadnień  edukacyjnych.  Praca  więc 

 zawiera  podwójny  cel.  Z  jednej  strony  jest  nim  zaproponowanie  nowego  spojrzenia  na 

 system  edukacyjny,  na  jego  wątki  i  cele  z  różnych  punktów  widzenia,  oraz  analiza  korzyści 

 zastosowania  w  nim  sztuki  jako  narzędzia.  Z  drugiej  strony,  byłaby  nim  próba  zilustrowania 

 tych  aspektów  teoretycznych  za  pomocą  konkretnych  przykładów  zjawisk 

 artystyczno-pedagogicznych  poprzez  wywiady  poglębione,  przeprowadzone  z  edukatorami 

 artystycznymi i animatorami sztuki. 

 Zastanawiając  się  nad  rolą  edukacji  w  dniu  dzisiejszym,  dochodzę  do  wniosku,  że 

 rzeczywista  sytuacja  wskazuje  na  to,  że  potrzebujemy  nowych  form  nauki,  nowych  metod 

 dostarczania  wiedzy  i  umiejętności.  Jak  pisze  Tadeusz  Sławek  (2021,  s.13):  “Edukacja  musi 

 przełamać  swoją  bezwładność,  musi  wstrząsać  zastanym  porządkiem  rzeczy,  pobudzając  do 

 zaczerpnięcia głębokiego oddechu.” 

 9 



 Ponieważ  samo  pojęcie  “edukacja”  jest  związane  z  wychowaniem  i  wykształceniem 

 człowieka  oraz  stanowi  podstawę  nauk  pedagogicznych,  chciałabym  bardziej  szczegółowo 

 przyjrzeć  się  tym  pojęciom  oraz  przedstawić  szereg  pytań  które  będę  precyzyjnie 

 rozpatrywać  w  kolejnych  rozdziałach  pracy.  Alvin  Toffler  (1984)  zauważył  już  wiele  lat 

 temu,  że  większość  ludzi  wymaga  wsparcia,  aby  sprostać  coraz  szybszemu  tempu  zmian 

 zachodzących  na  świecie.  Wsparciem  tym,  moim  zdaniem,  powinna  być  odpowiednia 

 edukacja.  Autor  również  przewidywał,  że  brak  odpowiedniego  systemu  pomocy  może 

 prowadzić  do  wzrostu  liczby  osób  czujących  się  zagubionymi,  sfrustrowanymi  i  bezradnymi. 

 W  efekcie,  pod  wpływem  stresu,  takie  osoby  mogą  podejmować  nierozważne  decyzje 

 dotyczące swojego życia, inwestycji, a nawet kwestii politycznych (tamże). 

 Pierwszym  z  pojęć,  związanych  z  edukacją  jest  “człowiek”.  Według  słownika  PWN 

 (Encyklopedia  PWN  ,  2023):  “człowiek”  (Homo  sapiens  -  człowiek  rozumny),  istota  żywa 

 wyróżniająca  się  wśród  innych  najwyższym  rozwojem  psychiki  i  życia  społecznego,  jedyna 

 posiadająca kulturę i zdolna do jej tworzenia…”. 

 “Człowiek”,  tak  samo  jak  wyżej  wymienione  definicje  jest  na  tyle  pojęciem  obszernym, 

 że  nie  ma  wyczerpującej  i  jedynej  definicji  tego  słowa.  Koncepcja  i  próby  interpretacji  istoty 

 ludzkiej  w  myśli  filozoficznej  zmieniały  się  z  tokiem  czasu  i  są  niezmiernie  bogate:  od 

 wymiaru  stricte  biologicznego  i  materialnego  do  pojęć  bardzo  duchowych  i  ezoterycznych, 

 gdzie  czynności  materialne  człowieka  nie  mają  istotnego  znaczenia.  Według  Kanta  (1991, 

 s.5)  przyroda  wyposażyła  człowieka,  jako  jedyną  istotę  na  Ziemi  w  rozum,  aby  mógł 

 samodzielnie  kształtować  swoje  życie  i  rozwijać  się,  bo  jest  pozbawiony  instynktów,  którymi 

 obdarzone  są zwierzęta.  Nawet  na  podstawie  podstawowej  definicji,  powstają  następujące 

 pytania:  jeżeli  gatunek  Homo  Sapiens  tłumaczy  się  jak  człowiek  rozumny,  to  czym  jest 

 rozum  i  czy  obecna  edukacja  przyczynia  się  do  rozwoju  rozumu?  Jeżeli  pojęcia  rozum  i 

 psychika  są  powiązane  z  życiem  społecznym  i  kulturą,  czy  edukacja  na  dzień  dzisiejszy 

 uwzględnia  te  aspekty?  Mówiąc  o  kulturze,  osobowości  oraz  tożsamości  -  czy  edukacja 

 zapewnia  nam  warunki  do  rozwoju  tych  czynności?  Kim  jest  albo  jaki  powinien  być 

 “człowiek” XXI wieku, którego chcemy “edukować”, “wychowywać” i “uczyć”? 

 Następnym  pojęciem,  które  bezpośrednio  powiązane  jest  z  człowiekiem  jest  “edukacja”. 

 Wśród  najbardziej  rozpowszechnionych  definicji  dowiadujemy  się,  że  według  słownika 

 PWN  (Encyklopedia  PWN  ,  2023)  “Edukacją”  [łac.  educatio  ‘wychowanie’,  ‘wykształcenie’] 

 10 



 jest  wychowanie,  kształcenie;  ogół  czynności  i  procesów  mających  na  celu  przekazywanie 

 wiedzy,  kształtowanie  określonych  cech  i  umiejętności.  Słownik  pedagogiczny  daje  trochę 

 inna  definicję,  określając  edukację  jako  “ogół  procesów  i  oddziaływań,  których  celem  jest 

 zmienianie  ludzi,  przede  wszystkim  dzieci  i  młodzieży,  stosownie  do  panujących  w  danym 

 społeczeństwie ideałów i celów wychowawczych…”(Okoń,2001). 

 Zastanawiam  się  czy  wymienione  definicje  są  odpowiednie  dla  określenia  współczesnego 

 systemu  edukacyjnego?  Uważam,  że  warto  również  zastanowić  się  nad  pojęciami 

 “wychowanie”  oraz  “kształcenie”.  Powstają  pytania:  kogo  wychowujemy,  w  jakich  celach  i 

 w  jaki  sposób?  Czy  szkoły/instytucje  oświaty,  uniwersytety  itd.  powinni  wychowywać,  czy 

 raczej  kierować  na  właściwy  trop,  otwierać  umysły  i  pobudzać  uczucia?  Bogdan  Suchodolski 

 (1991,  s.9-10)  uważał,  że  jeżeli  na  miejsce  wychowania  nie  pojawi  się samowychowanie,  to 

 nie istnieje w istocie żadna możliwość oddziaływania na człowieka: 

 Mówiąc  paradoksalnie,  nie  ma  człowieka  jako  przedmiotu 

 wychowania,  choć  pozornie  taka  intencja  istnieje.  Trzeba  natomiast 

 powiedzieć,  że  na  pewno  istnieje  człowiek  jako  Podmiot  wychowania 

 albo  nie  istnieje  on  wcale.  Człowiek  określany  jako  Podmiot 

 wychowania  pojmowany  musi  być  w  kategoriach  samowychowania. 

 [...]  Sądzę  wszakże,  iż  albo  będzie  istniał  proces  samowychowania, 

 albo nie będzie nic, żadnego działania edukacyjnego [...]. 

 Także,  jeżeli  mowa  jest  o  rozmaitych  procesach  nauki  -  jakiej  wiedzy  potrzebujemy? 

 Jakie  umiejętności  oraz  cechy  powinniśmy  kształcimy?  Czy  rzeczywiście  przyczynią  się one 

 do “dobra”, albo, czy rzeczywiście pomogą jednostkom w życiu? 

 Proces  edukacji  często  postrzegamy  jako  jednolity  schemat,  przypominający  „fabrykę”,  w 

 której  brakuje  przestrzeni  na  rozwój  osobistych  talentów  i  relacji  międzyludzkich.  Można 

 powiedzieć,  że  edukacja,  podobnie  jak  inne  związane  z  nią  procesy,  oddaliła  się  od  swoich 

 pierwotnych  korzeni,  zatracając  sens  w  burzliwych  przemianach  idei,  struktur  politycznych, 

 społecznych i religijnych. 

 Z  kolei,  słowo  “pedagogika”  [gr.  país  ‘dziecko’,  agōgós  ‘przewodnik’,  paidagōgikē 

 ‘świadoma  działalność  wychowawcza’]  jest  dyscypliną  nauki  zajmująca  się  badaniem 

 szeroko  rozumianych  procesów  edukacyjnych  (Encyklopedia  PWN,  2023).  Moim  zdaniem, 

 11 



 pedagogika  jako  nauka  badawcza,  powinna  znajdować  i  próbować  nowe,  skuteczne  i 

 różnorodne  metody  nauczania  dla  prawidłowego  funkcjonowania  systemu  edukacyjnego  w 

 oparciu  na  czas  teraźniejszy.  Być  rodzajem  programu  aktualizacyjnego,  który  diagnozuje 

 niedoskonałości  i  dostosowuje  system  według  potrzeb  i  wymagań  czasowych.  Czy 

 rzeczywiście  pedagogika  współczesna  działa  w  ten  sposób?  Czy  słowo  “pedagog”  obecnie 

 kojarzy  nam  się  z  przewodnikiem  albo  opiekunem?  Jaka  jest  rola  pedagogiki  oraz  pedagoga 

 w  świecie  współczesnym?  Jeżeli  z  założenia  pedagog  jest  “przewodnikiem  dzieci”,  czy 

 sprawdzi  się  ta  koncepcja  w  dniu  dzisiejszym?  Jeżeli  tak,  to  kto  powinien  prowadzić?  W 

 którą stronę? 

 By  żyć  pełnym  życiem,  człowiek  nie  może  uczyć  się odtwórczej,  biernej 

 postawy.  To  właśnie  z  buntu  przeciw  niej  rodzi  się  osobowość: 

 aktywna,  otwarta,  poszukująca.  Nauczyciel  czy  pedagog,  stwarzając 

 odpowiednie  warunki,  może  tę  postawę  wyzwolić.  (Byszewski,  1994, 

 s.8). 

 Słowo  “sztuka”  ma  wiele  definicji.  Znów  przywołam  najbardziej  powszechne.  “Sztuka  - 

 dziedzina  działalności  artystycznej  wyróżniana  ze  względu  na  reprezentowane  przez  nią 

 wartości  estetyczne;  też:  wytwór  lub  wytwory  takiej  działalności.”(Encyklopedia  PWN, 

 2023).  Ciekawym  faktem  jest  to,  że  niektóre  definicje  tego  pojęcia  różnią  się  znacząco.  Na 

 przykład  artyści,  zazwyczaj,  postrzegają  sztukę  zupełnie  w  inny  sposób  niż  socjologowie  czy 

 krytycy sztuki (istnieją pewne wyjątki). 

 Przestrzeń  sztuki  nieustannie  podlega  wpływom  technologicznym,  politycznym, 

 biologicznym,  społecznym  itd.  Obecnie  obszar  sztuki  staje  się  coraz  szerszy  a  granice 

 pomiędzy  sztuką  a  innymi  dziedzinami  coraz  węższe.  Nurt  art&science,  zaczęty  w  latach  60 

 nadal  się  rozwija  i  jest  bardzo  popularny.  Nauki  psychologiczne  i  edukacyjne  też  poszukują 

 wsparcia  w  sztuce.  Pojęcia  “edukacja  artystyczna”,  “edukacja  przez  sztukę”  oraz 

 “arteterapia”  są  popularne  i  szeroko  stosowane  w  tych  dziedzinach.  Jednak  luka  pomiędzy 

 dziedziną  sztuki,  a  innymi  dziedzinami  nadal  jest  duża.  Myślę,  że  powodem  tej  odległości 

 jest złe rozumienie pojęcia “sztuki” oraz brak edukacji estetycznej. 

 W  swojej  rozprawie  doktorskiej,  skupiłam  się  na  sztuce  szeroko  rozumianej,  która  może 

 być  łącznikiem,  narzędziem  pomocniczym  oraz  przewodnikiem.  Obszar  sztuki  może  być 

 12 



 wykorzystany  w  systemie  edukacyjnym  jako  przestrzeń  prób,  przekraczania  granic,  łamania 

 reguł  oraz,  co  jest  najważniejsze  -  edukowania  emocji,  psychiki,  rozumu.  Sztuka,  zdaniem 

 Schillera,  “...jest  wyzwolona  od  wszystkiego,  co  wprowadziły  w  życie  ludzkie  konwencje.” 

 Autor  uważał  też,  że  “wyzwolony  z  wszelkich  więzów,  rozum  ludzki  ma  być  światłem 

 rozjaśniającym  drogę  do  poznania  prawdy  o  świecie  i  człowieku”  (Schiller,  1972).  Myśl  ta 

 może być jednym z podstawowych zadań edukacji. 

 Przywołane  wyżej  pytania  stały  się  gruntem  do  stworzenia  teorytycznego  modelu 

 umożliwiającego  analizowanie  rzeczywistości  edukacyjno-artystycznej  przez  pryzmat 

 analizy  pojęć  i  literatury.  Na  tej  podstawie  opracowałam  zagadnienia  badawcze,  które 

 posłużą  próbą  odpowiedzi  na  pytanie:  Czy  sztuka  może  być  skutecznym  narzędziem 

 edukacyjnym?  Jakie  są  wzajemne  relacje  pomiędzy  sztuką,  edukacją  a  społeczeństwem? 

 Przeprowadzona  analiza  zagadnień  teoretycznych  oraz  badania  dokonane  na  pograniczu 

 obszaru  sztuki  i  pedagogiki,  mogą  się  przyczynić  do  edukacji,  skutecznie  wspierającej 

 wszechstronny rozwój człowieka. 

 Stary  urzędniku,  mój  towarzyszu  podróży,  nigdy  nikt  nie  otworzył  ci 

 drzwi  do  wolności  i  nie  ty  odpowiadasz  za  to.  Zbudowałeś  swój  spokój 

 zalewając  cementem,  jak  termity,  wszystkie  wyloty  i  wzloty  do  światła. 

 Zwinąłeś  się  w  kłębek  w  swoim  bezpieczeństwie  mieszczańskim,  w 

 swoich  nawykach,  w  dławiącym  rytuale  życia  na  prowincji,  wzniosłeś 

 ten  skromny  szaniec  przeciwko  wiatrom,  przypływom  i  gwiazdom.  Nie 

 chcesz  przejmować  się  wielkimi  problemami,  dość  trudu  kosztuję  cię 

 już  wysiłek,  by  zapomnieć  swoją  kondycję  człowieka.  Nie  jesteś 

 mieszkańcem  wędrownej  planety,  nie  zadajesz  sobie  pytań,  na  które  nie 

 ma  odpowiedzi:  jesteś  mieszczuchem  z  Tuluzy.  Nikt  nie  ujął  cię  za 

 ramiona,  zanim  jeszcze  nie  było  za  późno.  Teraz  glina,  z  której 

 powstałeś,  wyschła  i  stwardniała,  nikt  już  nie  dobudzi  się  w  tobie 

 muzyka, poety czy astronoma, którzy cię może zamieszkiwali kiedyś. 

 Antoine de Saint-Exupéry 

 13 



 I ROZDZIAŁ: WIĘCEJ PYTAŃ NIŻ ODPOWIEDZI 

 Człowiek, edukacja, pedagog - o relacjach wzajemnych 

 1.1.  Rola edukacji w dążeniu do wszechstronnego rozwoju jednostki 

 Dużo  mówi  się o  edukacji,  o  jej  celach  i  wynikach,  dążeniach  i  wadach,  ważności  i 

 niezbędności.  Zadając  pytanie  “po  co  edukujemy?”  albo  “dlaczego  edukacja  jest  ważna?” 

 możemy  kierować  się  ku  myśli,  że  dzieje  się  edukacja  pod  wpływem  naturalnej  cechy 

 człowieka  -  chęci  rozwoju.  Mówiąc  o  edukacji  zawsze  mamy  na  myśli  człowieka,  ponieważ 

 na  naszej  planecie  ludzie  są  jedynymi  istotami  sprawnymi  do  tworzenia  systemów  -  w  tym 

 kultury  i  edukacji.  Utopijną  wizją  edukacji  jest  wszechstronny  rozwój  jednostek,  który 

 pozytywnie wpływa na rozwój całego społeczeństwa. 

 W  tym  rozdziale,  poszukując  wzajemnych  relacji  pomiędzy  pojęciami 

 człowiek-edukacja-pedagog,  przede  wszystkim  skupiam  się  na  transdyscyplinarności  pojęcia 

 edukacja  oraz  jej  roli  w  życiu  ludzi  i  społeczeństwa.  Rozdział  ten  jest  próbą  kontemplacji  nad 

 obecnym  stanem  edukacji  oraz  odpowiedzi   na  pytania:  “Jak  jest  postrzegana  rola  człowieka 

 w  dniu  dzisiejszym?”,  “Czy  współczesna  edukacja  zmierza  we  właściwym  kierunku?”  oraz 

 “Jak można zdefiniować rolę pedagoga we współczesnym świecie?” 

 M.  J.  Szymański  (2021,  s.21)  określa  stan  rzeczywistości  społecznej  jako  “gwałtowna 

 zmiana”:  „Gwałtowna  zmiana  stała  się  nieodłącznym  atrybutem  życia  społecznego.  Mówi  się 

 nawet,  że  najbardziej  stałą  cechą  współczesnego  życia  społecznego  jest  istnienie  gwałtownej 

 zmiany.”  Obserwacja  zachowań  społecznych  i  stan  psychiczny  ludzi  powołuje  pytanie:  “Czy 

 obecne  metody  edukacyjne  oraz  sposoby  przekazywania  wiedzy  są  odpowiednie  dla  obecnej 

 sytuacji społeczno-kulturowej?” 

 Poza  obserwacją  aktualnej  sytuacji  w  świecie  -  dynamiczne  zmiany,  które  wpływają  na 

 każdą  sferę  życia  człowieka,  szybkość  przepływu  informacji,  niepewności  zawodowej, 

 sięgam  również  do  źródeł  historycznych,  klasycznych.  Bez  względu  na  postęp 

 technologiczny  oraz  złożone  procesy  społeczno-ekonomiczne,  istotne  pytania  filozoficzne  o 

 sens życia, moralność oraz poszukiwania  prawdy, dobra i piękna nadal pozostają aktualne. 

 14 



 Rola  jednostki  również  ulega  ciągłej  redefinicji.  Niniejszy  rozdział  ma  również  na  celu 

 ujawnienie  jak  współczesne  wyzwania  i  możliwości  wpływają  na  funkcje,  obowiązki  i 

 tożsamość  człowieka.  W  tym  celu  zostaną  przeanalizowane  teoretyczne  koncepcje  pojęcia 

 “człowieka”,  jego  roli  jako  jednostki  oraz  roli  w  społeczeństwie.  Następnie  przytoczone 

 zostaną  definicje  pojęcia  “edukacja”  oraz  “pedagog”  z  uwzględnieniem  ich  współczesnych 

 uwarunkowań.  Szczególną  uwagę  poświęcam  wzajemnemu  przenikaniu  wyżej 

 wymienionych pojęć oraz rozpatrywanie  każdego z owych pojęć przez pryzmat  twórczości. 

 1.2. Kim jest człowiek? 

 Człowiek  (  Homo  sapiens)  “  istota  żywa  wyróżniająca  się  wśród  innych  najwyższym  rozwojem 

 psychiki  i  życia  społecznego,  jedyna  posiadająca  kulturę  i  zdolna  do  jej  tworzenia,  pod 

 względem biologicznym gatunek człowiekowatych.  (Encyklopedia  PWN, 2023). 

 — A żywi się dusza czym, Sokratesie? 

 — Naukami przecież. 

 Platon 

 Pytanie  o  to,  kim  jest  człowiek,  jest  jednym  z  fundamentalnych  zagadnień  filozoficznych, 

 które  przyciągało  uwagę  myślicieli  przez  wieki.  Istnieje  wiele  różnych  odpowiedzi  na  to 

 pytanie, zależnie od kontekstu, perspektywy i filozoficznej tradycji. 

 Cytując Brach-Czainę (2022, s.9.): 

 Warto  jednak  zauważyć,  że  pytanie:  „Kim  jestem?”  –  proste  i 

 niepokojące  –  w  gruncie  rzeczy  zawsze  stanowiło  fundament  filozofii. 

 Filozofowie,  chcąc  przedstawić  siebie,  opisywali  człowieka,  a  ten  z 

 konieczności ciągnął za sobą cały świat, bez którego był niczym. 

 Z  perspektywy  filozoficznej,  człowiek  jest  istotą  rozumną,  posiadającą  zdolność  do 

 myślenia,  poznawania,  odczuwania  emocji  i  świadomości  siebie.  Człowiek  jest  też  istotą 

 15 



 społeczną,  zdolną  do  nawiązywania  relacji,  współpracy  i  tworzenia  kultury.  Więc  człowiek 

 jest  niezwykle  złożonym  bytem,  łączącym  biologiczne,  społeczne,  filozoficzne,  emocjonalne 

 i  duchowe  aspekty.  Rola  człowieka  ewoluowała  i  zmieniała  się  poprzez  wieki  w  zależności 

 od  kontekstu  społecznego,  kulturowego  i  historycznego.  Człowiek  jako  podmiot  i  przedmiot 

 jest  największym  pytaniem  nie  tylko  antropologicznym,  lecz  dotyczy  wszystkich  nauk.  We 

 współczesnej  filozofii  koncepcja  człowieka  jest  określana  jako  “nieuchwytna”  (Mazur, 

 2016).  Jako  ciekawy  fakt,  autor  dodaje,  że  “Człowiek  wszak  nie  zniknął,  a  jego 

 podmiotowość  nie  jest  dziś  w  żaden  sposób  mniej  realna,  niż  była  za  czasów  Arystotelesa…” 

 (Tamże,  2016,  s.  14).  Hume  (1963,  t.I,  s.5),  w  traktacie  o  naturze  ludzkiej,  pisał,  że  człowiek 

 znajduje się w centrum wszelkich nauk: 

 Jest  rzeczą  oczywistą,  że  wszystkie  nauki  pozostają  w  pewnym 

 stosunku,  bardziej  lub  mniej  wyraźnym,  do  natury  ludzkiej;  i  że  choćby 

 która  z  nich  nie  wiedzieć  jak  wydawała  się  oddalona  od  tej  natury,  to 

 przecież  wszystkie  one  powracają  do  niej  na  tej  czy  innej  drodze. 

 Nawet  matematyka,  filozofia  naturalna  i  religia  naturalna  w  pewnej 

 mierze  zależą  od  nauki  o  człowieku;  są  one  bowiem  przedmiotem 

 ludzkiego  poznania  i  są  przedmiotem  sądów,  które  tworzy  człowiek 

 dzięki swym siłom i władzom. 

 Samoświadomość  ludzka  od  początku  dziejów  powodowała  zaciekawienie  i  niepokój. 

 Heidegger  (1929,  Baran,  2012),  analizując  Kanta  i  jego  rozważania  dotyczące  “skończoności 

 człowieka”  (chodzi  o  racjonalny  umysł),  uważał,  że  sam  sposób  pytania  o  człowieku  jest 

 problematyczny.  Husserl  (1999,  s.11)  za  Schopenhauerem  (1818,  Garewicz,  1995,  s.227) 

 określa  człowieka  jako  byt  bardzo  złożony  i  metafizyczny.  Definicja  człowieka  ulega  ciągłej 

 redefinicji,  jednak  podstawy  filozoficzne  istoty  ludzkiej  nadal  nie  tracą  swych  właściwości  - 

 pytania  dotyczące  świadomości  i  nieświadomości,  duszy  i  cielesności,  zdolności  moralnej, 

 istoty  poznania,  sensu  życia,  wartości  itd.  Natura  człowieka  wykracza  poza  proste  definicje  i 

 jednoznaczne  interpretacje.  Jego  świadomość,  refleksyjność  oraz  zdolność  do  poszukiwania 

 sensu  egzystencji  czynią  go  zagadką  samą  w  sobie,  wciąż  pozostającą  przedmiotem  badań 

 filozoficznych, psychologicznych i nauk przyrodniczych. 

 16 



 Bogdan Suchodolski (1985, s.17) w rozważaniach kim jest człowiek? piszę, że: 

 ...filozofia  człowieka  to  filozofia  istoty,  która  dzieki  “objektywizującej 

 praktyce”  odsłania  przedmiotowość  świata  oraz  możliwości  swych 

 własnych  przekształceń.  Obiektywność  przestaje  być  obca, 

 subiektywność  przestaje  być  kapryśna  i  dowolna.  Człowiek  odnajduje 

 siebie  w  rzeczywistości,  którą  stwarza;  rzeczywistość  w  której  żyje, 

 staje  się  zarówno  instancją,  jak  podnietą  działania.  Podmiotowość 

 sprawdza  się  w  świecie  przedmiotowym,  świat  przedmiotowy  zostaje 

 przyswojony przez podmiot. 

 Współczesna  rzeczywistość,  zdominowana  przez  kapitalistyczny  porządek, 

 charakteryzuje  się  jednak  presją  ekonomiczną  i  nieustannym  dążeniem  do  produktywności, 

 co  prowadzi  do  marginalizacji  czasu  na  autorefleksję  oraz  rozwój  duchowy  i  intelektualny. 

 Tym  samym  człowiek,  uwikłany  w  struktury  współczesnego  świata,  traci  możliwość  pełnego 

 rozwinięcia  swojego  potencjału,  zarówno  w  wymiarze  jednostkowym,  jak  i  wspólnotowym. 

 Moim  zdaniem,  w  dzisiejszych  czasach  warto  zadać  pytanie  -  czy  człowiek  współczesny 

 rzeczywiście  odnajduje  się  w  rzeczywistości,  którą  stworzył?  Czy  jest  świadomy  tego,  jaką 

 tworzy  rzeczywistość?  Albo  że  jest  zagubiony?  Jak  można  określić  człowieka 

 współczesnego - jaką rolę pełni i jakie cechy posiada? 

 Prawie  100  lat  temu  malarz,  grafik  i  teoretyk  sztuki  Wassiliy  Kandinsky  (1935,  s.469) 

 postawił  pytanie  -  czy  nowoczesność  musi  podążać  za  sztuką  czy  sztuką  za  nowoczesnością, 

 pisząc: 

 Człowiek  „nowoczesny",  na  skutek  braku  intuicji  i  dzięki  swej 

 „inteligencji",  pozostaje  na  marginesie  życia.  Stoi  mocno  obiema 

 nogami  w  realnym  życiu.  Dlatego  utracił  kontakt  z  życiem.  Stąd 

 wywodzi  się  jego  zwątpienie  i  potrzeba  odurzania  się.  Czy  artyści  mają 

 17 



 się  podporządkować  temu  „nowoczesnemu"  człowiekowi,  czy  też  on 

 ma się zbliży do nich? 

 W  dniu  dzisiejszym  można  zauważyć,  że  człowiek  nowoczesny  XXI  wieku  jest  jeszcze 

 bardziej  na  marginesie  życia,  ale  już  nawet  nie  można  powiedzieć,  że  powstają  wątpienia  - 

 czy  nadal  mocno  stoi  w  realnym  życiu,  czy  również  tutaj  czuje  się obcy?  Myślę  że  ciekawym 

 faktem  jest  to,  że  tylko  my,  jako  istoty  ludzkie  zastanawiamy  się  nad  sensem  życia  i 

 nierzadko  pytanie  o  sens  i  o  same  nasze  istnienie  okazuje  się  być  dla  nas  problematyczne. 

 “  Człowiek  jest  bowiem  jedynym  zwierzęciem,  któremu  natura  nie  stwarza  domu,  które  czuje 

 się  wypędzone  z  raju,  jedynym  zwierzęciem,  dla  którego  jego  istnienie  stanowi  problem,  który 

 trzeba rozwiązać i od którego nie można się uchylić.” (Fromm, 2013, s.487) 

 Martin  Buber  (1993,  s.88)  pisze:  “  Porzucony  przez  przyrodę  człowiek  jest  indywiduum  w 

 sposób  tak  szczególny  i  radykalny,  jak  żadna  inna  istota  na  świecie,  i  akceptuje  to 

 porzucenie, ponieważ oznacza ono dlań „bycie indywiduum””. 

 Autor  również  stawia  pytanie  jak  wykorzystać  stan  tego  porzucenia?  Czy  my,  jako  istoty 

 ludzkie,  musimy  współpracować  z  przyrodą,  czy  budować  swój  osobny  świat?  Autor 

 sugeruje,  że  akceptacja  tego  stanu  umożliwia  pełniejsze  doświadczenie  własnej  tożsamości, 

 przedstawiając  izolację  jako  warunek  głębokiego  przeżycia  swojej  jednostkowości.  To 

 podejście  wydaje  się  gloryfikować  samotność  jako  przestrzeń,  w  której  człowiek  może  w 

 pełni  uświadomić  sobie  swoją  odrębność,  ale  można  też  zastanowić  się  nad  ograniczeniami 

 takiej  perspektywy,  gdyż  pomija  ona  wpływ  relacji  międzyludzkich  na  budowanie 

 tożsamości,  pisząc:  “  Tak  samo  akceptuje  swoją  izolację  jako  osoby,  bowiem  dopiero  monada 

 nie  związana  z  innymi  może  w  najgłębszym  sensie  doświadczać  swojej  indywidualności  i 

 gloryfikować siebie jako indywiduum”  (tamże, s 88). 

 Kwestia  egzystencji  zawsze  była  i  jest  aktualna  ponieważ  mimo  postępu 

 technologicznego,  rozwoju  kultur  i  innych  zjawisk  społecznych,  podstawowe  pytania  “Kim 

 jestem  i  dlaczego  istnieję?”  nadal  pozostają  nierozwiązane.  Jak  pisze  Yuval  (2018,  s.  268) 

 “W  miarę  rozwoju  historii  ludzie  tworzyli  coraz  bardziej  złożone  opowieści  o  sobie,  co 

 utrudniało nam poznawanie tego, kim naprawdę jesteśmy.” 

 18 



 Jedna  rzecz  jest  jasna  -  jesteśmy  częścią  tego  świata.  Dlatego  warto  zadać  pytanie:  jaką 

 relację  mamy  ze  światem?  Czy  naprawdę  odczuwamy,  że  jesteśmy  jego  częścią,  czy 

 odwrotnie - czujemy się obcy? 

 Obserwując  ludzi,  dochodzę  do  wniosku,  że  coraz  częściej  traktujemy  swoje  istnienie  bez 

 powagi.  System  społeczny  narzuca  gotowe  schematy  życiowe,  oferując  zestaw  norm  i 

 wartości,  które  mają  pomóc  w  nadaniu  sensu  istnieniu,  ale  jednocześnie  ograniczają 

 indywidualność,  sugerując,  co  jest  pożądane  i  godne  uwagi.  Bardzo  trafnie  opisywał  te 

 procesy  Fromm  (2013,  s.488),  pisząc  o  tym,  że  egzystencjalne  sprzeczności  człowieka  dają  w 

 efekcie  stan  trwałego  zaburzenia  równowagi.  Autor  podkreśla  (tamże,  s.  570),  że  życie 

 ludzkie, aby miało sens i nie traciło równowagi, nie może się składać z szeregu powtórzeń: 

 Jednostki  żyją  w  społeczeństwie,  które  dostarcza  im  gotowych  wzorców 

 mających  nadać  sens  ich  życiu.  W  naszym  społeczeństwie  na  przykład 

 powiada  im  się,  że  należy  odnosić  sukcesy,  że  trzeba  "zdobywać 

 chleb",  założyć  rodzinę,  być  dobrym  obywatelem,  konsumować  dobra  i 

 przyjemności,  a  wszystko  to  uczyni  ich  życie  wartościowym. 

 Aczkolwiek  wobec  większości  ludzi  propozycje  te  okazują  się  skuteczne 

 na  poziomie  świadomości,  nie  udaje  im  się  wytworzyć  prawdziwego 

 poczucia  sensowności,  nie  starcza  tego,  żeby  zastąpić  brakujące 

 centrum  ich  jaźni.  Proponowane  wzorce  szybko  ukazują  swoją  słabość 

 i ze wzrastającą częstotliwością zawodzą. 

 Wspomniane  wzorce,  takie  jak  osiąganie  sukcesów,  zdobywanie  środków  do  życia, 

 zakładanie  rodziny  czy  konsumpcja,  są  przedstawiane  jako  uniwersalne  cele,  które  mają 

 zagwarantować  szczęście  i  spełnienie.  Jednak  warto  zastanowić  się,  czy  są  one  odpowiednie 

 dla  każdej  jednostki,  czy  może  jedynie  odzwierciedlają  oczekiwania  większości.  Analizując 

 tezy  Fromma,  można  się  zgodzić,  że  współczesny  człowiek  odnajduje  “sens”  w  rzeczach 

 materialnych  i  płytkich.  Sens  w  tym,  aby  zarobić  na  coś,  pojechać  gdzieś,  kupić  sobie  coś. 

 Mylimy  cele  materialne,  schematyczne  z  sensem  życia.  To  powoduje,  że  powoli  stajemy  się 

 robotami,  wykonującymi  różne  powierzchowne  czynności,  bo  “trzeba”,  bez  zastanowienia 

 “po  co”  albo  “czy  naprawdę  tego  chcę/potrzebuję”?  To  “trzeba”  wynika  z  norm  społecznych, 

 19 



 rodzinnych,  religijnych  itd.  Mechaniczne  funkcjonowanie  powoduje,  że  żyjemy  w  świecie 

 “odbitek” i “powtórek”. Nie ma prawdziwych rzeczy, wszystko stało się złudzeniem, fikcją. 

 Powstaje  jakaś  norma/zasada  i  wszystko  funkcjonuje  według  niej.  Słowami  Bourdieu 

 (2001,  s.118)  można  ten  stan  określić  jako  “tendencję  do  uporczywego  trwania  w  swoim 

 bycie”  .  „Gdzie  wszyscy  myślą  tak  samo,  nikt  nie  myśli  zbyt  wiele.”  -  pisze  Walter  Lippmann. 

 Niestety  obserwacja  obecnego  społeczeństwa  wskazuję  na  tendencję  ograniczonej 

 świadomości i samoświadomości. Jeszcze raz cytuję Fromma (1956): 

 Społeczeństwem  naszym  kieruje  urzędniczy  aparat  menedżerów  i 

 zawodowi  politycy;  ludzie  daja  sie  powodowaé  zbiorowej  sugestii, 

 celem  ich,  który  staje  się  celem  samym  w  sobie,  jest  coraz  więcej 

 produkowaé  i  coraz  więcej  konsumować.  Cała  ludzka  działalność 

 podporządkowana  jest  celom  ekonomicznym,  środki  stają  się  celami, 

 człowiek  jest  automatem  -  dobrze  odżywionym,  dobrze  ubranym,  ale 

 nie  mającym  jakiegokolwiek  większego  zainteresowania  dla  tego,  co 

 stanowi jego specyficzna ludzka ceche i funkcje. 

 Nie  szukamy  sensu  samodzielnie,  nie  zastanawiamy  się  kim  jesteśmy,  tylko  posługujemy 

 się gotowymi szablonami. Teza Baumana ( Eriksen 2013, s. 213) o tożsamości głosi: 

 O  ile  nowoczesny  „problem  z  tożsamością"  polega  na  znalezieniu 

 sposobu  na  skonstruowanie  tożsamości  oraz  sprawieniu,  aby  pozostała 

 zwarta  i  stabilna,  o  tyle  ponowoczesny  „problem  z  tożsamością"  jest 

 przede  wszystkim  znajdowaniem  sposobu  na  unikniçcie  zasklepienia  i 

 zachowanie wolności wyboru. 

 Ktoś  inny  nami  kieruje,  wskazuje  którą  drogą  iść.  Poprzez powierzchowne 

 funkcjonowanie  jednostek  tracimy  również  wagę  jako  społeczeństwo.  Bardzo  trafnie  określa 

 ten  stan  Kossak,  we  wstępie  do  essejów  A.  Camus,  odwołują  się  do  Heideggera:  “Człowiek, 

 ugięty  pod  ciężarem  środowiska  i  w  obrębie  tego  środowiska  zmuszony  do  powtarzania  tych 

 samych  słów  i  gestów,  za traca  swoją  odrębność  i  ginie  w  masie.  Przyzwyczaił  się  do  owego 

 stanu, uważa go za normalny. ”  (Kossak, 1974). 

 20 



 Takiego  człowieka,  można  by  było  nazwać  językiem  Ortega  y  Gasset  (s.64,  e  book) 

 “człowiekiem  mass”,  który  nie  ma  głębszych  przemyśleń  życiowych,  zgadza  się na  to  co  ma. 

 Autor  również określa  takiego  człowieka  mianem  “rozpuszczonego  dziecka”  albo 

 “barbarzyńca”,  który  nie  doceniając  trudu  innych,  myśli  prymitywnie,  przeciętnie,  ulega 

 autorytetom.  (Ortega  y  Gasset,  2008,  s.102,  e  book).  Ortega  y  Gasset  już  100  lat  temu 

 zauważył  tendencję,  że  szlachta  i  arystokracja,  w  pierwotnym  sensie  tych  pojęć,  przestała 

 istnieć.  Masy  budują  swoje  autorytety,  tworząc  z  nich  pozornych  arystokratów,  którzy 

 się cechują  nie  wybitną osobowością  i  dorobkami,  jak  kiedyś,  tylko  materialnym  dorobkiem, 

 najczęściej  odziedziczonym.(tamże,  s.103-104  e  book).  Taki  człowiek,  według  autora  nie 

 przeżywa  własnego  przeznaczenia,  “..  .powoduje  atrofię  życia  osobistego.  Każde  życie  to 

 walka, to usilne dążenie do bycia sobą samym.” 

 Bycie  sobą,  temat  tożsamości  jest  tematem  przewodnim  XX1  wieku.  Jednakże,  można 

 zauważyć  naturalną,  intuicyjną  tendencję  zainteresowania  coraz  większości  ludzi 

 psychologią,  psychoterapią,  która  właśnie  polega  na  podstawowych  pytaniach:  Kim  jest 

 człowiek?  Jakie  są  mechanizmy  jego  działania?  Jaki  jest  sens  i  cel  życia?  Jak  piszę  Tomasz 

 Teodorczyk  (2023):  “Narcystyczna  propaganda  sukcesu  ludzkiej  sprawczości  zdaje  się  w 

 ostatnich  czasach  mocno  przygasać”  ,  zatem  problem  tożsamości  staje  się  coraz  bardziej 

 aktualny. 

 Tadeusz  Sławek,  w  kontekście  zastanawiania  się nad  sobą  (2023)  mówi  o  potrzebie 

 korekty  myśli  o  człowieczeństwie  i  zachęca  “nakłonić  uszy  do  takich  klasyków”  jak  Schiller, 

 Spinoza,  Montaigne,  a  także  Blake.  Analizując  twórczość  Blake’a  w  książce  “U-bywać. 

 Człowiek,  świat,  przyjaźń  w  twórczości  Williama  Blake’a”  (Sławek,  2001.  Wydawnictwo 

 Uniwersytetu śląskiego, Katowice, s.300) pisze: 

 W  społeczeństwie,  do  którego  zmierzamy  -  twierdzi  Blake  u  progu  XIX 

 wieku  -  człowiek  w  coraz  znaczniejszym  stopniu  będzie  „żyty”  przez 

 innych,  niż  będzie  żył  sam.  Technika  sta   nowi  substytut  bycia  wtedy, 

 kiedy  bycie  traci  swoją  dynamikę  i  energię,  kiedy  moje  istnienie  jest 

 istnieniem  „biernym”,  tzn.  gdy  wypełnione  pospiesznym  trudem  i 

 złudzeniem  aktywności,  coraz  bardziej  w  istocie  należy  do  innych,  a 

 coraz mniej do mnie samego. 

 21 



 Współczesne  istnienie,  pełne  pośpiechu  i  iluzorycznej  aktywności,  coraz  częściej 

 przestaje  należeć  do  człowieka  jako  jednostki,  a  staje  się  własnością  systemu.  Praca, 

 konsumpcja,  komunikacja  –  wszystko  to  wypełnia  nasze  dni,  ale  w  istocie  służy  innym 

 celom  niż  rozwój  czy  samorealizacja.  Człowiek  w  takim  układzie  staje  się  funkcjonującym 

 bardziej jako element maszynerii społeczno-ekonomicznej niż jako twórcza jednostka. 

 Proces  poszukiwania  siebie,  często  naznaczony  wyzwaniami  i  kryzysami,  o  których  pisze 

 Dąbrowski(1979)  pozwala  na  głębszą  refleksję  nad  wartościami,  celami  i  przekonaniami, 

 które stają się bazą dla autentycznego funkcjonowania: 

 Rozwój  nie  może  być  stałym  podtrzymywaniem  status  quo,  nie  może 

 być  stabilizacja,  homeostaza,  przystosowaniem  do  przeciętnej 

 rzeczywistości.  Przeciwnie  -  musi  być  przekraczaniem  tej 

 rzeczywistości,  przekroczeniem  poziomów  niższych  na  korzyść 

 wyższych.  Rozwój  nie  może  być  tylko  zmiana  faz,  musi  być  zmiana 

 poziomów. 

 Rozwój  osobowości,  wspierany  przez  eksplorację  własnych  emocji,  potrzeb  i 

 doświadczeń,  prowadzi  do  osiągnięcia  większej  spójności  wewnętrznej,  poczucia  autonomii 

 oraz  zdolności  adaptacji  w  zmieniającym  się  otoczeniu,  co  jest  nie  tylko  istotne  dla 

 samorealizacji  jednostki,  lecz  również  dla  jej  wkładu  w  życie  społeczne,  kulturowe  i 

 naukowe.  Zdaniem  Camus,  sens  życia  jest  jednym  z  najważniejszych  pytań.  Idea  autora 

 obcości  świata  wobec  człowieka  i  na  odwrót  coraz  bardziej  odbija  się  na  społeczeństwie. 

 Opis  człowieka  absurdu  z  “Obcego”  w  wielu  rzeczach  odpowiada  obrazowi  człowieka 

 współczesnego:  “Milczy,  gdy  nie  ma  nic  ważnego  do  powiedzenia;  nie  kocha,  bo  miłość  jest 

 uczuciem  ciągłym,  a  dla  niego  liczą  się  tylko  chwilowe  nastroje,  teraźniejszość  i  konkret;  żyje 

 chwilą obecną i zdaje się być szczęśliwy….”  (Patyk, 1999). 

 Żyć,  aby  tworzyć  pozory  -  szczęścia,  bogactwa,  spełnienia  -  to,  moim  zdaniem,  stało  się 

 hasłem  XXI  wieku.  Syzyfowa  praca  tworzy  idee  bezsensu,  beznadziei  i  obcości,  które  coraz 

 głębiej  przenikają w  społeczeństwo.  Ciężko  z  tej  pułapki  wyjść  ze  względu  na  pęd  życia, 

 szybki  ruch,  presję.  Nie  mamy  czasu  na  zatrzymanie  się,  zastanowienie  się,  rozmyślenie. 

 Teraz  ludzie  są  obce  dla  samych  siebie.  Nie  wiedzą  kim  są  i  w  jakim  kierunku  chcą  podążać. 

 22 



 Obojętność,  bierne  traktowanie  rzeczywistości  i  mechaniczne  wykonywanie  czynności 

 powoduje  egzystencjalny  kryzys.  Można  stwierdzić,  że  tematy  egzystencjalne,  podjęte  w 

 dziełach  absurdu  w  latach  50  i  60  XX  wieku  służyły  jako  przestroga  dla  człowieczeństwa, 

 wskazując na początek kryzysu. 

 Sztuka  Beckett’a  “Czekając  na  Godota”  bardzo  trafnie  pokazuje  i  podsumuje  kwestie 

 egzystencjalne.  “Zawsze  coś  wynajdziemy,  żeby  stworzyć  sobie  wrażenie  istnienia…” 

 (Bradley,  Becket,  2001)  -  mówi  jeden  z  bohaterów.  Głównym  zajęciem  bohaterów 

 Beckettowskie  sztuki  jest  czekanie,  ślepa  nadzieja  na  zbawienie;  wiara,  że  przyjdzie  ktoś,  kto 

 odmieni  ich  życie.  To,  w  jaki  sposób  bohaterowie  czekają,  co  robią  czekając,  kogo  spotykają, 

 w  jaki  sposób  się  zachowują,  jak  spędzają  czas  i  jakie  mają  podejście  do  życia  -  to  daje  do 

 myślenia  na  temat  ludzkiego  losu  oraz  relacji  jednostki  ze  światem.  Możliwe,  że 

 najważniejszym  wydarzeniem  życia  jest  właśnie  sam  proces,  relacje  z  innym  człowiekiem, 

 że  sobą  oraz  ze  światem.  Czy  musimy  szukać  odpowiedzi  na  zewnątrz  czy  w  wewnątrz?  Są 

 pewne  ramy  życiowe  -  początek  i  koniec.  W  tym  obszarze  funkcjonujemy  i  budujemy  siebie 

 oraz  swoją  rzeczywistość.  Pewność  mamy  tylko  w  jednym  -  wiemy,  że  istnieje  pewien 

 koniec.  Więc  skupiamy  się  na  tym  odcinku  czasu,  który  nazywamy  życiem.  Sztuka  Becketa 

 kieruje  na  myśl,  że  człowiek  może  się  poruszać  w  dwóch  wymiarach  jednocześnie  -  w 

 przestrzeni  losu  człowieczeństwa  -  w  rzeczywistości  i  otoczeniu,  które  mamy,  przyjmując  go 

 takim  jakie  jest;  i  w  przestrzeni  twórczej,  duchowej,  metafizycznej.  Więc  w  tej  pierwszej 

 przestrzeni  niektóre  rzeczy  musimy  ślepo  przyjąć,  pogodzić  się  z  byciem  człowiekiem  oraz 

 byciem  na  ziemi,  w  drugiej  przestrzeni  mamy  wybór  -  możemy  być  twórcami  swojego  życia 

 i  siebie  samego,  w  tej  przestrzeni  otwiera  się  dla  nas  scena  gdzie  możemy  doświadczać, 

 zastanawiać  się  nad  relacjami,  rozpatrywać  dylematy.  Nikt  inny  oprócz  nas  samych  nie  może 

 być  odpowiedzialny  za  tą  drugą  przestrzeń.  Jeżeli  będziemy  ślepo  wierzyć,  że  ktoś  może  nam 

 pomóc,  uratować  albo  wskazać  drogę  -  jesteśmy  zagubieni,  tracimy  sens.  Uważam,  że 

 problem  egzystencjalny  polega  nie  na  stronie  świata,  lecz  na  stronie  człowieka,  świat  dobrze 

 poradzi sobie bez nas. 

 Husserl  (1993,  s.38)  w  książce  “Kryzys  Europejskiego  Człowieczeństwa  a  Filozofia” 

 pisze:  “...kryzys  europejski  ma  swe  korzenie  w  zbłąkanym  racjonalizmie.”  Autor  podkreśla, 

 że  racjonalizm  nie  jest  zły  sam  w  sobie.  Zły  jest  sposób,  w  który  my  (ludzie)  jego  używamy. 

 Filozofia,  jako  idea  nieskończonego  zadania,  jako  ogól  myśli  o  świecie  zanika.  Budujemy 

 23 



 granice,  dzielimy  świat  w  sposób  nienaturalny  na  dyscypliny,  rozdziały,  przedmioty,  profesje. 

 Drogą  wyjścia  z  kryzysu,  dla  autora  jest  właśnie  samorozwój,  doskonalenie  się  i  edukacją, 

 którą  można  osiągnąć,  będąc  sam  na  sam  ze  sobą.  “Duch  będzie  mógł  uczynić  sobie  zadość 

 dopiero  wtedy,  gdy  przestanie  naiwnie  zwracać  się  na  zewnątrz,  powróci  do  siebie  samego  i 

 tylko  przy  sobie  samym  pozostanie.”  (tamże,  s.48).  Duch  występuje  tutaj  w  sensie 

 metafizycznym,  nie  jako  instytucjonalnie  pojęte  pojęcie,  tylko  że  w  sensie  ogólnym  i  bardzo 

 istotnym:  w  sensie  prawdy,  wartości,  piękna,  budowania  tożsamości.  Inaczej  ujmując  możno 

 duch/duszę  nazwać  wrażliwością,  intelegencją  emocjonalną,  która  łączy  w  sobie  moralność, 

 etykę,  estetykę,  empatię,  tolerancję  i  inne  cnoty.  Więc  mówiąc  “dusza”  mam  na  myśli 

 pierwiastek  życia  człowieka.  W  wielu  językach  świata  korzeń  tego  słowa  tłumaczy  się  jako 

 “oddech”,  czyli  coś  bardzo  podstawowego,  dające  życie.  Kiedy  zostajemy  sami  z  sobą 

 możemy  właśnie  zastanowić  się  nad  niezbędnymi  pytaniami:  “kim  jestem?”  oraz  “czym 

 “karmić” moją “duszę”? 

 Jan  Patoćka,  w  oparciu  o  filozofii  Platona  i  Arystotelesa  pięknie  określa  samokształcenie 

 i  budowanie  własnego  ja  jako  “troska  o  duszę.”  (J.Patočka,  E.Plunkett,  2022).  „Człowiek 

 początkowo  nie  jest  w  jedności  z  samym  sobą,  uzyskuje  to  jedynie  poprzez  pracę,  która  trwa 

 całe  życie”  (Patočka,  2002.).  Więc  ‘troska  o  duszę”  czyli  kształtowanie  siebie  jako  człowieka, 

 nie  aby  uzyskać  honory,  albo  dojść  do  bogactwa,  osiągnąć  sukces  itd,  a  po  prostu  dla  tego, 

 żeby  istnieć  na  poziomie  godnym,  przynależnym  do  istoty  ludzkiej.  Jak  pisze  Jolanta 

 Brach-Czaina  (1984,  s.231,  e-book):  „Obecność  ducha  w  jednostce  jest  stanem,  procesem, 

 ruchem  wznoszącym”  .  Henryk  Skolimowski,  który  uważa  człowieka  za  byt  “uwrażliwiający 

 się”  a  wrażliwość  za  najważnejszy  atrybut  lidzkiej  egzystencji,  pisze  tak:  “Nauka,  a 

 zwłaszcza  technologia,  dążą  do  tego,  by  ludzie  oceniali  rzeczy  w  kategoriach  użyteczności, 

 skuteczności,  i  naszej  zdolności  kontrolowania  ich.  Te  utylitarystyczne,  mechaniczne  kryteria 

 “wartości  rzeczy”  są  narzucane,  promowane,  bronione...  za  cenę  “rzeczy  pięknych” 

 (Skolimowski,  2012).  Autor  uważa,  że  kultura  i  sztuka  są  przejawami  sfery  “sakralnej” 

 (rozumiejąc  pod  tym  napięcie  umysły,  wrażliwość,  wolę,  świadomość),  bo  tworząc  umysł 

 dąży do kontemplacji i głębi. (Skolimowski, 1991, s.26-34) 

 To,  w  jaki  sposób  Marek  Rembierz  odwołuje  się  do  obrazów  Tadeusza  Króla,  pokazuje 

 rdzeń  ludzkiej  egzystencji:  “Jego  obrazy  ukazują  los  człowieka  wytrwale  dążącego  do 

 odnalezienia  samego  siebie  i  świata  osób  mu  bliskich,  mimo  nieuchronności  wciąż 

 24 



 postępującego  rozpadu  i  zaniku.”  (Rembierz,  2021,  s.529).  Człowiek  faktycznie  jest  istotą 

 paradoksalną  –  z  jednej  strony  biologicznym  zwierzęciem,  które  podlega  tym  samym 

 prawom  i  cyklom  życia  co  cała  przyroda,  z  drugiej  strony  jednak  w  człowieku  zamieszkuje 

 niepokój,  poczucie,  że  nie  jest  on  tylko  materią,  lecz  czymś  więcej,  skoro  potrafi  zadawać 

 pytania,  przeżywać,  szukać,  moralizować,  czym  przekracza  swoją  stricte  zwierzęcą 

 kondycję:  “...człowiek  chce  być  czymś  więcej  niż  tylko  chwilowo  ożywionym  „mięsem”,  że 

 nie  chce  być  jedynie  rzeczą  pośród  innych  rzeczy,  wymiennym  kawałkiem  korodującej 

 materii.  Człowiek  pragnie  odkryć,  uzyskać  i  posiąść  pewność,  że  faktycznie  jest  „czymś 

 więcej”...”  (tamże.)  Oznacza  to,  na  poziomie  egzystencjalnym,  że  człowiek  nie  zgadza  się  na 

 redukcję  swojego  bytu  wyłącznie  do  wymiaru  materialnego.  Nawet  obecnie,  kiedy  systemy 

 społeczne,  polityczne  czy  technologiczne  próbują  go  ująć  w  ramy,  w  jego  wnętrzu  stale 

 pulsuje pytanie o sens, transcendencję, o to „więcej”. 

 “Człowiek  jest  zadziwiający!”  -  mówimy  my  -  ewoluuje,  podbija  kosmos, 

 powstają samojeżdzonce  samochody,  smart  domy,  sztuczna  inteligencja  itd.  Postęp  i  jego 

 efekty  naprawdę  świadczą o  niezwykłości  ludzkiego  umysłu.  Jednak  umysł  człowieka  może 

 jak  zachwycać,  tak  i  przerażać  jednocześnie.  Widzimy,  że  mimo  sukcesów  w  strefach 

 technicznych  i  materialnych,  społeczeństwo  czuje  się  zagubione.  Odwiecznie  poszukiwania 

 własnego ja, własnej tożsamości było istotnym aspektem istnienia gatunku ludzkiego. 

 Temat  głębi,  odnalezienia  siebie,  pielęgnowania  tożsamości  jest  szczególnie  ważny  w  erze 

 technologii,  gdy  postęp  cyfrowy  redefiniuje  niemal  każdy  aspekt  naszego  życia.  Ludzkość, 

 rozumiana  jako  empatia,  kreatywność,  zdolność  do  współodczuwania  oraz  duchowa  głębia, 

 stanowi  fundament  naszego  istnienia  jako  jednostek  i  społeczności.  Zatracenie  tych  wartości 

 grozi  dehumanizacją  i  redukcją  człowieka  do  funkcji  użytkownika  technologii.  Dlatego 

 kluczowe  jest  równoważenie  innowacji  technologicznych  z  etycznym  i  humanistycznym 

 podejściem,  które  chroni  indywidualność,  wspiera  rozwój  osobisty  i  kultywuje  relacje 

 międzyludzkie 

 W  książce  High  Tech.  High  Touch  amerykański  futurolog  społeczny  John  Naisbitt 

 apeluje,  aby  w  epoce  zaawansowanych  technologii  (  high-tech  )  rozwijać  głęboką  wrażliwość 

 (  high-touch  ).  Podkreśla  on  znaczenie  zachowania  umiaru  i  równowagi  w  korzystaniu  z 

 mediów,  traktując  je  jako  narzędzia,  a  nie  pozwalając,  by  przejęły  nad  nami  kontrolę 

 (Naisbitt,  Naisbitt,  Philips,  2003).  Rozwój  świadomości,  krytycznej  i  świadome  spojrzenie  na 

 25 



 siebie  i  na  świat  jest  więc  fundamentem  ludzkiej  wolności  i  kreatywności  –  to  umożliwia 

 zadawanie  pytań  o  sens  istnienia,  wartości,  cele  oraz  o  to,  co  oznacza  być  człowiekiem. 

 Słusznie pisze o tym Kołakowski (2005, s.170-171). 

 Razem  z  narzędziami,  które  umożliwiają  czynne  przekształcenie 

 środowiska  naturalnego,  człowiek  zdobył  narzędzia  duchowego 

 dystansu  w  stosunku  do  tegoż  środowiska  i  w  stosunku  do  siebie 

 samego  jako  jego  części.  Nie  to,  że  jest  podmiotem  czującym  i 

 wrażliwym,  wyróżnia  go  wśród  stworzeń  żywych,  lecz  to,  że  może  się 

 stać  przedmiotem  dla  siebie,  tj.  zdobyć  się  na  rozdwojenie 

 świadomości,  która  staje  się  własnym  swoim  obserwatorem;  że  nie 

 tylko  odnosi  się  rozumiejąco  do  świata,  lecz  odnosi  się  rozumiejąco  do 

 samego  tego  rozumienia;  że  nie  tylko  wie,  że  jest  w  świecie,  lecz  jest 

 tym,  który  wie,  że  wie,  lub  raczej,  że  ma  świadomość  bycia 

 świadomością. 

 Mechanizacja  świadomości  doprowadziła  do  barbaryzacji  ludzkiego  umysłu  i 

 wrażliwości;  i  pośrednio  do  zduszenia  “piękna”.  Dla  starożytnych  Greków  piękno  było 

 pojęciem  niezwykle  istotnym,  głęboko  zakorzenionym  w  ich  filozofii,  sztuce  i  codziennym 

 życiu.  Piękno  (gr.  kalós)  było  postrzegane  jako  harmonia,  proporcja  i  doskonałość,  zarówno 

 w  sensie  fizycznym,  jak  i  duchowym.  “Dla  Greków  filozofia  była  sposobem  życia, 

 ćwiczeniem ducha. Cnota i wiedza się splatały.”  (Skarga, 2007, s.23.). 

 Heidegger  w  rozważaniach  o  byciu  i  czasie  mówił,  że  zawsze  nasze  życie  “pozostaje  w 

 mroku”  (Heidegger,  1993,  s.319).  Zdolność  człowieka  do  filozoficznych  przemyśleń 

 świadczy  o  tym,  że  to  jest  podstawowa  odróżniającą  od  innych  stworów  cecha,  którą 

 zasługuje  na  więcej  powagi  z  naszej  strony.  Świadomość  siebie  i  świadomość  świata  jest 

 podstawą  naszego  istnienia.  Bycie  człowiekiem  oznacza  nawiązywać  relacje  ze  światem  w 

 różne  sposoby,  a  nie  być  dla  niego  obcym.  Warto  dodać,  że  sens  egzystencjalny,  którego  tak 

 pilnie  człowiek  poszukuje,  nie  może  zostać  mu  narzucony  z  zewnątrz,  np.  przez 

 społeczeństwo,  system  polityczny  bądź  prawny,  a  nawet  przez  okoliczności  czy  sytuacje, 

 które  w  danym  momencie  wyznaczają  horyzont  jego  doświadczenia.  “Sens  ten  może  być 

 dopiero  przez  jednostkę  odszukany  w  tych  konkretnych  sytuacjach  i  zestrojony  z 

 wyznawanymi przez nią wartościami”  (Błaszczyk, 2021,  377-384). 

 26 



 Więc  możliwe,  że  mimo  celów  stricte  materialnych,  logicznych,  technicznych,  powinien 

 być  jeden  ogólny  cel  -  dążenia  do  bycia  “Człowiekiem”  -  istotą  wrażliwą,  żywą, 

 tolerancyjną,  moralną,  empatyczną,  pełną  uczuć  itd.  Wtedy  próba  podjęcia  relacji  ze  światem 

 będzie  głębsza  i  bardziej,  moim  zdaniem,  sensowna.  Według  Martina  Bubera  świat  relacji 

 powstaje w trzech sferach (Buber, 1992, s.36). 

 Pierwsza  to  życie  z  przyrodą.  Tutaj  relacja  pozostaje  w  mroku,  nie 

 osiągając  progu  języka.  Stworzenia  poruszają  się  przed  nami,  lecz  nie 

 mogą  do  nas  dojść,  a  nasze  Ty  do  nich  skierowane  zatrzymuje  się  na 

 progu  języka.  Druga  to  życie  z  ludźmi.  Tutaj  relacja  jest  jawna  i  ma 

 kształt  słowny.  Możemy  dawać  i  przyjmować  Ty.  Trzecia  to  życie  z 

 istotami  duchowymi.  Relacja  jest  tutaj  skryta  w  otoku,  ale  się  odsłania, 

 w  sposób  niemy,  lecz  językowo  twórczy.  Nie  słyszymy  żadnego  Ty,  lecz 

 mimo  to  czujemy  się  zagadnięci  i  odpowiadamy  -  tworząc,  myśląc, 

 działając:  wypowiadamy  naszą  istotą  podstawowe  słowo,  mimo  że 

 ustami nie możemy powiedzieć Ty. 

 Relacja  człowieka  ze  światem  funkcjonuje  na  wielu  poziomach,  jest  dynamiczna  i  stale 

 ewoluująca,  odzwierciedlając  zmieniające  się  konteksty  społeczne,  kulturowe  i 

 technologiczne.  Ważne  jest,  aby  zachować  harmonię  między  tymi  różnymi  sferami  i  dbać  o 

 równowagę. 

 Dzisiejsze  społeczeństwo  za  wartości  wyższe  przyjmuje  głównie  rzeczy  mało  istotne  dla 

 duchowego  rozwoju  jednostki.  Nie  jesteśmy  przyzwyczajeni  do  głębszych  relacji,  do 

 zastanawiania  się  nad  istotą  bytu,  nie  jesteśmy  nauczeni  poświęcać  czas  na  filozoficzne 

 przemyślenia.  Pojęcia  uniwersalne,  takie  jak  byt,  duch,  szczęście,  miłość  itd.  też  stają  się 

 zmaterializowane.  Można  się  zgodzić  z  Langle  (2003),  który  twierdził:  “Szczęście  jest 

 subiektywnym  przeżyciem.”  Podobno  i  sens,  może  być  tylko  i  wyłacznie  przeżyciem 

 sybjektywnym,  ale  poczucie  odpowiedzialności  i  świadomość  bycia  częścią  czegoś 

 większego  są  moim  zdaniem  kluczowe  dla  harmonijnego  funkcjonowania  jednostki  i 

 społeczeństwa oraz  zachowania równowagi w relacji człowieka ze światem. 

 27 



 Peter  Drucker  w  książce  „Społeczeństwo  pokapitalistyczne”  (1999,  s.100,  e-book) 

 przedstawia to w następujący sposób: 

 W  ciągu  150  lat,  od  1750  do  1990  roku,  kapitalizm  i  technologia 

 podbiły  świat  i  stworzyły  światową  cywilizację.  Ani  kapitalizm  ani 

 wynalazki  techniczne  nie  były  czymś  nowym;  jedno  i  drugie  było 

 powszechnym,  powielającym  się  zjawiskiem  na  przestrzeni  wieków, 

 zarówno  na  Zachodzie,  jak  i  na  Wschodzie.  Nowością  natomiast  była 

 szybkość  ich  rozprzestrzeniania  się  oraz  olbrzymi  zasięg  ignorujący 

 kultury,  klasy  i  geografię.  I  właśnie  owa  szybkość  i  zasięg, 

 przekształciły  kapitalizm  w  „Kapitalizm”  i  w  „system”,  a  postęp 

 techniczny w „rewolucję przemysłową. 

 Więc  zadajmy  sobie  pytanie  “co  znaczy  być  człowiekiem?”.  Odnalezienie  autentyczności 

 i  zgłębianie  świadomości  odnośnie  istotnych  wartości  w  naszym  życiu  jest  procesem,  który 

 wymaga  nauki,  samorefleksji  oraz  otwartości  na  rozwijanie  się  jako  osoba.  Niestety 

 zaniedbujemy  pojęcie  bycia  człowiekiem.  W  artykule  “Czy  przestaniemy  być  ludzcy?  Kafka, 

 Arendt  i  Agamben”  autorka  rozważa  kwestię  podtrzymywania  stanu  “bycia  ludzkim” 

 (Gurczyńska-Sady, 2023): 

 Można  uznać,  że  człowieczeństwo  ma  swoje  granice,  jest  stanem  do 

 porzucenia,  a  konkretniej  rzecz  ujmując,  stanem  stale  zagrożonym 

 utratą.  Jeśli  się  człowieczeństwa  nie  chroni,  można  je  stracić,  co  nie 

 jest  równoznaczne  z  wyginięciem  ludzkiego  gatunku.  Możemy  pozostać 

 człekokształtni, żywi, ale przestaniemy być ludzcy. 

 Więc  warto  się  zastanowić  nad  cechami  stricte  ludzkimi,  przez  zaniedbanie  których 

 tracimy  siebie.  Inaczej  ujmując  możno  te  cehcy  określić  ‘wrażliwością’,  która  włącza 

 moralność, etykę, estetykę, empatię i inne cnoty. Autorka dodaje (Tamże, s.): 

 Zaniedbując  się,  można  utracić  to,  co  w  niej  ludzkie:  jasne,  dobre, 

 prawdziwe.  Kategorie  takie  jak  duch,  silna  wola,  charakter,  czystość, 

 28 



 dzielność,  wzniosłość  pojawiają  się  w  kulturze  od  czasów  starożytnych 

 i  służą  do  konstrukcji  obrazu  człowieka,  który  swoje  stale  zagrożone 

 człowieczeństwo chroni pracując nad sobą. 

 Schiller  również  uważał,  że  człowiek  jest  istotą  dążącą  do  “piękna”  -  harmonii  i  pełni. 

 Wierzył,  że  każdy  człowiek  ma  w  sobie  wrodzone  pragnienie  rozwoju,  samorealizacji  i 

 doskonalenia  się.  W  listach  o  estetycznym  wychowaniu  (F.Schiller,  J.Prokopiuk,  I.  Krońska, 

 1972)  człowieka  Schiller  rozpatruje  człowieka  jako  byt  etyczno-estetyczny  i  kontynuuje  myśl 

 Platona o “pięknej dusze”. Autor również podkreślał, że zaniedbujemy swoją naturę (tamże): 

 Tak  więc  estetyczny  nastrój  duszy  umożliwia  rozumowi  samodzielne 

 działanie  w  świecie  zmysłowym  złamał  potęgę  uczucia  już  w  jej 

 własnych  granicach  i  uszlachetnia  człowieka  fizycznego  tak  dalece,  ¿e 

 teraz  wystarczy,  aby  rozwinal  sie  z  niego,  zgodnie  z  prawami  wolności, 

 człowiek  duchowy.  Dlatego  to  przejście  od  stanu  estetycznego  do 

 logicznego  i  moralnego  (od  piękna  do  prawdy  i  do  obowiązku)  jest 

 nierównie  łatwiejsze  niż  przejście  od  stanu  fizycznego  do  estetycznego 

 (od ślepego tylko życia do formy). 

 Człowiek  nie  może  być  sprowadzony  wyłącznie  do  roli,  jaką  pełni  w  społeczeństwie,  czy 

 funkcji  zawodowej,  jaką  wykonuje.  Zawód,  choć  może  być  istotną  częścią  tożsamości,  nie 

 wyczerpuje  całej  głębi  człowieka.  Przypisywanie  ludziom  wartości  jedynie  na  podstawie  ich 

 pracy  jest  redukcją  ich  istnienia,  pomijająca  inne  wymiary  człowieczeństwa,  takie  jak 

 uczucia,  duchowość,  kreatywność  czy  zdolność  do  moralnej  refleksji.  Jak  twierdzi 

 Brach-Czaina  (1984,  s.175):  “Postawa  estetyczna  jest  jedną  z  możliwych  odpowiedzi  na 

 pytanie:  w  jaki  sposób  -  poza  utylitarnym  -  człowiek  może  ustosunkować  się  do  otaczającego 

 go świata materialnego.” 

 Schiller  przestrzegał  człowieczeństwo,  wskazując,  że  weszliśmy  nie  na  tę  drogę, 

 nazywając  to  “szkodliwym  kierunkiem  naszej  epoki”  (F.  Schiller,  J.Prokopiuk,  I.  Krońska, 

 1972.).  Zdaniem  autora,  człowiek  jest  istotą  nieskończoną,  znajduje  się  w  ciągłym  ruchu, 

 więc  poszukiwanie  powinno  być  jego  naturalnym  stanem.  Zmienność  czasu,  rzeczywistości, 

 mechanizmów  społecznych  wymaga  dostosowania  się,  zadawanie  pytań,  krytycznej  oceny 

 29 



 sytuacji  dookoła  oraz  samego  siebie.  Zdaniem  Schillera  (tamże,s.)  współczesny  człowiek 

 (XVIII  wieku)  doświadczal  rozdrobnienia  istoty  poprzez  mechanizację  i  ślepe  wykonywanie 

 swego zawodu: 

 Człowiek,  wiecznie  przywiązany  do  małego  fragmentu  całości,  sam 

 rozwija  się  jedynie  jako  fragment;  wiecznie  słysząc  tylko  monotonny 

 szmer  koła,  które  sam  obraca,  nigdy  nie  rozwinie  harmonijnie  swej 

 istoty,  i  zamiast  odcisnąć  w  naturę  swej  piętno  człowieczeństwa,  sam 

 staje  się  tylko  odbiciem  swego  zawodu  i  swej  specjalności…..Martwa 

 litera  zastępuje  żywy  intelekt,  a  wyćwiczona  pamięć  prowadzi  pewniej 

 niż geniusz i uczucie. 

 Można  więc  dodać,  że  obecnie  sytuacja  jeszcze  bardziej  się  pogorszyła,  bo  ludzie  z 

 zawodem  również  siebie  nie  utożsamiają.  “...pozostałe  zdolności  umysłowe  zostają 

 zaniedbane  i  całą  troskę  poświęca  się  wyłącznie  tej  jednej,  która  przynosi  cześć  i 

 nagrody…”  (tamże)  -  pisze  autor.  Właśnie  w  taki  sposób  działa  cały  system.  Panuje  duch 

 porządku,  mechanizacji,  ślepego  naśladowania.  Nie  ma  ani  czasu,  ani  miejsca  na  myślenie, 

 refleksję,  rozwój  inteligencji  emocjonalnej.  Brakuje  nam  wrażliwości  w  szerokim  znaczeniu 

 tego  słowa.  Wrażliwość  umysłu,  moralne  cechy,  duchowość  te  wszystkie  aspekty  są 

 fundamentem  natury  ludzkiej,  o  których  niestety  bardzo  rzadko  dziś  wspomniano.  Schiller 

 podkreślał  znaczenie  estetyki  i  sztuki  jako  narzędzi  do  osiągnięcia  pełni  natury  ludzkiej. 

 Twierdził,  że  poprzez  estetyczne  doświadczenie,  człowiek  może  uwolnić  się  od  ograniczeń 

 codzienności  i  połączyć  się  z  pięknem,  co  prowadzi  do  rozwinięcia  jego  wewnętrznego 

 potencjału. 

 Więc  sztuka,  jako  jeden  z  pierwszych  przejawów  człowieczeństwa,  ma  moc  moralnego  i 

 społecznego  oddziaływania  na  jednostkę.  Poprzez  uczestnictwo  w  sztuce,  tworząc  sztukę 

 człowiek  może  doświadczyć  różnych  stanów  psychicznych,  kwestionować,  reagować, 

 próbować,  wybierać.  To  z  kolei  pomaga  mu  zrozumieć  siebie,  innych  ludzi  i  świat  w  głębszy 

 sposób,  co  prowadzi  do  rozwoju  wszechstronnego  -  moralnego  i  społecznego.  Tomasz 

 Teodorczyk  (2021,  s.94)  uważa  sztukę  (w  szerokim  rozumieniu  tego  słowa)  za  rodzaj 

 narzędzia ludzkości: 

 30 



 Człowiek  jest  istotą  nieustannie  balansującą  na  krawędzi  niepokoju 

 wobec  pytania  czy  istnieje  coś więcej  niż  tylko  jego/jej  subiektywna 

 rzeczywistość  psychiczna.  Istnieje  wiele  czasowo  skutecznych  metod 

 złagodzenia  tego  niepokoju.  Jedną  z  ważniejszych  jest  sztuka,  która 

 próbuje  upewnić  nas  w  możliwości  urzeczywistnienia  naszego  dążenia, 

 aby znaleźć się wśród zjawisk świata zewnętrznego. 

 Heidegger,  zadając  pytanie  (Heidegger,  2002)  “What  is  called  thinking?”  (Czym  jest 

 nazywane  myślenie?)  analizuje  sens  samego  pytania.  Mimo  tego,  że  powstaje  potrzeba 

 ujawnienia  co  to  jest  “myślenie”  czy  “myśleć”,  autor  zwraca  uwagę na  słowo  “call” 

 (nazywać/wołać),  podkreślając,  że  coś  musi  nas  drażnić,  wołać,  zapraszać  do  tego  myślenia: 

 “what  is  it  that  calls  us,  as  it  were,  commands  us  to  think?  What  is  it  that  calls  us  into 

 thinking?” (Heidegger,2002, s. 114). 

 Poszukiwanie  siebie  oraz  poszukiwanie  swego  miejsca  w  świecie  zawsze  było  istotne, 

 poprzez  racjonalizacje  i  systemowość  wątki  zastanawiania  się  nad  globalnymi  problemami 

 zanikły.  Problem  tożsamości  staje  się  coraz  większy  z  powodu  globalizacji  i  trudności  w 

 odnalezieniu  siebie w  szybkości  tego  świata.  Golka  (2017),  pisząc  o  tożsamości 

 międzykulturowej  mówi, że  “każdy  człowiek  jest  zawsze  w  jakiś  sposób  „między”  .  Ten  stan 

 „między”  odnosi  się  do  sytuacji,  w  której  jednostki  funkcjonują  na  przecięciu  różnych 

 tradycji,  norm  i  przekonań,  co  często  prowadzi  do  poczucia  braku  przynależności  do 

 jednego,  jasno  zdefiniowanego  systemu  kulturowego,  co  jeszce  bardziej  komplikuję  definicję 

 “siebie”. 

 Na  pytanie  kim  jest  człowiek  Stachura  (2000,  s.10)  odpowiada  w  taki  sposób:  “Człowiek 

 jest,  kiedy  jest  na  pierwszym  miejscu;  tylko  jedynie  wtedy  jest.  Cała  reszta.,  cała  litanijna 

 tyraliera  epitetów  —  za  nim,  z  tyłu.”  Więc  pomijamy  to,  co  jest  istotne,  używamy  różnych 

 masek,  ról  społecznych.  Człowiekiem  “gotowym”  nie  można  się  stać,  lecz  można,  słowami 

 Tadeusza  Sławka  (2023)  “podejmować  próby  bycia  człowiekiem  oraz  próby  bycia  ludzkim”. 

 Podążając dalej za myślami Stachury (2000, s.6): 

 Jaki  człowiek  jest  w  stanie  prawdziwie  spokojnie  stać,  prawdziwie 

 spokojnie  siedzieć,  prawdziwie  spokojnie  leżeć,  nie  bijąc  się  daremnie 

 31 



 z  myślami,  na  próżno,  bo  już  za  późno  (i  zawsze  było  za  późno,  i 

 zawsze  będzie  za  późno)?  Ten,  który  siebie  poznał.  I  wyskoczył  z 

 martwego,  ze  znanego,  wskakując  tym  samym  do  żywego,  do 

 nieznanego.  I  tu  jego  poznawanie  siebie,  żywego  siebie,  wciąż  innego 

 siebie,  wciąż  nowego  i  wciąż  nieznanego  siebie  —  jest  już  nie  kończące 

 się.  Stąd  ma  w  co  nieskończenie  patrzeć,  czemu  się  nieskończenie 

 dziwić,  czym  się  nieskończenie  zachwycać,  dokąd  nieskończenie  iść  i 

 żyć.  Dlatego  oczy  takiego  człowieka  nie  tracą  nigdy  swego  blasku.  Są 

 zawsze tak młode, jak oczy nowo rodzącego się dziecięcia. 

 Stachura  zwraca  uwagę  na  dynamikę  bycia  —  wiecznego  ruchu,  zmiany  i  eksploracji. 

 Podkreśla  nieskończoność  ludzkiego  potencjału  do  zachwytu,  zdziwienia  i  życia  w  pełni.  Co 

 to  znaczy  spotkanie  ze  sami  sobą?  Jak  możemy  siebie  poznać?  Jak  zbudować  relację  ze 

 samym  sobą,  a  poprzez  to,  z  całym  otoczeniem?  Możliwe,  że  te  pytania  nie  mają  jednej 

 konkretnej  odpowiedzi,  ale  są fundamentem  i  zachętą  do  ciągłego  dążenia  za  prawdą, 

 nieustannej chęci odkrywania piękna oraz permanentnej  intencji doskonalenia się. 

 Podsumowując,  pytanie  o  to,  kim  jest  człowiek,  pozostaje  jednym  z  najbardziej 

 fundamentalnych,  a  zarazem  nieuchwytnych  zagadnień  filozoficznych.  Człowiek,  jako  byt 

 wielowymiarowy  –  biologiczny,  społeczny,  filozoficzny,  emocjonalny  i  duchowy  –  zawsze 

 balansuje  pomiędzy  próbą  zrozumienia  siebie  a  odnalezieniem  swojego  miejsca  w  świecie. 

 W  obliczu  współczesnych  wyzwań,  takich  jak  globalizacja,  postęp  technologiczny  czy  presja 

 społeczno-ekonomiczna,  te  poszukiwania  stają  się  coraz  bardziej  aktualne,  a  jednocześnie 

 bardziej skomplikowane. 

 Egzystencjalny  kryzys,  którego  symptomy  były  zauważalne  już  w  dziełach  filozofów  i 

 literatów  XX  wieku,  obecnie  przenika  do  codziennego  życia  jednostek.  Systemowość, 

 mechanizacja  i  dominacja  materialistycznych  wartości  odciągają  nas  od  głębszych  refleksji 

 nad sensem istnienia, ograniczając zdolność do pełnego doświadczenia człowieczeństwa. 

 Jednak,  jak  wskazują  zarówno  klasyczne,  jak  i  współczesne  rozważania,  człowiek  ma  w 

 sobie  potencjał  do  przekraczania  ograniczeń,  budowania  swojej  tożsamości  i  odnajdywania 

 sensu  życia  w  relacjach  –  z  sobą,  z  innymi  i  ze  światem.  "Troska  o  duszę",  jak  pisał  Jan 

 32 



 Patočka,  staje  się  nie  tylko  wyzwaniem,  ale  i  koniecznością  w  epoce  przyspieszenia 

 technologicznego  i  społecznych  uproszczeń.  Być  może  właśnie  w  akceptacji  swojego  losu, 

 eksploracji  duchowego  i  metafizycznego  wymiaru  życia  oraz  otwartości  na  własne  nieznane 

 człowiek  może  odnaleźć  spójność,  której  tak  usilnie  poszukuje.  W  końcu  istotą  naszego 

 istnienia  jest  nieustanne  stawanie  się  –  proces,  w  którym  pytanie  "kim  jestem?"  pozostaje 

 pytaniem bez ostatecznej odpowiedzi, lecz kluczowym impulsem do życia w pełni. 

 1.3. Edukacja 

 Edukacja [łac.  educatio  ‘wychowanie’, ‘wykształcenie’],  wychowanie, kształcenie; 

 ogół  czynności  i  procesów  mających  na  celu  przekazywanie  wiedzy,  kształtowanie 

 określonych cech i umiejętności.(Encyklopedia PWN, 2023). 

 “To nie odpowiedź oświeca, lecz pytanie.” Eugene Ionesco 

 “Jeśli  głębiej  zastanowimy  się,  dojdziemy  do  wniosku,  że  u  podstaw  każdego  działania, 

 szczególnie o charakterze edukacyjnym, leży koncepcja człowieka.”  (Byszewski, 1996, s.13) 

 Poszukiwanie  wiedzy  było  głęboko  zakorzenione  w  społeczeństwie.  Człowieka  na 

 poznawanie  świata  nakierowała  chęć  odkryć,  ciekawość,  fascynacja.  Obserwacja  i  zachwyt 

 spowodowały,  że  ludzie  zaczęli  zastanawiać  się  nad  istotą  życia,  tworzyć  teorie,  badać 

 rzeczywistość.  Arystoteles  definiuje  początek  filozofii  jako  zdziwienie:  “Dzięki  bowiem 

 dziwieniu  się  ludzie  obecni,  jak  i  pierwsi  myśliciele,  zaczęli  filozofować…”  (Arystoteles, 

 Leśniak,  2009,  s.26).  Podobną  myśl  znajdujemy  w  Teajtecie  (Platon,  Witwicki,1999,  t.II, 

 s.351):  “Sokrates:  [...]  to  stan  bardzo  znamienny  dla  filozofa:  dziwić  się.  Nie  ma  innego 

 początku  filozofii,  jak  to  właśnie”.  Zachwyt  i  zdziwienie  w  obliczu  świata,  tajemnic  natury  i 

 złożoności  rzeczywistości  stanowił  początek  filozoficznego  myślenia.  To  właśnie  pytania 

 takie  jak  "Dlaczego  świat  istnieje?",  "Jakie  są  podstawowe  elementy  rzeczywistości?"  czy 

 "Czym  jest  prawda,  dobro,  piękno?"  stanowiły  punkt  wyjścia  dla  filozofów  starożytności, 

 którzy  starali  się  zgłębić  tajemnice  rzeczywistości,  poznania  i  istnienia.  Ulich  w 

 rozważaniach  nad  filozofią  edukacji  podkreśla,  że  ludzi  stworzyli  cywilizację  tylko  dzięki 

 możliwości  zadawania  pytania  “dlaczego?”  (Ulich,  1961).  Moment  fascynujący  stanowi 

 33 



 początek  myślenia.  Myśl  powołuje  chęć  dostrzegania  głębi;  powstaje  próba,  eksperyment; 

 tworzą  się  metody,  teorie.  Więc  na  początku  zawsze  jest  myśl,  idea,  pomysł,  pytanie,  które 

 odgrywa  decydująca  rolę  i  motywuje  do  działania.  Ciekawość  doprowadziła  człowieka  do 

 wielkich  odkryć,  rozwoju,  postępu.  Czy  współczesna  edukacja  zachowała  w  sobie 

 pierwiastek ekscytacji i fascynacji? 

 Jednak  człowiek  również  potrafi  być  straszny,  okrutny,  destrukcyjny.  “Jego  inteligencja 

 może  wyzwolić  się  z  natury  nie  tylko  w  celach  dobrych,  ale  także  dla  zła  i  okrucieństwa; 

 może  być  lojalny  i  nie  lojalny,  wierny  i  cyniczny,  pełen  szacunku  i  bezczelny,  tolerancyjny  i 

 fanatyczny,  poszukiwaczem  prawdy  i  świadomym  twórcą  fałszu.”  (tłum.  własne)  (Ulich,  1961, 

 s.61).  Więc  ten  fakt  również  stanowi  ciekawe  zadanie  dla  edukacji.  W  jaki  sposób  trzeba 

 edukować, żeby człowiek nie zniszczył ani siebie ani świata? 

 Najważniejszym  aspektem  wszelkich  poszukiwań  ludzkich  była  relacja  człowieka  ze 

 światem,  który  zawsze  dzielił  się  na  świadomy  i  nieświadomy.  Świadomość  w  pewnym 

 momencie  zaczęła  grać  rolę  wiodącą,  “logiczną”,  “poprawną”  (Dybel,  2020,  s.4).  Ale  od 

 czasów  starożytnych,  ludzie,  zafascynowani  ludzką  psychiką  i  umysłem  poszukiwali 

 odpowiedzi  na  to  co  teraz  nazywamy  nieświadomym  lub  podświadomym.  Analizując  ciąg 

 myśli  ludzkiej  i  sięgając  do  tradycji  starożytnej  Grecji,  można  zauważyć,  że  zawsze  ludzie 

 starali  się  znaleźć  porządek,  usystematyzować  zdobytą  wiedzę  (Ulich,  1945).  Z  tego  powodu 

 “logos”,  czyli  rozum,  był  z  pewnością  podstawą,  na  której  tworzyły  się  różne  teorie 

 rzeczywistości.  Jednak  nieświadome  aspekty  bytu  zawsze  były  niepokojące  i  intrygujące. 

 “Nieświadome  natomiast  było  doświadczane  jako  zagadkowe  “coś”  w  rozumie,  co  nie  daje 

 się  ująć  za  pomocą  pojęć.”  -  pisze  Paweł  Dybel  (Dybel,  2020,  s.6).  Autor  również  tłumaczy, 

 że  Grecy  tłumaczyli  zjawiska  zagadkowe  jako  wyroki  bogów.  Oczywiście  z  rozwojem  nauki, 

 teorie  te  pozostały  legendami,  te  aspekty  wiedzy  były  przywiązane  do  poszczególnych 

 dyscyplin  -  psychologia,  biologia  itd.  Ale  wiele  kwestii,  związanych  z  psychiką  i  umysłem 

 ludzkim  do  teraz  fascynują  i  nie  są  rozwiązane.  Co  to  jest  energia?  Jak  funkcjonuje  umysł? 

 Jak  funkcjonuje  podświadomość?  Bez  względu  na  postęp  naukowy,  rozwój  technologii  i 

 nieustanne  badania,  kwestie  te  nadal  pozostają  tajemnicą.  Tomasz  Teodorczyk  na  temat 

 podświadomości  pisze:  “Odkrycie/nazwanie  podświadomości  było  o  tyle  ważne,  że  pokazało 

 mu (człowiekowi) również jego bezradność wobec siebie samego.”  (Teodorczyk, 2021, s.28). 

 34 



 Słowami  Geralda  L.  Gutka  (2003,  s.  14–15)  edukacja  w  bardzo  szerokim  znaczeniu 

 „obejmuje  wszystkie  procesy  społeczne,  które  przygotowują  ludzi  do  uczestnictwa  w 

 kulturze”.  Z  resztą  sam  początek  nauki  również  leży  na  pograniczu  magii,  sztuki,  alchemii, 

 filozofii.  W  starożytnej  Grecji  filozofia  przyrody,  która  stanowiła  początek  rozważań 

 filozoficznych,  zajmowała  się  refleksją  nad  naturą  oraz  nad  relacją  człowieka  z  nią. 

 Przedmiotem  badań  była  cała  rzeczywistość.  Filozofowie  badali  świat  w  sposób  ogólny  i 

 dążyli  do  zrozumienia  fundamentalnych  koncepcji  i  związków,  które  miały  zastosowanie  w 

 różnych  dziedzinach.  To,  co  można  by  nazwać  "mądrością",  było  bardziej  związane  z 

 umiejętnością  rozumienia  podstawowych  praw  natury,  istoty  rzeczy  i  podstawowych 

 wartości.  Człowiekiem  “mądrym”  był  ten,  który  miał  również  wiedzę  ogólną,  oczywiście 

 pogłębioną,  bez  odnośników  do  jakiejś  konkretnej  dziedziny.  Do  dziedziny  filozofii 

 zaliczano  logikę,  fizykę,  astronomię,  medycynę,  estetykę,  retorykę,  a  przede  wszystkim 

 matematykę. 

 Obecnie  można  zauważyć,  że  powoli  zaczynamy  podejmować  próby  powrotu  do 

 pierwotnej  tradycji  postrzegania  nauki.  ‘Interdyscyplinarność”  oraz  “transdyscyplinarność” 

 są  pojęciami  wiodącymi  w  sferze  edukacji.  Pedagogika  powraca  do  myśli,  że  wszystko 

 jednak  jest  połączone,  powiązane,  nie  można  postrzegać  świata  w  sposób  ograniczony, 

 podzielony.  Wszystko  w  świecie  współpracuje  i  współgra.  Jeżeli  wcześniej  edukacja 

 koncentrowała  się na  wykształceniu  głównie  zawodowym,  obecnie  szybkość  i  postęp 

 technologiczny  zmaga  do  zmiany  kierunku.  Niestabilność  na  rynku  pracy,  zastępowanie  ludzi 

 maszynami,  szybszy  rozwój  sztucznej  inteligencji  wskazuje  na  bezużyteczność  edukacji. 

 Bardzo trafnie ujmuje to  Noah Harari Yuval (2018, s.39): 

 W  dodatku  żaden  z  pozostałych  ludzkich  zawodów  nie  będzie  nigdy 

 wolny  od  groźby  przyszłej  automatyzacji,  ponieważ  uczenie 

 maszynowe  i  robotyka  będą  stale  się  rozwijać.  Czterdziestoletnia 

 bezrobotna  kasjerka  z  hipermarketu,  która  nadludzkim  wysiłkiem  zdoła 

 odnaleźć  się  w  roli  pilota  drona,  być  może  dziesięć  lat  później  będzie 

 musiała  znaleźć  nowy  pomysł  na  siebie,  ponieważ  do  tego  czasu 

 obsługa dronów również zostanie zautomatyzowana. 

 35 



 System  edukacji  nie  nadąża  za  rozwojem  świata.  Nie  nadążają  również  kwalifikacji 

 nauczycieli  i  wykładowców,  narzędzia  dydaktyczne  (Ostolski,2021).  Sposób  przekazywania 

 informacji  (wiedzą tego  nazwać  nie  można)  jest  przestarzały  i  nieatrakcyjny.  Jak  to  wynika  z 

 refleksji Edwarda de Bono (1999, s.43): 

 System  edukacji  w  każdym  kraju  to  hańba.  Gdzie  są  szkoły,  które  uczą 

 konstruktywnego  myślenia  –  najważniejszej  ze  wszystkich  ludzkich 

 umiejętności?  Gdzie  są  szkoły,  które  uczą  „operacyjności”  lub 

 umiejętności  działania?  Gdzie  są  szkoły,  które  uczą,  jak  naprawdę 

 tworzy  się  wartość  w  społeczeństwie,  w  biznesie,  w  rządzie  itp.? 

 Edukacja  jest  napędzana  przez  „ciągłość”,  a  nie  przez  jakiekolwiek 

 uwzględnianie potrzeb jednostek czy potrzeb społeczeństwa. 

 Autor  akcentuje,  że  potrzebujemy  elastyczności  myślenia,  nowych  sposobów  myślenia 

 aby poradzić sobie we współczesnym świecie. 

 Podobnie  jak  z  myśleniem,  potrzebujemy  zmian  w  systemie  edukacji.  Kwestia 

 bezradności  i  bezużyteczności  szkół  oraz  uczelni  pojawiła  się  najpierw  na  rynku 

 amerykańskim.  Wielokrotnie  zwracano  uwagę  na  potrzebę  ogólnej  edukacji  (w  szczególności 

 w  humanistyce)  (Wolk,  2011;  Rosenberg,  2023).  Capelli  (2021)  z  niepokojem  porusza  temat 

 masowej  rezygnacji  ze  studiów,  bo  nie  wiadomo,  czy  studia  się do  czegoś  przydadzą. 

 Europejska  edukacja  również  przeżywa  kryzys.  Zaczynając  od  szkół  do  uniwersytetów. 

 Najprostsze  fakty,  że  w  większości  szkół  i  uniwersytetów  ławki  nadal  są  ustawione  w  sposób 

 tradycyjny  (zwrócone  w  stronę  tablicy  i  biurka  nauczyciela),  “wiedza”  jest  sprawdzana  przez 

 testy  i  egzaminy  pokazuje,  że  zmiany  w  podejściu  do  edukacji  raczej  nie  ma.  Mówi  się  o 

 edukacji  demokratycznej,  o  edukacji  dla  przyszłości,  ale  edukacja  nie  nadąża  nawet  za 

 rzeczywistością.  Problemy  psychiczne,  brak  budowania  relacji  z  uczniami  lub  studentami, 

 przestarzałe  sposoby  nauczania,  ocenianie  powoduje  napiętą  atmosferę,  która  nie  sprzyja 

 zachęcie uczenia się i rozwoju. 

 Na  podstawie  stale  zmieniających  się  potrzeb  i  aspiracji  ludzkości,  cele  i  metody  edukacji 

 ciągle  ewoluują.  Więc  na  czym  polega  współczesna  “edukacja”?  Co  stanowi  zachętę  do 

 zdobywania  wiedzy  dzisiaj?  Czy  została  w  nas  ta  pierwotna  fascynacja  i  chęć  odkrywania 

 świata? 

 36 



 Rozważając  różnorodne  teorie  i  kierunki  w  edukacji,  łatwo  zatracić  się  w  ich  złożoności, 

 co  skłania  do  głębszej  refleksji  nad  samą  istotą  procesu  wychowawczego.  Zastanawiamy  się 

 nad  jego  celami,  stosowanymi  metodami,  zakresem  odpowiedzialności  oraz  granicami 

 wpływu na rozwój jednostki. Rodzi to wiele pytań, które wymagają jasnych odpowiedzi. 

 Zgodnie  z  treścią  dokumentu  “Podstawowe  kierunki  realizacji  polityki  oświatowej 

 państwa  w  roku  szkolnym  2024/2025”  (MEN,  2024),  ogólnem  celem  państwowym  jest 

 dążenie  do  takiego  rodzaju  edukacji,  która  nie  będzie  się  zamykać  tylko  w  institucjach 

 oświaty, nie będzie dotyczyć tylko i wyłącznie   kształcenia zawodowego. 

 Zgodnie  z  ustawą  państwa  (DKOTC-WNP.4092.3.2024.AMA,  2024)  edukacja  w  szkole 

 koncentruje  się  na  wszechstronnym  rozwoju  uczniów  poprzez  promowanie  zdrowia, 

 aktywności  fizycznej,  naukę  udzielania  pierwszej  pomocy  oraz  kształtowanie  postaw 

 obywatelskich,  społecznych  i  patriotycznych.  Duży  nacisk  kładzie  się  na  edukację  dla 

 bezpieczeństwa  oraz  wspieranie  zdrowia  psychicznego  i  dobrostanu  młodzieży,  rozwijanie 

 empatii  i  wrażliwości  na  potrzeby  innych.  Szkoły  stawiają  na  edukację  włączającą, 

 umiejętności  cyfrowe  oraz  krytyczne  i  bezpieczne  korzystanie  z  Internetu,  a  także  na 

 interdyscyplinarne  podejście  do  nauczania,  rozwój  umiejętności  analitycznych  i 

 matematycznych.  Współpraca  z  pracodawcami  oraz  instytucjami  regionalnymi  wspiera 

 rozwój  zawodowy  uczniów,  a  szczególna  uwaga  poświęcona  jest  pracy  z  uczniami  z 

 doświadczeniem migracyjnym, w tym nauczaniu języka polskiego jako obcego. 

 Widzimy,  że  lista  jest  dość  obszerna  i  ambitna.  Cele  te  są  jednak  bardzo  ogólne  i 

 przekładają  się  na  instytucje  oświaty  od  przedszkola  do  szkół  ponadpodstawowych.  Choć 

 takie  podejście  wydaje  się  być  ambitnym  i  wielostronnym,  jego  skuteczność  zależy  od 

 jakości  wdrożenia,  od  indywidualnego  podejścia  każdego  pojedynczego  edukatora. 

 Kluczowe  jest  zapewnienie  odpowiedniego  wsparcia  nauczycielom,  zasobów  dydaktycznych 

 oraz przestrzeni na indywidualne potrzeby uczniów. 

 Popek  podkreśla  potrzebę  gruntownej  zmiany  w  systemie  dydaktycznym,  polegającej  na 

 odejściu  od  tradycyjnego  modelu  szkoły,  który  opiera  się  na  przekazywaniu  i  odtwarzaniu 

 wiedzy,  na  rzecz  nowoczesnego  podejścia  wykorzystującego  strategie  polimetodyczne.  Taki 

 system  uwzględnia  interakcje  wynikające  z  indywidualnych  różnic  uczniów,  co  sprzyja 

 bardziej zróżnicowanemu i angażującemu procesowi nauczania (Popek, 2016, s. 7). 

 37 



 Z  pojęciem  “edukacja”  spotykamy  się  bardzo  często,  od  samego  dzieciństwa;  dotyczy 

 ono  każdego  z  nas.  Podobnie  jest  z  rolą  nauczyciela  -  jest  to  rola  która  towarzyszy  nam  od 

 początku,  zawsze  ktoś  nas  uczy,  pokazuje  jak  coś  zrobić,  kształci  nasze  nawyki.  Wyżej 

 wymienione  trudności  współczesnej  rzeczywistości  produkują  nowe  wymogi  edukacyjne. 

 Jednak  bez  względu  na  to,  że  wszyscy  uczestniczymy  w  szeroko  rozumianym  procesie 

 edukacyjnym  oraz  zgadzamy  się  z  ogólnym  jej  celem  i  procesami,  zdania  na  ten  temat 

 rozchodzą  się  w  dużym  stopniu.  Poprzez  zaniedbanie  samego  pojęcia  “edukacja”  i 

 mechanizacji  świata  osiągnęliśmy  apogeum  bezradności  w  sferze  edukacji.  Jak  wskazuje 

 Jacek  Jakubowski:  “Nadał  całe  nauczanie  oparte  jest  na  naiwnej,  prostej  i  nieefektywnej 

 „procedurze  uczenia”  (Jakubowski,  2022,  s.  25).  Czy  nadal  można  nauczać?  Czy  raczej 

 trzeba się uczyć razem? 

 Maria  Parczewska  (2007),  mówiąc  o  pracę  z  grupą,  podkreśla,  że  przed  zajęciem, 

 szkoleniem  czy  wykładem  zawsze  się zastanawia  po  co  to  robi,  dla  kogo  i  po  co,  bo  za 

 każdym  razem  jest  inna  sytuacja,  inna  grupa,  inne  miejsce  itd.  Tę  myśł  również  rozwija 

 Tadeusz  Sławek  (2017),  nazywając  wspólczesną  pedagogike  “sytuacjonistyczną”  : 

 “....źródłem  tej  pedagogiki  (sytuacjonistycznej”)  jest  zawsze  człowiek  w  sytuacji.”  Praca 

 pedagoga  i  edukatora  to  wyjątkowo  twórcze  zajęcie,  w  którym  każde  spotkanie  z  uczniami 

 staje  się  nową,  niepowtarzalną  przygodą.  Nie  istnieją  uniwersalne  recepty  dydaktyczne  ani 

 gotowe  scenariusze,  które  można  mechanicznie  zastosować.  Każde  zajęcia  wymagają 

 elastyczności,  kreatywności  i  umiejętności  dostosowania  się  do  dynamicznie  zmieniających 

 się  sytuacji.  Pedagog  musi  żywo  reagować  na  potrzeby,  emocje  i  zachowania  uczestników, 

 tworząc  na  bieżąco  przestrzeń  do  nauki,  rozwoju  i  wzajemnego  zrozumienia.  To  praca,  która 

 łączy wiedzę z intuicją  . 

 Zbigniew  Kwieciński  (1991,  s.  89),  określa  edukację,  jako  “ogół  wpływów  na  jednostki  i 

 grupy  ludzkie,  sprzyjających  takiemu  ich  rozwojowi,  aby  w  najwyższym  stopniu  stały  się  one 

 świadomymi  i  twórczymi  członkami  wspólnoty  społecznej,  kulturowej  i  narodowej  oraz  były 

 zdolne  do  aktywnej  samorealizacji  własnej  tożsamości  i  rozwijania  własnego  „Ja””.  To 

 proces,  w  którym  jednostka  rozwija  indywidualność,  buduje  samoświadomość  i  poczucie 

 autentyczności.  Współczesne  procesy  edukacyjne,  często  zdominowane  przez  standaryzację, 

 presję  wyników  i  brak  przestrzeni  na  refleksję,  mogą  utrudniać  ten  rozwój.  W  takiej 

 38 



 rzeczywistości  młodzi  ludzie  nierzadko  tracą  kontakt  z  własnym  „Ja”,  dostosowując  się  do 

 oczekiwań zewnętrznych kosztem samopoznania i autentyczności. 

 Założenia  współczesnej  edukacji  coraz  częściej  kieruje  się  w  stronę  promowania 

 podejścia  interdyscyplinarnego  albo  transdyscyplinarnego,  jednak  ciągle  brakuje 

 odpowiednich  metod  takiego  nauczania  (Martinez,  2017).  Jest  to  reakcja  na  złożoność  i 

 globalność  współczesnego  świata,  który  wymaga  bardziej  wszechstronnego  i  elastycznego 

 podejścia  do  zdobywania  wiedzy  i  rozwiązywania  problemów.  Małgorzata  Minchberg 

 (2022,  s.  49),  podkreślając  powagę  interdyscyplinarności  w  edukacji,  pisze:  “Procesy 

 edukacyjne  oparte  na  rozwiązaniach  problemowych  wymuszają  ujęcie  wielu  perspektyw  i 

 podjęcia  różnorakich  działań,  które  wykorzystają  indywidualne  zasoby  uczniów.  Tylko  w 

 połączeniu  tej  różnorodności  można  dojść  znacznie  dalej,  a  rozwiązania  będą 

 niestandardowe.” 

 Próbujemy  powrócić  do  interdyscyplinarności,  ale  jesteśmy  na  tyle  uwikłani  i  zamknięci 

 w  systemie,  że  ciężko  jest  z  niego  wyjść.  Paradygmat  kartezjańsko-newtonowski,  który 

 opiera  się  na  przekonaniu,  że  rzeczywistość  może  być  rozkładana  na  oddzielne  elementy,  do 

 teraz  funkcjonuje  i  stanowi  najbardziej  popularną  wizję  świata.  Łukaszewicz  (2002) 

 podsumowuje ją w ten sposób: 

 Jego  (paradygmatu)  idee  i  wartości  są  następujące:  1)  świat  jest 

 postrzegany  jako  mechanistyczny  system  składający  się  z 

 elementarnych  części,  zaś  człowiek  porównywany  jest  z  maszyną,  2) 

 życie  w  społeczeństwie  jest  pełna  współzawodnictwa  walka  o  byt,  3) 

 celem  rozwoju  społeczeństwa  jest  nieograniczony  postęp  materialny, 

 osiągany na drodze wzrostu gospodarczego i technologicznego… 

 Jak  pisał  A.V.  Kelly  (1997,  s.129):  “Nauczanie  nie  jest  bowiem,  a  przynajmniej  nie 

 powinno  być  w  społeczeństwie  demokratycznym,  kwestią  zwykłego  przekazu  (transmisji) 

 wiedzy  następnemu  pokoleniu.”  Obecnie  mamy  do  czynienia  z  interdyscyplinarnymi 

 wyzwaniami,  które  wymagają  spojrzenia  na  rzeczywistość  w  bardziej  holistyczny  sposób  i 

 łączenia  różnych  obszarów  wiedzy  w  celu  pełniejszego  zrozumienia.  O  holistycznej  edukacji 

 mówiono  już  od  dawna  (Dewey,  1916;  Steiner,  1965;  Suchodolski,  1990;  Minchberg,  2022). 

 Niestety  ta  edukacja,  z  którą  mamy  do  czynienia  nie  nadąża  za  rytmem  dzisiejszego  świata, 

 39 



 rozwoju,  postępu,  co  powoduje  że  staje  się  coraz  mniej  atrakcyjna.  Chociaż  podświadomie 

 jesteśmy  przyzwyczajeni,  że  z  założenia  edukacja  zawsze  działa  “ku  dobremu”  i  ma 

 idealistyczne  cele,  ale  widzimy,  że  w  rzeczywistości  te  cele  się  nie  sprawdzają.  Sytuacja  w 

 obszarze  edukacyjnym  jest  coraz  bardziej  dramatyczna.  W  jaki  sposób  powinniśmy  działać  w 

 rzeczywistości,  aby  uzyskać  rezultatu,  albo  osiągnąć  cel?  Jak  powinien  funkcjonować 

 współczesny  system  edukacyjny,  aby  pomóc  ludziom  lepiej  radzić  sobie  w  świecie,  który  jest 

 bardzo  złożony, dynamiczny i wielostronny? 

 Według  tradycji,  edukacja  zawsze  kojarzyła  się z  czymś  elitarnym,  dostępnym  jedynie 

 dla  uprzywilejowanych  grup  społecznych.  Aktualnie  elitarność  edukacji  spada.  Współczesna 

 edukacja,  mimo  swojej  dostępności,  coraz  częściej  nie  spełnia  oczekiwań  zarówno  uczniów, 

 jak  i  społeczeństwa.  Zamiast  skupiać  się  na  zdobywaniu  wiedzy  i  rozwijaniu  pasji,  system 

 edukacyjny  opiera  się  na  punktach,  wynikach  i  standaryzowanych  testach,  co  prowadzi  do 

 utraty  jego  pierwotnego  sensu.  Szkoły  i  uniwersytety  coraz  bardziej  przypominają 

 korporacje.  Wszystko  jest  punktowano,  wyliczane,  liczy  się  ilość  a  nie  jakość.  Dzieci  często 

 nie  lubią  szkół,  czując  się  przytłoczone  presją  i  brakiem  przestrzeni  na  kreatywność  czy 

 indywidualny  rozwój.  Z  kolei  wielu  studentów  rezygnuje  ze  studiów  lub  w  ogóle  na  nie  nie 

 decyduje,  dostrzegając,  że  formalna  edukacja  nie  zawsze  gwarantuje  sukces  zawodowy  ani 

 satysfakcję.  Jak  zauważa  Gromkowska-Melosik  (2016)  “Głównym  mechanizmem 

 kształtowania  człowieka  w  neoliberalnej  edukacji  są  testy.”  Powstaje  pytanie  w  jaki  sposób 

 trzeba przemyśleć system, by na nowo zainspirować do “prawdziwej” nauki i rozwoju? 

 Dobrym  przykładem  edukacyjnym  nadal  może  być  Finlandia,  która  uchroniła  swoje 

 państwo  od  globalnej  mody  na  standaryzację  i  testy  i  postawiła  na  edukację  prospołeczną  i 

 proekologiczną  (Chaker,  2011,s.30-53).  Powoduje  to,  że  zamiast  budowania  wspólnoty, 

 budujemy  przestrzeń  konkurencji.  Fińska  szkoła,  jak  pisze  Chaker  (2017,  s.57-58)  nie 

 edukuje  dla  rynku  i  dla  konkurencji,  edukuje  dla  jakości,  zdrowia  i  wspólnoty.  Testy  nie  mają 

 żadnego  połączenia  z  wiedzą  albo  wychowaniem,  mimo  tego,  nawet  nie  za  bardzo  nadają  się 

 do  badań  statystycznych  (Wolk,  2011).  Nadmierna  presja  na  wyniki  testów  prowadzi  do 

 stresu,  lęku  i  wypalenia,  szczególnie  u  młodych  ludzi,  którzy  nie  radzą  sobie  z 

 oczekiwaniami  systemu.  Ponadto,  wyniki  testów  często  nie  odzwierciedlają  rzeczywistych 

 umiejętności  czy  wiedzy  uczniów,  gdyż  skupiają  się  na  zapamiętywaniu  faktów,  a  nie  na 

 zrozumieniu czy kreatywnym myśleniu. 

 40 



 Jacek  Jakubowski  (2023),  psycholog  z  wieloletnim  doświadczeniem  w  pracy  z  ludźmi, 

 otwarcie  śmieje  się  z  egzaminów  maturalnych,  wskazując  na  absurd  testów  i  dziwi  się,  że 

 wiele  osób  nie  dostrzega  ich  bezsensowności.  Podkreśla,  że  testy  nie  odzwierciedlają 

 prawdziwych  umiejętności  ani  potencjału,  a  zamiast  tego  wzmacniają  nawyki 

 schematycznego  myślenia.  Jakubowski  uważa,  że  kluczem  do  zmiany  jest  oduczenie  się  tych 

 szkodliwych  wzorców  i  zastąpienie  ich  otwartością,  kreatywnością  i  umiejętnością  myślenia 

 krytycznego (tamże). 

 Rozwój  kapitalizmu  zapoczątkował  zmianę  paradygmatu  w  edukacji,  przesuwając  jej 

 naczelny  cel  z  dążenia  do  prawdy  i  zdobywania  wiedzy  na  przygotowywanie  jednostek  do 

 funkcjonowania  w  gospodarce  rynkowej.  “Tradycyjną  edukację  początku  XX  wieka  można 

 określić  mianem  “instrukcjonizmu”,  który  przygotowywał  uczniów  do  potrzeb 

 zindustrializowanej  gospodarki  początku  XX  wieku”  (Papert,  1993).  Edukacja,  niegdyś 

 postrzegana  jako  narzędzie  rozwoju  intelektualnego  i  poszukiwania  uniwersalnych  wartości, 

 została  podporządkowana  wymogom  rynku  pracy.  W  rezultacie  priorytety  systemu 

 edukacyjnego  zaczęły  koncentrować  się  na  efektywności  ekonomicznej  i  pragmatycznym 

 kształceniu  pracowników,  co  doprowadziło  do  marginalizacji  jego  humanistycznych  i 

 aksjologicznych  aspektów.  “Pytanie  (jawne  lub  domyślne),  które  obecnie  zadaje  student 

 nastawiony  na  profesjonalizm,  państwo  lub  instytucje  szkolnictwa  wyższego,  brzmi  już  nie 

 „Czy  to  prawda?”,  ale  „Jaki  z  tego  pożytek?”.  W  kontekście  komercjalizacji  wiedzy  to 

 pytanie często sprowadza się do: „Czy da się to sprzedać?”  (Lyotard, 1984, p. 51). 

 Współczesne  realia  wskazują  jednak,  że  edukacja,  nawet  w  swoim  pragmatycznym 

 wymiarze  przygotowywania  jednostek  do  rynku  pracy,  przestaje  spełniać  tę  funkcję. 

 Dynamiczne  zmiany  technologiczne,  globalizacja  i  automatyzacja  procesów  produkcyjnych 

 sprawiają,  że  tradycyjne  modele  nauczania  nie  są  w  stanie  odpowiednio  przygotować 

 uczniów  do  wyzwań  współczesnej  gospodarki.  Zamiast  kształtować  kompetencje 

 przyszłości,  takie  jak  kreatywność,  krytyczne  myślenie,  umiejętność  pracy  w  zespołach 

 wielokulturowych  czy  elastyczność  adaptacyjna,  system  edukacji  wciąż  koncentruje  się  na 

 przekazywaniu wiedzy teoretycznej i odtwarzaniu informacji. 

 Patrząc  na  nasz  system  edukacyjny  nauczyciele  i  profesorowie  mają  po  kilka  stanowisk  z 

 powodu  małych  płac,  nie  mają  czasu  na  własny  rozwój,  wszystko  się  kręci  wokół  wartości 

 41 



 płytkich  i  materialnych.  Tadeusz  Sławek  (2002,  s.27),  analizując  stan  współczesnego 

 uniwersytetu pisze: 

 …gdy  profesor  zawsze  uczy  czegoś  „obok"  i  „wyżej"  kanonów  swojej 

 dyscypliny  i  dzięki  temu  staje  się  Mistrzem,  instruktor  ograni   cza  się 

 do  tego,  co  niezbędne  i  określone  ścisłym  wymogiem  programu,  nie 

 „uczy",  lecz  właśnie  „instruuje".  Nie  education,  lecz  training  staje  się 

 coraz większą pokusą dla uniwersytetu… 

 Jeszcze  kilka  lat  temu,  dyplom  był  ważnym  elementem,  aby  podtrzymywać  status 

 społeczny  albo  dostać  się  do  pracy.  Teraz  właściwie,  stracił  swoją  wartość.  Człowiekiem 

 wykształconym  można  zostać bardzo  łatwo  -  wystarczy  robić  wszystko  według  schematu. 

 Lecz  jak  stać  się  człowiekiem  myślącym?  Żeby  dostać  miejsce  na  rynku  pracy  liczy  się 

 bardziej  doświadczenie,  niż  posiadanie  wykształcenia.  Kreatywność  i  wiedza  też  są 

 wymagane,  ale  w  szkołach  i  na  uczelniach  raczej  nie  można  tego  uzyskać.  Młodzi  ludzie 

 wolą  wybrać  opcję  otwierania  własnego  biznesu,  zarabiania  przez  internet  albo  pracą  w 

 korporacji,  niż chodzenie na studia które, mówiąc językiem studentów, “nic nie dają”. 

 “Problem  z  współczesną  edukacją  polega  na  tym,  że  coraz  bardziej  odbiega  ona  od 

 realnego  życia”  (Karolak,  2004,  s.9).  Niestety  w  obecnym  czasie  wiedza  nie  jest  “modna”. 

 Status  człowieka  inteligentnego  albo  wyedukowanego  już  nie  świadczy  przynależność  do 

 wyższej  grupy  społecznej.  To,  że  wcześniej  wiedza  kojarzyła  się  z  elitą  i  należała  do 

 wyższych  kręgów,  stanowiło  zachętę  dla  innych.  Wiedza  była  dobrem,  prawdą  i  celem 

 wyższym,  którego  nie  każdy  mógł  osiągnąć.  Proces  globalizacji,  mieszania  kultur,  inflacja 

 dyplomów  spowodowały,  że  pojęcia  elitarności  i  nie  elitarności  zmieniły  swoje  kierunki.  Na 

 zadane  pytania  studentom  “Kogo  teraz  uważano  za  człowieka  “mądrego”  albo  za  “elitę”? 

 Uzyskałam  odpowiedź:  “Tego,  który  “dobrze  sobie  radzi”  -  czyli  umie  zarobić  pieniądze,  ma 

 rozpromowane  konta  na  mediach  społecznościowych”.  Człowiek,  posiadający  wiedzę,  ale 

 nie  mający  porządnego  statusu  społecznego  już  nie  wzbudza  szacunku.  Media 

 społecznościowe  propagują  głupotę,  która  bardzo  dobrze  się  sprzedaje.  Najbardziej 

 obserwowane  profile  są  najczęściej  profile  ludzi,  którzy  z  wiedzą  mają  mało  wspólnego. 

 Wpisuje  się  to  pod  opisanie  stylu  życia  typu  “instant”,  o  której  pisze  Zbyszko  Melosik  (2004, 

 s.71):  “Powstaje  styl  życia  typu  instant  i  tożsamość  typu  instant,  płynna  i  niestabilna- 

 42 



 pop-tożsamość.  Związana  jest  to  z  gwałtownym  przy-  spieszeniem  życia,  przekształceniem 

 potrzeby"  wewnętrznej  harmonii"  w  neuro-  tyczne  poszukiwanie  nowości  i  wrażeń  oraz 

 orientacją na zintensyfikowaną przy- jemność i natychmiastową gratyfikację.  ” 

 Ludzie,  uwikłani  w  nieustanne  dążenie  do  posiadania  –  materialnych  dóbr,  statusu 

 społecznego  czy  uznania  –  lub  w  kreowanie  pozorów,  by  wydawać  się  kimś,  kim  nie  są,  tracą 

 z  oczu  istotę  życia,  którą  jest  autentyczne  "bycie".  W  pogoni  za  rzeczami  zewnętrznymi  i 

 próbą  spełnienia  narzuconych  przez  społeczeństwo  standardów  sukcesu,  zapominają  o 

 własnym  wnętrzu,  prawdziwych  pragnieniach  i  wartościach.  To  uzależnienie  od  konsumpcji  i 

 fasadowości  odsuwa  ich  od  refleksji  nad  sensem  istnienia,  od  rozwijania  relacji 

 międzyludzkich,  autentyczności  i  świadomości  własnego  „Ja”.  W  rezultacie,  zatracając  się  w 

 tym  wyścigu,  przestają  naprawdę  żyć,  ograniczając  swoje  doświadczenie  do 

 powierzchownego  zadowolenia,  które  nigdy  nie  jest  trwałe  ani  satysfakcjonujące.  Rhinehart 

 (2010,  s.246)  pisze,  że  posiadanie  i  robienie  czegoś  musi  wynikać  z  bycia  kimś,  a  nie 

 odwrotnie:  “Większość  ludzi  [...]  próbuje  siebie  samych  zdefiniować  przez  to,  co  mają  — 

 pieniądze,  samochody,  małżonków  —  albo  co  robią  —  wy-  grywają  wyścigi,  grają  na  scenie, 

 produkują  plastikowe  zabawki  —  zamiast  przez  to,  kim  naprawdę  są.”  Kim  jestem?  Kim 

 jesteś?  Warto  czasami  zastanowić  się  o  istocie  natury  ludzkiej,  poza  sferą  stricte  materialną. 

 Podążając  za  myślą  Eliota  (  1934,  s.8)  :  „Gdzie  jest  mądrość,  którą  utraciliśmy  w  wiedzy? 

 Gdzie jest wiedza, którą utraciliśmy w informacji?” 

 “Idea  „wiedzy  dla  wiedzy”  ustąpiła  idei  „wiedzy  użytecznej”(Melosik,  2012,  s.21)  . 

 Żądamy  szybkiej  “wiedzy”,  oczekujemy  szybkiego  rezultatu.  Oczekiwanie  szybkiego 

 dostępu  do  wiedzy  i  natychmiastowych  wyników  wpływa  na  to,  jak  postrzegamy  i 

 przetwarzamy  informacje  oraz  jak  angażujemy  się  w  zrozumienie  rzeczywistości.  Płytkość 

 myślenia  którą  popieramy  (może  czasami  nieświadomie)  na  wszystkich  poziomach 

 edukacyjnych  jest  fatalna.  Wszystko  istnieje  tylko  na  powierzchni.  Uczniowie  i  studenci  są 

 przyzwyczajeni  do  gotowych  scenariuszy,  odpowiedzi,  schematów.  Wszystko  się  toczy 

 wokół  reguł  -  wybór  odpowiedzi  między  A,B,C  albo  D,  przygotowanie  prezentacji/projektu 

 według  gotowego  szablonu.  Lekcje  przebiegają  też  według  z  góry  przygotowanych 

 scenariuszy.  Znów  wracam  do  refleksji  Tadeusza  Sławka  (2002,s.29),  który  słusznie 

 zauważa,  że:  “Student  jest  coraz  częściej  pozostawiany  samemu  sobie,  co  nie  ma  nic 

 wspólnego  z  samodzielnością  refleksji  czy  możliwością  wytyczania  własnej  ścieżki 

 43 



 studiowania.”  -  można  dodać,  że  nie  tylko  student,  no  i  uczeń  i  pracownik,  co  w  całości 

 powoduje  głębszy  kryzys  społeczny.  Osiągnięcia  szkól,  institucji  kultury,  uniwersytetów 

 mierzą  się  jedynie  wynikami:  oceny  uczniów  na  egzaminach,  zaliczeniach,  dokumentacją 

 projektów,  uczęstnictwo  w  konferencjach,  wysokopunktowanych  publikacjach,  wystawach, 

 wyjazdach,  konkursach.  Jetseśmy  uwięzieni  w  systemie,  tym  samym  zaniedbując  i 

 porzucając istotę takich pojęć jak wiedza i  inteligencja. 

 “Istotą  kształcenia  jest  wręcz  „tworzenie”  jednostki  potrafiącej  sprawnie  działać  w 

 warunkach  otwartej  konkurencji,  zorientowanej  na  działanie  zmierzające  do  osiągnięcia 

 rezultatów,  które  można,  jak  się  wierzy,  w  sposób  obiektywny  zmierzyć.” 

 (Gromkowska-Melosik,  2016,  s.109)  Ocena  zewnętrzna  jest  filarem  systemów.  Wszystko  się 

 robi  po  to,  aby  osiągnąć  rezultat.  Allan  Kaprow  (1971,  s.37)  pisał  w  swoim  manifeście,  że 

 ocenianie  leży  u  podstaw  większości  programów  edukacyjnych  i  jest  złem.  Panuje  motto 

 “Pracuj  ciężko,  a  osiągniesz  sukces”  (Work  hard,  and  you’ll  get  ahead).  Sukcesem  w  tym 

 przypadku  jest  właśnie  ta  ocena  oraz,  jak  pisze  autor  “oznacza  zdobycie  pozycji  lidera. 

 Podejście  autorytarne  eliminuje  rolę  zabawy,  zastępując  ją  grą  opartą  na  rywalizacji.” 

 (tamże). 

 Wszystko  jest  oparte  na  konkursach,  rywalizacji.  Kto  więcej,  kto  lepiej,  kto  szybciej,  jaki 

 będzie  rezultat.  Mistrzowie  hinduizmu  posługują  się powiedzeniem:  “Prawidłowością  jest 

 jedynie  działanie,  lecz  nigdy  jego  owoce;  niech  owoce  działania  nie  będą  twoim  celem,  ani 

 też  nie  przywiązuj  się  do  bezczynności.”  -  Krishna  (“Thy  right  is  to  work  only,  but  never  to 

 its  fruits;  let  the  fruit  of  action  be  not  thy  motive,  nor  let  thy  attachment  be  to  inaction.") 

 Najpierw  myślimy  jak  produkt  opakować,  a  nie  o  jego  jakości,  ani  czemu  i  komu  on  będzie 

 służył  i  w  jaki  sposób.  Zgadzam  się  z  Jodorowskim  (2017)  który  podkreśla,  że  sztuka  (tak 

 samo  i  “edukacja”)  musi  być  do  czegoś  przydatna.  Nie  może  być  produktem  egoizmu,  lecz 

 musi  być  narzędziem  -  edukacyjnym,  społecznym;  narzędziem,  które  łączy,  pomaga, 

 uczestniczy,  a  nie  na  odwrót.  Dlatego  powstaje  pytanie  -  dokąd  zmierzamy?  -  my,  jako  istoty 

 ludzkie,  istoty  społeczne?  Powierzchowność  społeczeństwa  Zygmunt  Bauman  (2008,  s.11) 

 trafnie  opisuje  to  zjawisko  za  pomocą  pojęcia  „wieszakowych  wspólnot”,  jednostki  wchodzą 

 w  nie  z  nadzieją  na  poczucie  przynależności,  bezpieczeństwa,  jednak  związek  ten  często 

 kończy  się,  gdy  przestaje  przynosić  korzyści  lub  spełniać  oczekiwania.  Tego  typu  wspólnoty 

 44 



 oferują  jedynie  iluzję  bliskości  i  wspólnotowego  życia,  jednak  są  pozbawieni  głębi  i 

 pozostawiają jednostki w stanie chronicznego niedosytu i poczucia osamotnienia. 

 Podobnie  jak  Faust,  który  wbrew  tytułów,  sławy,  pieniędzy,  męczył  się,  nie  był  zaspokojony. 

 Marzył  w  końcu  poznać  tajemnice  istnienia.  Nie  mógł  do  końca  zrozumieć  “prawd 

 odwiecznych”  - istotę istnienia świata: 

 Przeto magii oddałem i czas mój, i siły, 

 może przez nią odnajdę ślad bytu zawiły, 

 może przez tajne moce i przez pomoc ducha 

 mój duch się prawd odwiecznych 

 dopatrzy-dosłucha…  (Goethe, Lam, 2018). 

 Goethe  również  porusza  inny  wątek  -  edukacja  w  dużej  mierze  opiera  się  na 

 przekazywaniu  wiedzy  teoretycznej,  co  często  prowadzi  do  marginalizowania  aspektu 

 praktycznego  i  eksperymentalnego,  który  jest  kluczowy  dla  głębokiego  zrozumienia  i 

 trwałego  przyswojenia  wiedzy.  Faust  śmieje  się  ze  swojego  ucznia,  ponieważ  jego zdaniem 

 wiedza  którą  posiada  Wagner  jest  wiedzą ograniczoną,  wyuczoną,  książkową,  która  nic  nie 

 daje, nie wystarcza, aby zrozumieć istotę ludzkości. 

 ...siedzisz sobie w domu 

 i zagłębiajajcie nos w swym dziele; 

 na nic niezdatne i nikomu 

 iskry zgubione w słów popiele; 

 zaledwie małpy albo dzieci 

 odnajdą wiedzę w tej iskierce, 

 bo w sercach wspólność jeno nieci 

 to współczujące własne serce  (tamże). 

 Taki  model  edukacji,  dominujący  w  wielu  systemach  szkolnych,  może  być  związany  z 

 tradycyjnymi  paradygmatami  nauczania,  w  których  nacisk  kładzie  się  na  przekazywanie 

 informacji  w  sposób  linearny  i  encyklopedyczny,  często  w  oderwaniu  od  realiów  życia 

 codziennego  i  zawodowego.  Banaszak  (2017)  podkreśla  z  całą  mocą,  że  “teoria  i  empiria  nie 

 są  biegunowo  odległe  i  przeciwstawne.  Raczej  splatając  się,  tworzą  jeden  świat,  który  jest  w 

 45 



 mniejszym  lub  większym  stopniu  odzwierciedleniem  rzeczywistości.”  Niestety  rzecywistość 

 edukacyjna pomiją tą ważną rzecz. 

 Więc  wracając  do  wątku  niepoznanego,  zagadki,  podświadomości,  chcę  podkreślić,  że 

 jest  jednak  to  “coś”,  coś  niewytłumaczalnego  i  bardzo  ludzkiego,  coś  co  łączy  wszystko,  coś, 

 co  kryje  tajemnicę  i  zachęca  do  fascynacji.  Edukacja  zaczęła  zapominać  o  sferze  ducha, 

 formowaniu  indywidualności  podmiotowej,  przygotowywaniu  człowieka  do  poszukiwania 

 odpowiedzi  na  pytanie  „jak  żyć?”,  a  dokładniej  „jak  żyć  godnie?”.  Jej  główną  powinnością 

 stał się przekaz wiedzy i umiejętności, często umiejętności instrumentalnych. 

 Wiedza  użyteczna  oczywiście  nie  jest  zupełnie  zła  i  można  powiedzieć,  że  jest  również 

 potrzebna  w  dzisiejszych  czasach.  Szybki  dostęp  do  informacji  i  natychmiastowe  wyniki 

 mogą  być  korzystne  w  wielu  sytuacjach,  ale  ten  rodzaj  wiedzy  jest  tylko  małym  dodatkiem, 

 powierzchowną  warstwą  i  na  pewno  nie  może  stanowić  podstawę  edukacji.  Istnieje  równie 

 ważna  potrzeba  głębszego  zrozumienia,  kontemplacji  i  czasu  poświęconego  na  refleksję.  W 

 miarę  jak  nasze  społeczeństwo  ewoluuje,  ważne  jest  zachowanie  równowagi  między 

 szybkością  a  głębokością,  aby  lepiej  zrozumieć  naszą  rzeczywistość  i  kontekst,  w  którym 

 funkcjonujemy.  Tym  bardziej,  że  obecnie  ze  względu  na  szybkie  zmiany  w  społeczeństwie  i 

 technologii, nie wiadomo - jaką wiedzę można będzie nazwać “użyteczną” za kilka lat? 

 Jeżeli  wcześniej  o  zagrożeniu  tradycji  myślenia  i  mechanizacji  umysłu  mówiono  było  w 

 kontekście  tych  typów  zawodów,  które  głównie  polegały  na  mechanicznym  wykonywaniu 

 jakiejkolwiek  pracy,  to  dzisiaj  problem  ten  dotyczy  prawie  wszystkich  sfer,  włącznie  szkół, 

 uniwersytetów i innych instytucji oświaty. Słusznie pisze o tym de Bono (2001,s.7): 

 Szkolnictwo  jest  niczym  piramida.  Jego  celem  jest  wykształcenie  coraz 

 liczniejszej  grupy  młodych  ludzi,  którzy  pójdą  na  uniwersytety,  by 

 zdobyć  umiejętności  -  w  tym  przywódcze  -  potrzebne  społeczeństwu.  A 

 może  zdołali  byśmy  odwrócić  działanie  tego  systemu?  Być  może 

 wszyscy  uczniowie  powinni  zdobywać  umiejętności  przede  wszystkim 

 życiowe,  takie  jak  operatywność,  podstawy  rozumowania,  tworzenia 

 wartości  itd.  [...]  Ten  system  można  by  przyrównać  do  sytuacji,  gdy 

 wszystkich  uczy  się  chodzić,  a  specjalne  szkolenie  udostępnia  się  tym, 

 którzy wykazali zdolność w bieganiu. 

 46 



 Wprowadzenie  nowych  technologii  do  edukacji  niekoniecznie  jest  powodem  utraty 

 tradycyjnych  wartości  i  umiejętności.  Myślę,  że  właśnie  edukacja  musi  zajmować  się  ich 

 skierowaniem  i  dostosowaniem  do  nowoczesnych  realiów,  dbając  o  równowagę  między 

 nowymi  trendami  i  technologiami  a  fundamentami  myślenia  krytycznego,  kreatywności  i 

 etyki.  Dlatego  edukacja  odgrywa  istotną  rolę  w  rozwoju  jak  jednostek,  tak  i  całego 

 społeczeństwa,  tym  bardziej  teraz,  kiedy  musi  się zderzyć  z  szeregiem  wyzwań,  związanych 

 z  globalizacją,  rozwojem  technologii,  presji  społecznych.Kiedyś  uniwersytet  kierował 

 rynkiem  pracy,  teraz  sytuacja  się  odwróciła.  W  przeszłości  „…akademickim  dogmatem  było 

 przekonanie,  że  misją  Akademii  jest  poszukiwanie  wiedzy  –  jako  cel  sam  w  sobie”  (Melosik, 

 2012,  s.21).  Obecnie  sposoby  nauczania  nie  mogą  się  dostosować  do  współczesnych 

 wymagań nie tylko rynku pracy, no i do ogólnego rozwoju jednostki. 

 “Wyedukowaliśmy”  pokolenie  cyfry,  liczb.  W  obecnych  czasach,  gdzie  sztuczna 

 inteligencja  rozwija  się coraz  szybciej  i  pewnym  krokiem  wkracza  się w  prawie  każdy  obszar 

 naszego  życia,  powstają  różne  obawy  o  zagrożeniu  godności  człowieka.  Te  obawy 

 udowadniają,  że  jako  społeczeństwo  idziemy  złą  drogą.  Powstaje  pytanie  czym  człowiek  się 

 różni  od  maszyny?  Wiadomo,  że  niektóre  profesje  podlegają  zagrożeniu  i  mogą  być 

 zastąpione  robotami,  ale  na  pewno  edukacja  szeroko  rozumiana  nie  wchodzi  w  tę  listę. 

 Niestety  doszliśmy  do  punktu,  gdzie  nauka  zaczęła  kwestionować  swoją  godność.  Powstaje 

 pytanie  dlaczego  obecnie  potrzebna  jest  edukacja  -  do  pracy  czy  do  życia?  “Szkoła 

 przyszłości  powinna  przestać  być  miejscem  milczenia  przerywanego  dialogiem  nauczyciela  z 

 uczniem,  a  stać  się  terenem  działania  interpersonalnego  wszystkich  uczestników  procesu 

 dydaktyczno-wychowawczego,  miejscem  przeżywania  siebie  jako  wartości”  (Kosyrz,  1993, 

 s.86) 

 Naprawdę  zadziwiającym  zjawiskiem  jest  to,  że  mimo  wspaniałych  metod  i  praktyk 

 pedagogicznych  końca  XIX,  początku  XX  wieku,  nadal  dominuje  system  oparty  na 

 tradycyjnych,  przestarzałych  wzorcach,  takich  jak  przekazywanie  wiedzy  w  sposób  bierny 

 czy  reprodukcja  informacji.  To  zjawisko  opisuje  Sawyer  (2005)  pokazując,  jak  głęboko 

 zakorzenione są mechanizmy konserwatywnego myślenia o edukacji 

 Gdy  szkoły  formowały  się  w  XIX  i  XX  wieku,  wiedza  naukowa  na  temat 

 procesów  uczenia  się  była  bardzo  ograniczona.  Nawet  w  latach  20.  XX  wieku, 

 kiedy  szkoły  zaczęły  przekształcać  się  w  rozbudowane,  biurokratyczne 

 47 



 instytucje,  nie  istniały  jeszcze  rzetelne  badania  dotyczące  mechanizmów 

 przyswajania  wiedzy.  W  rezultacie  współczesny  system  edukacji  opiera  się  na 

 intuicyjnych  założeniach,  które  nigdy  nie  zostały  poddane  naukowej 

 weryfikacji. 

 Do  tych  założeń Sawyer  (ibidem)  przypisuję  fakt,  że  system  edukacyjny  jest  oparty  tylko 

 i  wyłącznie  na  transmisji  informacji,  jest  zbudowany  według  schematu  -  nauczyciel  pełni 

 rolę  osoby,  która  tę  informację  przekazuje,  “wykuta”  informacja  musi  być  sprawdzona  (test, 

 egzamin). 

 W  zeszłym  stuleciu,  w  tekście  o  współczesnej  edukacji  (1923)  w  przygotowaniu  do 

 nauki  w  Bauhaus,  Walter  Gropius(1923,  s.399),  chwaląc  metodę  Montessori  pisze  o 

 ważności  rozwoju  całego  organizmu  ludzkiego,  komentarz  “stare  konserwatywne  szkoły 

 zdolne  były  zniszczyć  wewnętrzną  harmonię  jednostki  przez  jednostronność  pracy 

 umysłowej.”  Moim zdaniem, tekst ten jest nadal bardzo  aktualny. 

 Antypedagogika  oraz  pedagogiczne  poglądy  Deweya,  Eliota,  Montessori,  Steinera, 

 Suchodolskiego,  Korczaka  i  innych  wspaniałych  pedagogów  nadal  mają  aktualne 

 podstawowe  cechy  takie  jak,  n.p  rozwój  samodzielności  i  autonomii,  twórcze  myślenie  itd. 

 Ich  idee  wciąż  pozostają  w  dużej  mierze  niezaadaptowane  w  głównym  nurcie  edukacyjnym. 

 W  efekcie,  szkoły  często  bardziej  przypominają  fabryki  produkujące  wyniki  egzaminów  niż 

 miejsca  autentycznego  wzrostu  i  odkrywania  potencjału  młodych  ludzi.  Śliwerski  (2022) 

 definiuje  edukację  jako  proces,  który  powinien  być  głęboko  zakorzeniony  w  wartościach 

 demokratycznych  i  humanistycznych,  oparty  na  podmiotowości  ucznia.  W  jego  ujęciu 

 edukacja  nie  jest  jedynie  przekazywaniem  wiedzy,  lecz  także  przestrzenią  kształtowania 

 człowieka  jako  wolnej,  świadomej  jednostki,  zdolnej  do  krytycznego  myślenia  i 

 odpowiedzialnego  uczestnictwa  w  życiu  społecznym.  Moim  zdaniem,  system  edukacyjny  i 

 metody  nauczania  musi  nie  tylko  nadrobić  lekcje  przeszłych  stuleci,  ale  ciągle  się 

 dostosowywać do nowych czasów i tworzyć nowe metody, nowe podejścia. 

 Bez  względu  na  to,  że  niektórzy  pedagodzy  i  psychologowie  rozwojowi  przyznają,  że 

 skuteczne  uczenie  się  zachodzi  podczas  działań,  gdy  uczniowie  i  nauczyciele  współpracują  i 

 budują  relacje  (Dewey,  1956).  Szkoły  nie  dostosowały  się  do  współczesnych  zmian  i 

 ewolucji  nowoczesnych  koncepcji  oraz  trendów  edukacyjnych.  Zamiast  tego,  wciąż  trwają 

 przy podejściu edukacyjnym zakorzenionym w poprzednim stuleciu (Wagner, 2000). 

 48 



 Jak  Pisał  Śliwerski  (2003)  “W  ponowoczesnej  pedagogice  nie  obowiązuje  ani  autorytet, 

 ani  konieczność  przestrzegania  norm  czy  posłuszeństwo.”  Dlaczego  wszystko  nadal 

 funkcjonuje  w  taki  sposób  jak  funkcjonuje?  Według  mnie,  trzeba  pamiętać,  że  jednak 

 pozostajemy  ludźmi.  Jesteśmy  istotami,  które  odczuwają  emocje,  na  co  dzień  obcują  z 

 rzeczywistością,  nadal  zadają  pytania,  w  swój  sposób  reagują  na  różne  zjawiska.  Coraz 

 częściej  można  zauważyć  podświadome  tendencje  powrotu  do  sfery  nie-logicznej, 

 nie-świadomej.  Czasami  mamy  dość  świata  materialnego,  niedotykalnego,  zaczynamy 

 doceniać  świat  realny,  niewirtualny,  żywy.  Pandemia  również  uświadomiła,  że  człowiek  jest 

 zwierzęciem  społecznym,  potrzebuje  drugiego  człowieka,  interakcji,  obcowania  ze  światem 

 dookoła.  Ludzie  nadal  nie  do  końca  ufają  technologii,  nie  wszyscy  są  aktywni  na  mediach 

 społecznościowych,  coraz  częściej  szukamy  m  iejsc  spokoju,  szukamy  miejsc  bliżej  przyrody, 

 chodzimy  na  spacery,  podziwiamy  krajobrazy.  “Sprzyjać  rozwojowi  to  sprawiać,  by  ludzie 

 byli  autonomiczni,  samosterowni,  niezależni,  autentyczni,  by  byli  po  prostu  szczęśliwi.  To 

 cele,  którym  w  ogóle  powinna  służyć  edukacja.  Niestety  szkota  ich  nie  realizuje.”  -  pisze 

 Maria Parczewska (2014, s.8). 

 Według  Arystotelesa  edukacja  mózgu  bez  edukacji  serca  nie  jest  w  ogóle  edukacją.  Więc 

 moim  zdaniem  bardzo  ważne  jest  utrzymywanie  równowagi.  Ten  trop  stricte  logiczny, 

 uważany  za  “prawidłowy”,  podział  nauk,  oddzielenie  świadomego  od  nieświadomego 

 doprowadziło  nas  jako  ludzi,  do  stracenia  “duszy”.  Jan  Patočka  (  2013,  za:  Jarmuszczak) 

 uważał,  że  troska  o  stan  “duszy”  jest  „  …projekt  życia,  który  zakłada  ciągłe  poszukiwanie 

 prawdy,  sprawiedliwości  i  dobra,  mimo  świadomości,  że  ich  ostateczne  uchwycenie  nie  jest 

 możliwe.” 

 Edukacja,  jest  pojęciem  szerokim,  głębokim,  właściwie  takim,  jak  samo  życie.  Słowami 

 Johna  Deweya(1916):  “Edukacja  nie  jest  przygotowaniem  do  życia,  edukacja  jest  życiem 

 samym  w  sobie”  Dotyczy  ona  wszystkiego  i  każdego,  więc  można  powiedzieć  że  to  jest  po 

 prostu  nauka  życia  i  o  życiu.  Możliwe,  że  zmiana  kierunku  myślenia  o  edukacji  pomoże  nam 

 w  sposób  głębszy  i  bardziej  poważny  traktować  siebie  i  świat  dookoła.  Autor  (Dewey,  1933, 

 s.117)  także  podkreślał,  że:  “...żadna  czynność  nie  powinna  się  rodzić  z  naśladownictwa. 

 Początek powinien wychodzić od dziecka.” 

 Jolanta  Brach-Czaina  (2024,s.34)  zadaje  pytanie:  “Czy  każdy  może  otworzyć  się  na 

 istnienie?”  Autorka  zachęca  do  wychodzenia  poza  schematy  myślowe,  własne  ograniczenia  i 

 49 



 strefy  komfortu.  Zarazem  przypomina,  że  autentyczne  otwarcie  na  świat  nie  jest  możliwe  bez 

 zbudowania  wewnętrznej  stabilności  i  świadomości  siebie:  “Otwarcie  egzystencjalne 

 wymaga  zbudowania  przestrzeni  wewnętrznej.  Trzeba  ją  poszerzać,  rozpychać  i  mozolnie 

 uchylać  ku  wyjściu  na  zewnątrz,  poza  siebie.  Musimy  własnymi  siłami  uformować  się 

 wewnętrznie w mięsisty lej skierowany ku zewnętrznemu światu.”  (tamże, s.35) 

 Martin  Buber  (1948,  s.91-92)podkreśla  fundamentalne  znaczenie  człowieka  w  procesie 

 edukacji,  wskazując,  że  edukacja  w  swojej  istocie  dotyczy  ludzi,  ich  relacji  zarówno 

 wewnętrznych, jak i zewnętrznych, w odniesieniu do siebie nawzajem oraz wobec świata. 

 Zastanawiając  się czemu  służy  edukacja  w  ten  albo  inny  sposób  dojdziemy  do 

 wniosku, że  to  dotyczy  ludzi,  relacji  ludzi  jak  wewnętrznych,  tak  i 

 zewnętrznych  między  sobą  i  w  świecie.  chwila  prawdziwej  nauki  (to  jest  nie 

 takiej,  która  jest  mechanicznym  powtarzaniem  albo  której  wynik  zna  się  z 

 góry,  lecz  nauki  rozwijającej  się  we  wzajemnym  zaskakiwaniu  się), 

 rzeczywisty,  nienawykowy  uścisk,  prawdziwy,  nie  odgrywany  pojedynek  —  to, 

 co  jest  w  tym  istotne,  dokonuje  się  nie  w  jednym  i  drugim  uczestniku  ani  w 

 ogarniającym  ich  obu  oraz  wszystkie  inne  rzeczy  świecie  naturalnym,  lecz 

 pomiędzy  nimi  w  najbardziej  dosłownym  tego  słowa  znaczeniu,  jakby  w 

 wymiarze  dostępnym  tylko  im  obu.  Coś  mi  się  przydarza  —  jest  to  stan  rzeczy 

 nie  dający  się  dokładnie  rozdzielić  miedzy  świat  i  duszę,  podzielić  na 

 „zewnętrzne" zdarzenie i „wewnętrzne" odczucie. 

 Według  Bubera,  prawdziwa  nauka  nie  jest  mechanicznym  procesem  ani  rutynowym 

 powtarzaniem  treści,  której  rezultat  jest  znany  z  góry.  Przeciwnie,  jest  to  proces  dynamiczny, 

 rozwijający  się  poprzez  wzajemne  zaskoczenie,  szczere  spotkanie  i  autentyczne 

 zaangażowanie  uczestników.  Co,  jeżeli  otworzymy  się  na  edukację?  Będziemy  tworzyć 

 “chwili  prawdziwej  nauki”  (Buber,  tamże),  odbierać  uczenie  się jako  coś,  co  nie  ma  granic, 

 jako rozwój, jako proces  poznawania siebie i świata? 

 Właściwie  co  to  znaczy:  otworzyć  się?  Czy  chodzi  o  fałdy  płaszcza,  o  muszlę 

 małża,  rozwartą  czeluść,  czy  o  naszą  postawę  wobec  świata  –  stan  otwarcia 

 oznacza  dopuszczenie  wszelkich  możliwości.  Nie  wiadomo,  co  może  się 

 50 



 zdarzyć,  ale  nie  obawiamy  się  temu  sprostać.  Otwarcie  jest  czystą 

 potencjalnością.  Przejawem  zgody  na  różnorodność  świata.  Jolanta 

 Brach-Czaina (2024 s. 40). 

 1.4. Kreatywność/ Twórczość 

 …tworzenie jest bowiem tylko przypominaniem sobie tego, co istnieje poza czasem, czyli od 

 zawsze. Człowiek nie potrafi stwarzać z niczego, to boska umiejętność. 

 Olga Tokarczuk 

 W  dyskursie  pedagogicznym  oraz  w  środowiskach  zawodowych  często  podkreśla  się 

 znaczenie  takich  wartości,  jak  samodzielność  myślenia,  twórczość,  kreatywność  czy 

 samostanowienie.  Ideały  te,  teoretycznie  uznawane  za  kluczowe  w  procesie  edukacji  i  pracy, 

 w  praktyce  jednak  często  zostają  podporządkowane  innym  priorytetom.  Rzeczywistość 

 pokazuje,  że  głównym  celem  wielu  liderów,  nauczycieli  i  wykładowców  staje  się  osiąganie 

 mierzalnych  wyników,  spełnianie  wymogów  dokumentacyjnych  oraz  tworzenie  sprawozdań, 

 które służą bardziej systemowym oczekiwaniom niż rzeczywistemu rozwojowi jednostek. 

 Zastosowanie  gotowych  scenariuszy  lub  ćwiczeń  z  „poradników  kreatywności”  bywa 

 uznawane  za  działania  twórcze,  pomimo  ich  powtarzalności  i  schematyczności.  Słowo 

 kreatywność  stało  się niezmiernie  popularne.  Kreatywność  istnieje  prawie  wszędzie  - 

 kreatywna  szkoła,  kreatywne  podejście,kreatywne  działania,  kreatywne  zajęcia,  kreatywne 

 koła  naukowe,  kreatywny  sprzedawca,  kreatywna  gra,  kreatywny  dyrektor,  kreatywna 

 księgowość,  kreatywny  developer  itd.  Podobnie  jest  z  twórczością,  istnieje  pedagogika 

 twórczości,  twórcze  nauczyciele,  działania  twórcze,  twórcze  zakłady,  itd.  Rozważania  na  ten 

 temat  produkują  ogrom  pytań:  Czym  różni  się twórczość  od  kreatywności?  Co  to  znaczy 

 kreatywne  podejście?  Kreatywna  osobowość?  Jaka  i  czy  jest  różnica  pomiędzy  kreatywną  a 

 twórczą osobowością?  Czy  pedagogika  twórczości  propaguje  twórcze  nauczanie  czy  uczy 

 twórczości?  Jaka  jest  rola  kreatywności  (jeżeli  jest)  w  nauczaniu  twórczości?  Czy  można 

 nauczyć  twórczości  lub  kreatywności?  Czy  można  zbadać  kreatywność  albo  twórczość?  Czy 

 twórczość  albo  kreatywność   wiąże  się  z  talentem?  Czy  twórczość  istnieje  bez  dzieł? 

 51 



 Pytania  te  można  mnożyć  a  mnożyć,  z  czego  już  wynika,  że  oba  pojęcia  są  bardzo  złożone, 

 wymieszane i wymagają głębszego zbadania i zrozumienia. 

 Słowo  kreatywność  jest  słowem  pożyczonym:  “creare”  (lat.)  “create”  po  angielsku, 

 “tworczyc”  po  polsku  mają  ten  sam  rdzeń  czyli  są  synonimami.  Wiadomo,  że  na  początku, 

 słowo  “twórczość”  było  pojęciem  teologicznym  i  nie  należało  do  świata  ludzkiego.  Tworzył 

 tylko  Bóg  (Tatarkiewicz,1978).  Isaken  (1987  a:257,  za:  Stasiak)  komentuje  to  zjawisko  w 

 taki  sposób:  “Znane  są  setki  definicji  twórczości.  Niektóre  spośród  nich  wzajemnie  sobie 

 przeczą,  inne  wydaje  się,  że  bardziej  służą  powstawaniu  bałaganu  niż  ułatwiają 

 zrozumienie.” 

 Rollo  May  (1994,  s.97-101)  zwraca  uwagę  na  to,  że  cywilizacja  zachodnia  od  renesansu 

 coraz  bardziej  kierowała  te  impulsy  twórcze  w  stronę  techniki  i  nauki  stosowanej, 

 racjonalnej,  co  przyniosło  ogromny  postęp,  ale  jednocześnie  zablokowało  dostęp  do  tego,  co 

 autor  nazywa  „kreatywnością  ducha”  –  czysta,  wolną,  nieukierunkowaną  na  zysk, 

 irracjonalna  twórczość,  która  pogłębia  sens  życia.  Jeśli  zamkniemy  się  na  tę  sferę 

 irracjonalną,  utracimy  najważniejsze  -  zdolność  do  kreacji.  Człowiek  może  używać  maszyny, 

 współpracować  z  nimi,  lecz  jeżeli  sam  redukuje  się  do  trybów  produkcji,  mechanicznego 

 funkcjonowania  -  staje  się  martwy  wewnętrznie.  May  widzi  w  kreatywności  ratunek  -  nie 

 jesteśmy  jedynie  trybami  w  programie  postępu,  lecz  istotami  zdolnymi  do  świadomej 

 przemiany  siebie  i  świata.  Słowo  “kreatywność”  czasami  jest  używano  bezmyślnie  albo  bez 

 powagi.  Niektóre  definicje  kreatywności,  takie  jak  “Kreatywność  jest  zdolnością  [...]   samą 

 w  sobie  do  tworzenia  czegoś  nowego,  do  nowych  pomysłów,  nowych  mīśli.”  (Havas,  Harald, 

 2006,  s.163,  za:  Szmidt,  2008)  -  są  błędne  i  niewartościowe,  ponieważ  bezmyślne  łączenie 

 czegoś,  albo  produkcja  nowych  myśli  albo  pomysłów  nie  znaczy,  że  te  myśli  albo  produkty 

 wniosą  coś rzeczywiście  cennego  do  naszego  życia,  twórczości.  Wtedy  również  można 

 stwierdzić,  że  sztuczna  inteligencja  jest  maszyną  kreatywną,  ponieważ  ciągle  produkuje 

 nowe  pomysły,  nowe  myśli,  nowe  zdania.  Powstaje  pytanie  do  czego  taka  kreatywność 

 dąży?;  albo  że  -  czy  może  przyczynić  się  do  rozwoju  jednostki  lub  społeczeństwa,  do 

 dodawania jakichkolwiek wartości? 

 Ciekawym  faktem  jest  to,  że  w  większości  języków  europejskich  istnieje  tylko  jedno 

 słowo  określające  i  “twórczość”.  Więc,  czy  możemy  w  ogóle  odmiennie  używać  słów 

 “twórczość”  i  “kreatywność”?  Według  słownika  Cambridge  (2024)  “creativity”  -  (“the 

 52 



 ability  to  produce  or  use  original  and  unusual  ideas”)  “zdolność  do  tworzenia  lub 

 wykorzystywania  oryginalnych  i  nietypowych  pomysłów”.  Czyli  kreatywność  tutaj  raczej 

 można zrozumieć jako pewną cechę charakteru, pomysłowość, wytwór głównie idei. 

 Według  słownika  PWN  (Encyklopedia  PWN,  2024):  “kreatywność”  (kreatywny)  “tworzący 

 coś  nowego  lub  oryginalnego”;  “twórczość”  -  “tworzenie  czegoś,  zwłaszcza  dzieł  sztuki”.  W 

 angielskim  natomiast,  jeżeli  chodzi  o  dzieła,  o  dorobek  twórczy,  raczej  używa  się  pojęcia 

 “works of art” czyli “dzieła sztuki”. 

 Murray  (1969)  określił  twórczość  jako  “proces,  w  wyniku  którego  powstaje  zarazem 

 coś nowego  i  wartościowego”  .  To  pojęcie  nadal  jest  zaakceptowane  również  na  gruncie 

 polskim  (Góralski,  1980;  Stróżewski,  1983,  Nęcka,  2013).  Krzysztof  Szmidt  proponuje  taką 

 sama  definicję  “kreatywności”  ,  dodając,  że  ““wartościowe”  -  to  znaczy  cenniejsze  pod 

 jakimś  względem  (estetycznym,  praktycznym,  naukowym  itd.)  od  tego,  co  było  do  tej  pory.” 

 (Szmidt, 2008, s. 20) 

 Jeżeli  chodzi  o  różnice  pomiędzy  kreatywnością  a  twórczością,  Edward  Nęcka  wskazuje 

 następujące  rozróżnienie:  “Twórczość  proponowałem  zarezerwować  dla  zjawiska,  polegające 

 na  tym,  że  ludzie  tworzą  coś  nowego  i  wartościowego  (czyli  wytwór),  a  kreatywność  byłaby 

 cechą  osobniczą,  taka  cecha,  która  sprawia,  że  jesteśmy  do  twórczości  mniej  lub  bardziej 

 zdolni”  (Nęcka, 2023). 

 Margaret  Boden  (1994),  z  kolei,  pisze  o  trzech  typach  kreatywności:  eksploracyjna  - 

 najbardziej  powszechna,  którą  wynika  z  ciekawości,  z  eksploracją,  próby  czegoś  nowego; 

 drugi  typ  -  kreatywność,  która  bazuje  na  kombinacji,  kiedy  bierzemy  dwie  różne  dziedziny 

 albo  przedmioty  i  łączymy  je  ze  sobą.  Trzeci  typ  -  kreatywność,  która  prowadzi  do 

 transformacji.  Ten  ostatni  typ  kreatywności  jest  trudny  do  określenia.  Charakteryzuje  się 

 zdolnością  do  radykalnego  przekształcania  lub  zmieniania  istniejących  reguł,  struktur  czy 

 paradygmatów  w  danej  dziedzinie.  Transformacyjna  kreatywność  nie  tylko  wprowadza  coś 

 nowego,  ale  zmienia  sam  sposób  myślenia  o  danym  problemie  lub  obszarze.  Nęcka  (2013,  s. 

 10-11)  również  wskazuje  na  różne  typy  twórczości:  twórczość  potencjalna  (twórczość  dzieci, 

 predyspozycji  twórcze,  które  nie  prowadzą  do  powstania  dzieł);  twórczość  skrystalizowana 

 (rozwiązywanie  problemów  w  jakiejś  dziedzinie  na  podstawie  predyspozycji  twórczych), 

 twórczość  dojrzała  (pogłębiona  wiedza,  inwestycja  w  rozwój  intelektualny  i  artystyczny, 

 tworzenie  świadomych,  dojrzałych  dzieł)  i  twórczość  wybitna  (  na  bazie  twórczości  dojrzałej 

 53 



 powstaje  coś  nowego  -  nowe  dzieła,  nowy  pomysły,  co  ewentualnie  prowadzi  do  zmian  w 

 jakiejś dziedzinie). 

 Maria  Parczewska  (2010,  s.  113)  wskazuje  na  dwa  różnych  podejścia  do  twórczości  - 

 elitarne i egalitarne: 

 Podejście  wcześniejsze  -  elitarne  -  przypisuje  wąskiej  grupie 

 szczególnie  utalentowanych  osób  zdolnosé  do  tworzenia  wyjątkowych, 

 nowatorskich,  nieprzeciętnych,  a  więc  wiekopomnych  dzieł.  Źródła 

 twórczości  upatruje  się  we  wrodzonych  predyspozycjach  osób 

 uznanych  za  genialne  właśnie  na  podstawie  tych  wybitnych  dokonań 

 lub  nieprzeciętnych  uzdolnień.  Podejście  elitarne,  łączące  twórczość  z 

 cechami  osoby,  kładzie  w  edukacji  nacisk  na  selekcję  i  szlifowanie 

 samorodnych  diamentów  przez  kontakt  z  mistrzami,  co  ogranicza 

 zjawisko  twórczości  do  niezwykle  wąskiego  grona  wyjątkowo 

 uzdolnionych. 

 Stanisław  Popek  (2016,  s.  9)  w  konsekwencji  swoich  rozważań  wywodzi  trzy  typy 

 źródeł  i  wynikających  z  nich  rodzajów  twórczości:  aktywność  typu  odkryć  –  odkrywanie 

 obiektywnie  istniejących  praw  przyrody  (nauki  przyrodnicze);  aktywność  typu  skonstruować 

 –  wykorzystanie  tworzonych  praw  nauki  w  procesach  konstruowania  techniki  (nauki 

 techniczne);  aktywność  typu  stworzyć  coś  z  niczego  –  wytwarzanie  nowych  idei,  dzieł 

 sztuki,  prawidłowości  społecznego  funkcjonowania  (kultura,  nauki  społeczne).Edward  de 

 Bono  (2009,  s.52)  w  1967  roku  wprowadził  termin  "myślenie  lateralne"  (  lateral  thinking  ), 

 opisując  je  jako  sposób  myślenia  różniący  się  od  tradycyjnego,  linearnego  podejścia.  W 

 odróżnieniu  od  myślenia  wertykalnego  (logicznego,  analitycznego,  sekwencyjnego), 

 myślenie  lateralne  polega  na  giętkości  umysłu,  poszukiwaniu  nieszablonowych  rozwiązań  i 

 prowadzi do kreatywności. 

 Poprzez  upowszechnienie  i  nadużycie  słowa  “kreatywność”,  można  powiedzieć,  że  w 

 języku  polskim  wiąże  się ono  bardziej  ze  słowem  “pomysłowość”,  a  twórczość  jest  rodzajem 

 postawy,  powiązana  z  procesem,  ciągłością.  Kreatywnym  może  być  rozwiązanie,  metoda, 

 pomysł,  jednak  twórcze  może  być  wykonanie,  proces  tworzenia  czegoś,  za 

 pomocą kreatywności.  Kreatywność  również  można  zbadać  jako  zjawisko  psychologiczne 

 oraz  cechę  osobowości,  twórczość  jednak  jest  zjawiskiem  jeszcze  nie  zbadanym  (Runco, 

 54 



 2006;  Richards,  1985;  Sawyer,  2006,  Minchberg,  2021)  jest  podobna  do  inteligencji,  jest 

 pojęciem  wieloznacznym  i  wielowarstwowym,  może  być  analizowane  i  oceniane  w 

 zależności  od  sytuacji,  procesu,  charakteru  itd.  Freud  (1917,  w:2020)  uważał  twórczość  za 

 zjawisko,  które  głęboko  jest  związane  z  podświadomością  i  które  do  końca  nie  można 

 wytłumaczyć.  Stein  (1953,  s.  36)  określa  twórczość  jako  proces:  “„  twórczość”  -  proces 

 prowadzący  do  nowego  wytworu,  który  jest  akceptowany  jako  użyteczny  lub  do  przyjęcia  dla 

 pewnej grupy w pewnym czasie". 

 Parczewska  (  2010,  s.116)  wskazuje  na  różne  rodzaje  wartości  i  domeny  twórczości: 

 wartości  poznawcze  -  związane  z  poszukiwaniem  prawdy  (na  ogół  w  nauce),  wartości 

 estetyczne  -  poszukiwanie  i  tworzenie  piękna  (w  sztuce),  wartości  pragmatyczne  -  dotyczą 

 warunków  życia  codziennego  (domen  wynalazczości),  wartości  etyczne  -  związane  z 

 poszukiwaniem  i  tworzeniem  dobra  (co  nie  jest  powszechnie  uznane  za  domenę  aktywności 

 twórczej, np. działania prospołeczne). 

 Jeżeli  kreatywność  i  postawa  twórcza  są  żądane  w  edukacji,  powstaje  pytanie  w  jaki 

 sposób  można  te  cechy  wykształcić?  Oraz  co  zrobić,  żeby  sprzyjać  rozwojowi,  a  nie 

 hamować  go?  Humanistyczne  podejście  do  człowieka  głosi,  że  każdy  człowiek  jest  istotą  z 

 twórczą naturą. (Masłow, 1967, May 1959, w: Nęcka, 2013). 

 Celem  nauki,  w  moim  przekonaniu,  jest  kształtowanie  człowieka  wolno  myślącego, 

 zdolnego  do  samodzielnego  i  świadomego  podejmowania  decyzji  oraz  kreatywnego 

 działania.  Proces  twórczy  staje  się  tu  kluczowym  narzędziem,  ponieważ  to  właśnie  on 

 pozwala  jednostce  na  głębokie  zaangażowanie  w  odkrywanie  samej  siebie.  Twórczość  nie 

 tylko  umożliwia  badanie  i  rozumienie  własnych  emocji,  myśli  i  intuicji,  lecz  także  otwiera 

 przestrzeń  na  konfrontację  z  podświadomymi  aspektami  osobowości,  które  często  pozostają 

 poza  zasięgiem  tradycyjnych  metod  poznawczych.  Jakubowski  (2022,  s.  30-34)  pisze: 

 “...edukacja  jest  sztuką,  a  prawdziwy  nauczyciel  twórcą,  w  najgłębszym  tego  słowa 

 znaczeniu”  .  Według  autora  od  nauczyciela  -  jego  postawy,  wiedzy,  sposobów  bycia, 

 podejścia  do  rzeczywistości,  aranżacji  sali,  zainteresowań  osobistych  i  wielu  innych  rzeczy 

 zależy w jaki sposób stworzy ta osoba przestrzeń przyjazną do edukacji. 

 Sztuka,  rozumiana  w  szerokim  kontekście,  jest  szczególną  dziedziną,  która  daje 

 człowiekowi  wolność  eksperymentowania.  W  jej  ramach  można  przekraczać  ustalone 

 granice,  testować  nowe  formy  wyrazu  i  doświadczać  rzeczywistości  w  sposób,  który  w 

 55 



 innych  dziedzinach  życia  może  wydawać  się  niemożliwy.  To  właśnie  w  sztuce  możliwe  jest 

 podejmowanie  prób  i  popełnianie  błędów  bez  ryzyka  oceny  czy  sankcji  –  eksperymenty  stają 

 się  wartością  samą  w  sobie,  procesem,  w  którym  jednostka  rozwija  się  zarówno  na  poziomie 

 intelektualnym,  jak  i  emocjonalnym.  Twórczość  staje  się  zatem  aktem  dochodzenia  do  siebie, 

 odkrywania  własnej  podmiotowości,  wrażliwości  oraz  badania  relacji  między  sobą  a 

 światem. 

 Poprzez  twórczą edukację  człowiek  uczy  się,  jak  być  w  pełni  sobą,  ale  także  jak  działać 

 odpowiedzialnie  w  szerszym  kontekście  społecznym,  kulturowym  i  egzystencjalnym.  Nauka 

 i  sztuka,  splecione  ze  sobą  w  tym  procesie,  prowadzą  do  wyzwolenia  jednostki  z  ograniczeń 

 schematów i nawyków, otwierając ją na nieskończone możliwości twórczego istnienia. 

 1.5. O roli pedagoga 

 Pedagog [gr.] “  nauczyciel, wychowawca lub teoretyk wychowania  ”(PWN, 2022  )  . 

 ...to  nie  szkoła,  nie  lekcje,  nie  programy,  nie 

 żadne  reformy  nauczania  czegoś  cię  nauczą.  To 

 może  zrobić  tylko  nauczyciel,  a  dla  mądrego 

 nauczyciela  programy,  lektury,  cele  dydaktyczne 

 to  przeszkody,  które  wie,  jak  omijać.  Nauczy  cię 

 mądrego  życia  pomimo  szkolnych  programów  i 

 nakazów.  Dlatego  módl  się  o  mądrych 

 nauczycieli i bądź im wdzięczny. Tadeusz Sławek 

 Michel  Serres  (1997),  przypomina  o  istocie  znaczenia  słowa  “pedagogika”:  „Podróż  dzieci, 

 oto  bezpośrednie  znaczenie  greckiego  słowa  pedagogika.  Uczenie  (się)  zaczyna  się  od 

 wędrówki,  wyruszenia  w  drogę.”  Dobry  nauczyciel/pedagog  -  jaki  to  jest?  Zazwyczaj 

 pierwsze  spotkanie  z  uczniami/studentami  zaczynam  od  refleksji  o  szkole,  o  procesach 

 nauczania,  o  relacjach  między  uczniami  i  nauczycielami.  Co  dobrego  pamiętacie  ze  szkoły? 

 56 



 Co  Wam  najbardziej  zapadło  w  pamięci?  Większość  osób  nie  wspomina  dobrze  szkoły,  a 

 osoby,  które  spotkały  w  swoim  życiu  prawdziwego  nauczyciela,  majstra,  guru  są 

 prawdziwymi szczęściarzami. 

 Rzeczywiście,  szkoła  budzi  w  nas  takie  emocje,  jak  strach  i  niepokój.  Zarzutem  osób 

 studenckich  jest  również  to,  że  ta  informacja,  którą  otrzymywali  w  szkole  oraz  egzaminy 

 maturalne  w  żaden  sposób  nie  przekłada  się  na  rzeczywistość.  Jeżeli  z  zalożenia  edukacją 

 jest  “wyprowadzaniem”  kogoś  ze  stanu  gorszego  do  lepszego  i  wyższego,  w  rzeczywistości 

 to  działa  czasami  wręcz  odwrotnie.  Sytuacja,  panująca  w  instytucjach  edukacyjnych 

 powoduje  stagnację,  budzi  nieprzyjaźń  i  niechęć  do  nauki.  Poprzez  egzaminy,  oceny, 

 sprawdziany,  nieelastyczny  grafik  zajęć  wiedza  kojarzy  nam  się  z  czymś  wymuszonym, 

 ciężkim  i  narzuconym.  Przez  system,  zapominamy,  że  będąc  dziećmi  byliśmy  ciekawi 

 wszystkiego co nas otacza. K. Robinson (2015, s. 153)  słusznie podkreśla: 

 Dzieci  są  z  natury  ciekawe.  Stymulowanie  nauki  oznacza  podtrzymywanie  tej 

 ciekawości.  To  dlatego  nauczanie  praktyczne  i  problemowe  może  prowadzić 

 do  wspaniałych  rezultatów.  Znakomici  nauczyciele  zamiast  wyjaśniać  uczniom 

 rzeczy,  o  które  nie  pytali,  prowokują  do  stawiania  pytań,  żeby  zainspirować 

 młodych ludzi do zgłębiania problemów. 

 W  jaki  sposób  można  utrzymać  w  sobie  tą  otwartość  i  ciekawość  dziecka  oraz  chęć 

 zadawania  pytań?  Podczas  jednych  z  moich  zajęć,  w  ramach  refleksji  nad  edukacją, 

 podjęliśmy  się  metaforycznego  wyobrażenia  szkoły  lub  uniwersytetu  jako  domu,  w  którym 

 odbywa  się  wspólnie  organizowane  „spotkanie”  lub  „przyjęcie”.  Taka  perspektywa 

 umożliwiła  uczestnikom  spojrzenie  na  proces  dydaktyczny  jako  na  przestrzeń 

 współtworzoną,  a  nie  jedynie  narzuconą  odgórnie  strukturę.W  tym  metaforycznym  „domu” 

 edukacji  istotą  staje  się  wspólne  spędzanie  czasu,  wymiana  wartościowych  informacji, 

 odkrywanie  nowych  perspektyw  oraz  wspólne  doświadczanie.  Wracając  do  Serresa,  jeżeli 

 uczenie  się  zaczyna  się od  wędrówki,  to  którędy  iść?  Kto  musi  prowadzić?  Może  w 

 dzisiejszych  czasach  warto  by  było  zastanowić  się  nad  relacyjnym  charakterem  procesu 

 uczenia  się,  opartym  na  wzajemnym  poznawaniu,  refleksji  nad  otaczającym  światem,  a  także 

 inicjowaniu  działań  twórczych.  Zdaniem  Jespera  Juula  (2001,  s.27)  „…dzieci  przypominają 

 57 



 bardziej  badaczy  niż  uczniów:  żeby  zdobyć  wiedzę,  muszą  eksperymentować  i  samodzielnie 

 wyciągać wnioski.” 

 W  czasach  dynamicznych  zmian  społecznych  i  technologicznych,  gdzie  izolacja  i 

 anonimowość  są  coraz  większym  wyzwaniem,  relacja  nauczyciel-uczeń  nabiera  jeszcze 

 większego  znaczenia.  Opisując  opinie  studentów  muzyki  na  temat  “dobrego  nauczyciela”, 

 Wagner  podkreśla,  że  większość  studentów  potrzebuję  “ludzkich”,  ciepłych  relacji  z 

 mistrzem (Wagner, 2015, s.256-257). 

 -A oni chwalą szlaki, których nie wybrali? 

 -Ponoć zawsze chcą wiedzieć dokąd zmierzają 

 -Biedni 

 Cytat  Bronki  Nowickiej  (2020,  s.17)  można  odnieść  do  procesów  współczesnej  edukacji, 

 które  często  przybierają  formę  prostoliniowej,  przewidywalnej  ścieżki.  W  systemach 

 opartych  na  sztywnych  standardach  i  z  góry  ustalonych  celach,  edukacja  jawi  się  jako 

 wyprawa,  której  kierunek  i  ostateczny  punkt  docelowy  są  znane  jeszcze  przed  jej 

 rozpoczęciem..  Raczej  wybieramy  drogi  proste,  planujemy  wyprawę,  z  góry  wiemy  gdzie 

 idziemy,  jaki  jest  cel  wędrówki.  Ciekawy  artysta-akwarelista  William  Gilpin,  który  bardzo 

 lubił  wędrówki  podczas  których  obserwował,  badał,  szkicował,  malował  i  również  zapisywał 

 swoje  przemyślenia,  uważał,  że  droga  kręta  jest  bardziej  ciekawa.  “Droga  prosta  nie  nauczy, 

 nie  zaskoczy.”  (Gilpin,1792,  2012,  s.  56).  Wybierając  "drogi  proste,"  system  edukacji 

 podporządkowuje  się  logice  efektywności  i  rezultatów,  która  choć  ułatwia  kontrolowanie 

 procesu,  jednocześnie  ogranicza  przestrzeń  na  spontaniczność,  odkrywanie  i  twórcze 

 eksperymenty.  Uczniowie,  idąc  ściśle  określoną  ścieżką,  są  z  góry  przygotowywani  do 

 osiągania  konkretnych  celów,  co  często  prowadzi  do  zaniedbania  ich  indywidualnych 

 zainteresowań,  pasji  czy  potrzeby  eksploracji  niezbadanych  terenów  myśli.  Takie  podejście 

 niestety  pomija  możliwość  doświadczania  samego  procesu  nauki  jako  wartości  samej  w 

 sobie. 

 Według  Sławka  (2021,  s.8)  “Edukacja  jest  podróżą,  i  co  ważne  –  nie  tylko  młodych,  ale 

 także starszych, tych, którzy mają być przewodnikami.”  Jakie cechy ma takiej przewodnik? 

 58 



 Nauczyciela/pedagoga  można  więc  porównać  z  przewodnikiem,  z  artystą,  który  ciągle 

 poszukuje  odpowiedzi  i  zaprasza  do  tych  poszukiwań  innych;  który  jest  odważny,  ciekawy, 

 doświadczony.  Jeżeli  z  założenia  edukacja  ma  na  celu  przygotowanie  do  życia,  wiemy,  że 

 życie  w  przeciwieństwie  do  wielu  edukacyjnych  założeń,  nie  operuje  w  ramach  ustalonych 

 schematów  ani  gotowych  scenariuszy.  Jego  istotą  jest  zmienność  i  wielowymiarowość  – 

 niespodziewane  sytuacje,  wymagające  szybkiego  podejmowania  decyzji,  oraz 

 wieloaspektowe  problemy,  których  rozwiązanie  wykracza  poza  proste,  liniowe  procesy 

 myślowe.Odwrotnie  -  życie  jest  nieprzewidywalne,  zaskakujące,  niepokojące.  W  takie 

 momenty  widzimy,  że  aby  poradzić  sobie  w  trudnych  sytuacjach,  potrzebujemy  innego 

 rodzaju myślenia - elastycznego, twórczego. 

 Wątek  drogi  również  porusza  Edward  de  Bono  (1994),  porównując  z  drogą  samo 

 “myślenie”.  Pisze,  że  “myślenie  w  bok”  (lateralne)  można  również  porównać  z  wędrówką,  z 

 procesem  poszukiwania,  z  podróżą.  (tamże,  s.184).  Autor  uważa,  że  wielkim  błędem 

 systemu  jest  bazowanie  metod  nauczania  na  uczeniu  reaktywnym  -  treść-reagowanie, 

 zapamiętywanie.  Takie  myślenie,  taka  podróż  właśnie  się  odnosi  do  tych  z  góry 

 zaplanowanych,  gdzie  cel  i  odpowiedzi  już  są  przygotowane.  Lecz  życie  wymaga  od  nas 

 myślenia  aktywnego,  nastawionego  na  proces,  poszukiwanie  wiedzy.  Elastyczność  myślenia, 

 jako  kluczowa  kompetencja  współczesnego  człowieka,  umożliwia  adaptację  do  szybko 

 zmieniających  się  warunków.  Twórczość  natomiast  pozwala  generować  innowacyjne 

 pomysły  i  rozwiązania,  które  są  niezbędne  w  radzeniu  sobie  z  problemami,  których 

 charakteru  nie  można  było  przewidzieć  w  trakcie  edukacji.  “W  życiu  nie  ma  pełnej 

 informacji,  trzeba  jej  szukać”  (Tamże,1994.  s.14)  Jak  odnaleźć  się  w  świecie,  w  którym 

 codziennie  musimy  rozwijać  swoje  myślenie?  Jak  poddawać  w  wątpliwość  to,  co  już  wiemy? 

 Jak  radzić  sobie  z  nowymi  prawdami,  ideami  i  nawykami,  które  wkrótce  mogą  zostać 

 zastąpione kolejnymi? 

 Trzeba  pamiętać,  że  przede  wszystkim  pedagogiem  jest  również  człowiekiem,  pracujący 

 z  drugim  człowiekiem/ludźmi.  Zdaje  się,  że  współczesna  rzeczywistość  lekceważy  pojęciem 

 “pedagog”  oraz  “pedagogika”.  To  jest  zawód  bardzo  odpowiedzialny  i  poważny, 

 ponieważ rola  pedagoga/nauczyciela  jest  rolą  kluczową.  Niestety  moja  osobista  praktyka 

 pedagogiczna  pokazuje,  że  w  większości  przypadków,  środowiska  edukacyjne  nie 

 są przyjazne  dla  uczniów.  Brakuje  inspiracji,  zachęty  do  uczenia  się,  twórczego  i 

 59 



 humanistycznego  podejścia  do  ucznia/studenta  Proces  uczenia  się  wydaje  się być  bardzo 

 mechaniczny,  wręcz  czasami  “nieludzki”.  Dominują  bardzo  sztywne  schematy  nauczania. 

 Nawet  lekcje  plastyki,  które  z  założenia  są  nastawione  na  rozwój  kreatywności  i  otwieranie 

 uczniów  na  sztukę  szeroko  rozumianą,  są  prowadzone  według  schematów,  są  oceniane  i 

 nastawione  na  rezultat  końcowy,  a  nie  na  proces  twórczy.  W  części  empirycznej  będę 

 rozwijać  ten  wątek,  gdzie  zilustruję  konkretne  przykłady  z  życia  zawodowego  -  praktyki 

 pedagogiczne,  prowadzone  przeze  mnie  zajęcia  z  dziećmi  i  dorosłymi,  praca  w  szkole, 

 muzeum  oraz  innych  placówkach  edukacyjnych,  które  pokazują,  jak  uczniowie  postrzegają 

 szkołę, jakie mają problemy i zapotrzebowania oraz reakcje nauczycieli na różne sytuacje. 

 Albert  Jędrzej  Szułczyński  (2021,  s.289–301)  w  artykule  “Wartość  godności  człowieka 

 jako  czynnik  integrujący  podmioty  edukacji”  zauważa,  iż  “Współczesne  szkolnictwo  wymaga 

 zarówno  od  ucznia,  jak  i  od  nauczyciela  odejścia  od  relacji  autorytarnych  ku  „rozumnemu 

 wychowawcy”,  takiemu,  który  będzie  widział  w  dziecku,  uczniu,  nauczycielu,  rodzicu  i 

 społeczności  lokalnej  partnera  i  równego  sobie  człowieka,  co  wynika  właśnie  z  posiadanej 

 przez każdego człowieka godności.” 

 Sztywny  model,  gdzie  uczniowie  są  biernymi  odbiorcami  nie  sprawdza  się.  W  zamian, 

 bardziej  partnerskie  relacje,  które  opierają  się  na  współuczestnictwie,  współpracy  i 

 aktywnym  zaangażowaniu  obu  stron  są  bardziej  korzystne  dla  ucznia  i  dla  nauczyciela. 

 Według  Suzuki  (2022,  s  20)  “W  nauczycielu  jest  uczeń  a  w  uczniu  nauczyciel.”  Uważam,  że 

 zadaniem  jak  szkoły,  uniwersytetu,  tak  i  innych  placówek  edukacyjnych  jest  stworzenie 

 przyjemnej,  gościnnej  atmosfery,  gdzie  każdy  może  znaleźć  swoje  miejsce  i  wypróbować 

 siebie  jak  w  rolę  ucznia,  tak  i  w  roli  nauczyciela.  Wydaje  mi  się,  że  trzeba  pamiętać,  że 

 pedagog  jest  przede  wszystkim  człowiekiem.  Rezygnacja  z  relacji  typu  mistrz  i  uczeń  ma  na 

 celu  odejście  od  jednostronnego  przekazywania  informacji  i  skupienie  się  na  rozwijaniu 

 umiejętności  samodzielnego  myślenia,  krytycznego  analizowania  oraz  rozwiązywania 

 problemów.  Pedagodzy  w  takim  podejściu  stają  się  przewodnikami,  wspierającymi  uczniów 

 w  ich  procesie  odkrywania  wiedzy  i  zrozumienia  świata.  “...  zawód  pedagoga  –  powszechnie 

 postrzegany  jako  rzemiosło  –  w  podejściu  Gestalt  urasta  do  rangi  uprawiania  sztuki.” 

 (Żłobicki, 2009, s. 35). Jak zauważa Pavel Křepela (2015s.130): 

 Reformy  w  pedagogice  szły  w  kierunku  zrozumienia  procesu  wychowania  jako 

 ideologicznie  umotywowanego,  a  jednocześnie  stawiającego  na  pierwszym 

 60 



 miejscu  pozytywną  ideę  wychowania  demokratycznego,  czyli  wychowania 

 skierowanego  na  nowe  typy  stosunków  w  społeczeństwach  i  całej  ludzkości, 

 jak  ją  definiował  np.  John  Dewey.  Osobowości,  takie  jak  Maria  Montessori, 

 Ovide  Decroly,  Joaquín  Torres-García,  Célestin  Freinet  czy  Adolf  Lichtwark  i 

 wielu  innych,  reprezentowały  postawy  innowacyjne.  Proponowały  aktualne  po 

 dziś  dzień  sposoby  postępowania  w  procesie  wychowawczym  i  edukacyjnym, 

 uwzględniające m.in. wyżej wspomniane uwagi krytyczne. 

 Obecnie  nauczyciele  czują  się  coraz  bardziej  bezradni.  Świadczą  o  tym  fora,  ilość 

 podręczników  metodycznych  oraz  media  społecznościowe,  które  pękają  od  zapytań  o 

 podzieleniu  się pomysłem  na  lekcje/zajęcia,  technik  dydaktycznych.  Wiele  “nowoczesnych” 

 nauczycieli,  szukając  dodatkowego  zarobku,  zaczęli  zakładać  profile  w  mediach 

 społecznościowych,  nie  dlatego  żeby  dzielić  się  wiedzą,  tylko  żeby  podzielić  się  pomysłem 

 na  lekcje  albo  udostępnić  pomysły  innych,  pisząc:  ”Ja  już  spróbowałam,  spróbuj  teraz  Ty  i 

 podziel  się  w  komentarzu  jak  Ci  poszło,”  Myśli  się przede  wszystkim  o  opakowaniu,  a  nie  o 

 wartości  i  jakości  produktu.  Szkoła,  uniwersytet  stali  się fabryką  -  dobra  reklama,  punkty, 

 zaliczone  konferencje,  ale  jakie  jest  sedno?  po  co  coś  robimy?  dla  kogo?  Jakie  to  ma  wartości 

 społeczne,  ludzkie?  -  o  tym  raczej  nie  ma  mowy.  Wracając  do  czasów  starożytnych,  ciężko 

 sobie  wyobrazić,  że  np.  Sokrates,  jako  nauczyciel,  miał  zapotrzebowanie  w  metodach 

 dydaktycznych  albo  nie  miał  “pomysłu  na  lekcję”.  Tak  samo  ciężko  jest  wyobrazić,  że 

 twórca/artysta  jest  “wypalony  zawodowo”  i  potrzebuję  pomysłu  na  nowy  utwór,  czeka  aby 

 ktoś się z nim podzielił swoim. 

 J. Pelikan (1992, s.18)  opisuje współczesnych profesorów w ten sposób: 

 Oto  ludzie,  którzy  trafili  do  tej  sfery  działania  z  poczucia  fascynacji.  Teraz 

 odkryli,  iż  od  owej  fascynacji,  która  przywiodła  ich  kiedyś  do  akademii, 

 oddzieleni  są  jakimś  murem,  podobnie  jak  mur  oddziela  ich  od  studentów,  od 

 własnej  duszy,  od  samych  siebie.  Poziom  ich  bólu  jest  już  tak  intensywny,  iż 

 gotowi są dać posłuch czemuś innemu. 

 Ten  opis  bardzo  trafnie  opisuje  dzisiejszych  edukatorów  w  ogóle.  Przecież  zawód 

 nauczyciela/pedagoga,  jest  zawodem  twórczym,  zawodem  z  powołania.  Nauczyciel 

 61 



 “prawdziwy”  jest  twórcą,  buduje  swój  autorytet  nie  poprzez  pokazywanie  władzy  albo 

 ocenianie  uczniów,  nie  liczbą  obserwujących  i  nie  liczbą  lajków  pod  kolejnym  postem 

 zatytułowanym  “Super  pomysł  na  lekcję”;  lecz  na  relacjach  z  uczniami/studentami, 

 doskonaleniu  swojej  wiedzy,  samokształceniu,  samorozwoju,  poszerzaniu  swoich 

 zainteresowań  i  próbą  przekazania  tych  inspiracji  swoim  “partnerom  w  podróży”.  J.  Bruner 

 (2010, s.40)  w kontekście edukacji   pisze: 

 Ogromną  część  wysiłku  pedagogicznego  poświęcamy  na  nauczanie  metod 

 nauki  i  racjonalnego  myślenia:  na  czym  polega  weryfikacja,  co  stanowi 

 sprzeczność,  jak  większej  liczbie  wypowiedzi  nadać  kształt  sprawdzalnych 

 twierdzeń  itd.  Są  to  jednak  „metody”  tworzenia  rzeczywistości  według  nauki. 

 A  przecież  znaczącą  część  życia  przeżywamy  w  świecie  skonstruowanym 

 zgodnie  z  zasadami  i  chwytami  narracji.  Z  pewnością  edukacja  mogłaby 

 stworzyć  bogatsze  niż  dotychczas  możliwości  wypracowania  metapoznawczej 

 wrażliwości… 

 Niestety  zaniedbane  jest  również  pojęcie  “wrażliwości”.  Na  lekcjach  nie  poruszamy 

 tematów  głębokich,  które  trzeba  przemyśleć,  nad  którymi  trzeba  się  zastanowić.  Takie 

 “metody”  nie  są  stosowane,  co  powoduje,  że  ludzi  coraz  bardziej  się  odzwyczajają  od 

 myślenia.  Wolą  treści  łatwe,  płytkie,  nie  dające  do  myślenia,  wręcz  narzucające,  pouczające, 

 wskazujące.  Żądamy  treści  z  gotową  odpowiedzią,  typu  “Opowiem  Tobie  jak  poradzić  sobie 

 z  tym  albo  tamtym..”,  “Przeczytaj  i  łatwiej  będzie  Tobie….”,  “Tu  są  pomysły  do 

 wykorzystania…”.  Przestajemy  myśleć,  oczekujemy,  że  wszystko  będzie  wytłumaczono  od 

 A  do  Z,  szczegółowo  rozpisane  krok  po  kroku  -  co  i  jak  trzeba  zrobić.  We  współczesnym 

 świecie  sytuacja  raczej  się  odwróciła  –  mamy  mnóstwo  odpowiedzi,  gotowe  rozwiązania, 

 wzorce, schematy i przewodniki, które podpowiadają jak postępować w różnych sytuacjach. 

 Niezliczone  źródła  informacji,  technologie  i  dostęp  do  wiedzy  sprawiają,  że  na  pozór 

 wszystko  wydaje  się  proste  i  oczywiste.  Jednak  paradoksalnie,  właśnie  w  tym  świecie 

 obfitości  odpowiedzi  trudniej  jest  dziś  zadać  pytanie,  szczególnie  pytanie  mądre,  właściwe, 

 osobiste,  które  otwiera  pole  do  refleksji  i  poszukiwania  głębszych  znaczeń  i  nowych 

 punktów  widzenia.  Brakuje  nam  umiejętności  formułowania  pytań,  które  pozwalają  nie  tylko 

 lepiej  rozumieć  otaczającą  rzeczywistość,  ale  także  spojrzeć  krytycznie  na  samego  siebie  – 

 62 



 na  własne  przekonania,  wybory,  preferencje,  ciekawości  i  sposób  istnienia  w  świecie. 

 Tworzenie  pytań  wymaga  namysłu,  odwagi  i  zdolności  kwestionowania,  co  wydaje  się  coraz 

 trudniejsze w kulturze natychmiastowych, szybkich odpowiedzi i gotowych rozwiązań. 

 J.Beuys  uważał  bycie  nauczycielem  za  największe  dzieło  sztuki  (za:Reyes,  2018).  Każdy 

 pedagog  jest  i  twórcą  i  współtwórcą,  ponieważ  uczestniczy  również  w  kształtowaniu  innych. 

 Bycie  pedagogiem  to  nie  tylko  zawód,  ale  również  misja  -  powołanie:  nauczyciel  wpływa  na 

 rozwój  uczniów  w  szerokim  znaczeniu  tego  słowa.  Prawdziwy  pedagog  nie  będzie  podlegał 

 programom  albo  scenariuszom,  lecz  będzie  bardziej  opierał  się  na  intuicji,  tworząc  swoje 

 metody  i  podejścia,  analizując  jak  całą  grupę,  tak  i  każdego  ucznia  osobno.  Tworzenie 

 wartościowych  relacji,  wsparcie  emocjonalne,  budowanie  głębi  uczniów,  inspiracja, 

 kreatywność  oraz  troska  o  ich  całościowy  rozwój  i  przygotowanie  do  życia  w  społeczeństwie 

 - tak możno określić podstawowe aspekty bycia pedagogiem. 

 Dzieci,  jako  istoty  naturalnie  ciekawe  świata,  wykazują  wrodzoną  potrzebę  eksploracji  i 

 działania.  Już  od  najwcześniejszych  lat  dążą  do  zrozumienia  otaczającej  rzeczywistości, 

 zadają  pytania,  eksperymentują  i  samodzielnie  poszukują  odpowiedzi.  Zadaniem  nauczyciela 

 w  tym  kontekście  jest  nie  tyle  narzucanie  wiedzy  czy  kontroli,  ile  stworzenie  inspirującego 

 środowiska  edukacyjnego,  które  pobudza  naturalne  zainteresowania  dziecka.  Nauczyciel 

 pełni  rolę  przewodnika  i  moderatora,  który  nie  tylko  dostarcza  narzędzi  i  wskazuje  kierunki, 

 ale  przede  wszystkim  wzmacnia  w  uczniach  zdolność  samodzielnego  myślenia  oraz 

 autentycznej  ciekawości.  Maria  Montessori  (1965,  s.19)  pisała:  “  [Dzieci]  chcą  same 

 pracować, dążyć do pewnego inteligentnego celu, odnajdywać radość w życiu.” 

 Kluczowym  elementem  tego  procesu  jest  umiejętność  angażowania  uczniów  w  sposób, 

 który  sprawia,  że  nauka  staje  się  dla  nich  interesującą  i  sensowną  aktywnością, 

 odpowiadającą  ich  potrzebom  poznawczym  i  emocjonalnym.  Celestin  Freinet(1990,  s.54), 

 jeden  z  prekursorów  edukacji  alternatywnej,  uważał,  że  nauczyciel  odpowiada  przede 

 wszystkim  za  atmosferę  w  klasie  i  za  propozycję  zadaniową:  “Rola  nauczyciela  polega  zatem 

 na  tworzeniu  zadań  wymagających  współpracy  oraz  na  pomaganiu  uczniom  w  zrozumieniu 

 sensu  działań…”  Autor  (Freinet,  1990,  s.23)  w  ciekawy  sposób  opisywał  zjawisko 

 “wycieczki klasowej” (“class outing”): 

 Wycieczka  klasowa  była  dla  mnie  prawdziwym  wybawieniem.  Zamiast 

 drzemać  przed  jakimś  tekstem  do  czytania,  zaraz  po  rozpoczęciu 

 63 



 popołudniowej  szkoły  wszyscy  wyruszyliśmy  na  wyprawę  w  pola  wokół  wioski. 

 Przechodząc  przez  ulice,  zatrzymywaliśmy  się,  by  podziwiać  pracę  kowala, 

 stolarza  czy  tkacza,  których  pewna  biegłość  sprawiała,  że  sami  chcieliśmy 

 nauczyć  się  ich  umiejętności.  Poznawaliśmy  wiejskie  krajobrazy  o  każdej 

 porze  roku:  zimą,  kiedy  rolnicy  zbijali  dojrzałe  oliwki  na  płachty  rozłożone  na 

 ziemi,  albo  wiosną,  kiedy  rozkwitające  kwiaty  pomarańczy  zdawały  się  prosić, 

 by  je  zebrać.  Nie  ograniczaliśmy  się  już  tylko  do  teoretycznego  poznawania 

 kwiatów,  owadów,  kamieni  czy  strumieni.  Zamiast  tego  czuliśmy  ich  tożsamość 

 całymi  duszami,  nie  tylko  rozumowo,  ale  z  pełnym  zakresem  emocji. 

 Wracaliśmy  z  drobnymi  skarbami:  skamieniałościami,  baziołkami,  gliną  czy 

 martwym ptakiem… 

 Autor  zwraca  uwagę  na  kluczową  rolę  przeżyć  w  procesie  edukacyjnym  -  po  spacerach 

 trudno  było  się  skupić  na  nudnych  podręcznikach,  podkreślając,  że  to  właśnie  emocje, 

 zaangażowanie  i  doświadczenia  są  fundamentem  prawdziwego  uczenia  się.  Wycieczka,  która 

 dostarczyła  uczniom  silnych  wrażeń  i  pozwoliła  na  bezpośrednie  obcowanie  z 

 rzeczywistością,  staje  się  przykładem  edukacji  opartej  na  doświadczeniu,  w  której  wiedza  nie 

 jest jedynie abstrakcyjną treścią z podręcznika, lecz żywym i zrozumiałym doświadczeniem. 

 Eliot  Eisner  (1984)  w  artykule  “Rodzaj  szkół,  których  potrzebujemy”  (“The  kind  of  schools 

 we  need”)  wprowadza  zdanie:  “musimy  zastanowić  się  komu  służy  szkoła”  .  Więc  w  podobny 

 sposób  możemy  zastanowić  się:  “komu  służy  pedagog?”  Jakie  jest  zadanie  pedagoga? 

 Nauczycieł/pedagog,  zdaniem  Montessori  (1965,  s.19)  pisała:  “  Nie  tylko  muszą 

 «zachowywać  się  jak  człowiek»,  muszą  «człowieka  tworzyć»;  jest  to  główna  tenden  cja  ich 

 natury,  ich  powołanie.”  Moim  zdaniem,  zadaniem  każdego  pedagoga  jest  przygotowanie 

 uczniów  do  życia  w  szerokim  sensie  i  bycia  ludźmi  -  wspieranie  ich  emocjonalnie, 

 inspirowanie oraz kierowanie na właściwy trop samorozwoju i samopoznania. 

 Nowatorska  twórcza  szkoła  zależy  przede  wszystkim  od  twór   czych 

 nauczycieli.  Twórcza  postawa  nauczycieli  wobec  życia  i  swoje   go  zawodu  jest 

 nieodzowna  nie  tylko  dla  ich  osobistego  rozwoju,  lecz  i  dla  ich  wychowanków, 

 dla  których  stanowią  oni  wzór  do  naślado   wania,  wskazują  im  drogi  i  metody 

 64 



 aktywnej  twórczej  postawy,  wy   pływające  stąd  profity  dla  ich  dalszej  edukacji 

 i pomyślności w ży ciu  (Kuźma, 2000, s.75). 

 Byszewski  (2004,  s.26)  uważa,  że  opiekun  (pedagog/nauczyciel/prowadzący/animator) 

 pomaga  innym  zaistnieć,  wzrastać,  stawać  się  sobą.  “Prowadzący  ma  się  umniejszać, 

 ustępować  drogę  innym.”  Relacje  między  uczniem  a  nauczycielem  można  określić  jako 

 dialog,  będący  fundamentem  autentycznego  procesu  edukacyjnego.  Tę  ideę  rozwinął  już 

 Sokrates,  który  w  swoich  naukach  przeciwstawiał  się  przekazywaniu  gotowej,  książkowej 

 wiedzy,  uznając  ją  za  wtórną  i  ograniczającą.  (Pobojewska,  2019).  Zamiast  tego  proponował 

 dialogowanie  jako  metodę  dochodzenia  do  prawdy  –  proces,  w  którym  wiedza  jest 

 wydobywana  indywidualnie  z  każdego  człowieka,  poprzez  stawianie  pytań  i  prowadzenie 

 rozmowy zmuszającej do refleksji. 

 Sokrates  widział  w  tym  nie  tylko  narzędzie  edukacyjne,  ale  także  formę  troski  o  duszę, 

 która  oznaczała  dążenie  do  pełni  człowieczeństwa  i  dobra  –  utożsamianego  ze  szczęściem 

 (pięknem,  prawdą)  (Tamże  2019).  Jego  metoda  majeutyczna,  polegała  na  mistrzostwie 

 zadawania  pytań,  na  wspieraniu  rozmówcy  w  intelektualnym  „narodzeniu”,  uwalniając  jego 

 własne  myśli  i  idei  -  rozmówca  sam  dochodzi  do  prawdy,  sięgając  po  swój  własny  potencjał. 

 Metoda  Sokratesa  jest  niezwykle  aktualna,  zwłaszcza  w  kontekście  współczesnej  pedagogiki. 

 Podkreśla  ona  konieczność  krytycznego  spojrzenia  na  rzeczywistość.  Wiedza  nie  może  być 

 traktowana  wyłącznie  jako  zbiór  informacji  do  zapamiętania,  lecz  powinna  być  procesem 

 wewnętrznym,  dialogiem,  opartym  na  refleksji,  doświadczeniu  i  zadawaniu  pytań.  Taki 

 sposób  myślenia  odwołuje  się  do  rozwijania  umiejętności  krytycznego  myślenia  oraz 

 zdolności  do  niezależnej  analizy  świata,  co  w  istocie  powinno  być  głównym  celem  edukacji. 

 Sokrates(za:  Skorupka,  2007,  s.151-159)  uważał,  że  człowiek,  który  nosi  w  sobie  wyuczoną 

 informację (ma odpowiedzi, lech nie zadaje już pytań)  nigdy nie będzie “mądry”: 

 …bo  człowiek,  który  się  tego  wyuczy,  przestanie  ćwiczyć  pamięć;  zaufa  pismu 

 i  będzie  sobie  przypominać  wszystko  z  zewnątrz,  ze  znaków  obcych  jego 

 istocie,  a  nie  z  własnego  wnętrza,  z  siebie  samego.  [...]  Posiądą  bowiem 

 wielkie  oczytanie  bez  nauki  i  będzie  się  im  zdawało,  że  wiele  umieją,  a  po 

 większej  części  nie  będą  umieli  nic  i  tylko  obcować  z  nimi  będzie  trudno;  to 

 będą mędrcy z pozoru, a nie ludzie mądrzy naprawdę. 

 65 



 Sokratesowskie  podejście  podkreśla  istotę  edukacji  jako  dialogu  –  relacji  wzajemnej,  w 

 której  nauczyciel  i  uczeń  wspólnie  poszukują  sensu,  rozwijając  zdolność  krytycznego 

 myślenia,  autorefleksji  i  odpowiedzialności  za  własne  życie.  Porównywał  siebie 

 (nauczyciela) z akuszerką: 

 Bo  ja  całkiem  jestem  jak  te  akuszerki:  rodzić  nie  umiem  mądrości  i  o  co  już 

 niejeden  mnie  beształ,  że  innych  pytam,  a  sam  nic  nie  odpowiadam  w  żadnej 

 sprawie,  bo  nic  nie  mam  mądrego  do  powiedzenia,  to  słusznie  mnie  besztają. 

 A  przyczyna  tego  taka:  odbierać  płody  bóg  mi  każe,  a  rodzić  nie  pozwolił. 

 Jestem  ci  ja  sam  nie  bardzo  mądry,  nigdym  nic  takiego  nie  znalazł,  co  by  moja 

 dusza urodziła.  (Platon,  za: Pycka, 2018, s.18). 

 Podobnie jak Sokrates, Wygotski (1997, s.20)  uważał, że: 

 Proces  edukacyjny  musi  opierać  się  na  indywidualnej  aktywności  ucznia,  a 

 sztuka  edukacji  powinna  polegać  jedynie  na  kierowaniu  i  monitorowaniu  tej 

 aktywności...  Z  psychologicznego  punktu  widzenia  nauczyciel  jest  reżyserem 

 środowiska  społecznego  w  klasie,  zarządcą  i  przewodnikiem  interakcji  między 

 procesem  edukacyjnym  a  uczniem...  Środowisko  społeczne  jest  prawdziwą 

 dźwignią  procesu  edukacyjnego,  a  rola  nauczyciela  sprowadza  się  do 

 dostosowania tego poziomu. 

 Jednakże  współczesny  system  edukacji  idzie  w  przeciwnym  kierunku  -  sprzyja 

 wytwarzaniu  tzw.  „kujonów”.  Zamiast  inspirować  uczniów  do  myślenia  i  poszukiwania 

 własnych  odpowiedzi,  stawia  na  pamięciowe  przyswajanie  faktów,  które  są  później 

 odtwarzane  w  testach  i  egzaminach.”  Wiedza  psychologiczna  wskazuje,  iż  w  każdym 

 człowieku  drzemie  potencjał  twórczy.  Poprzez  stymulowanie  aktywności  twórczej  dochodzi  do 

 jego  wyzwolenia  i  dalej  człowiek  zaczyna  tworzyć  sam  siebie.”  (  Każmierczak,  w:  Śliwerski, 

 1992, s.167). 

 Maria  Parczewska  (2004,  s  16)  pięknie  określa  swoją  rolę  jako  animatora,  mówiąc,  że 

 ona  ““nie  przeszkadza”  w  działaniu.”  Moim  zdaniem,  rolą  nauczyciela  jest  wspieranie 

 procesu  rozwoju  poprzez  dialog,  budowanie  zaufania  i  wzmacnianie  poczucia  wartości 

 jednostki.  W  ten  sposób  edukacja  staje  się  przestrzenią  autonomicznego  rozwoju, 

 66 



 pozwalającą  na  kształtowanie  indywidualnych  zdolności  i  aspiracji  w  harmonii  z  potrzebami 

 grupy.  Można  powiedzieć,  że  w  jakimś  sensie  rola  terapeuty  i  pedagoga  łączą  się,  ponieważ 

 obie  te  profesje  koncentrują  się  na  wsparciu  rozwoju  człowieka.  Carl  Rogers  (1961,  w:1995) 

 uważał,  że  rolą  terapeuty  jest  pomoc  i  wsparcie  poprzez  budowanie  relacji,  która  jest 

 potrzebna tej osobie. Hillman (1996, s. 132-133)  rozważa etymologię słówa teraupeuta: 

 Greckie  słowo  therapeia  również  odnosi  się  do  opieki.  Rdzeń  dher  oznacza 

 nieść,  wspierać,  trzymać  –  jest  spokrewniony  z  sanskryckim  słowem  dharma  = 

 zwyczaj,  obrzęd,  nośnik.  Terapeuta  jest  osobą,  która  wspiera  i  opiekuje  się, 

 tak  jak  sługa  (po  grecku  theraps,  therapon).  Jest  też  kimś,  na  kim  można  się 

 oprzeć,  wesprzeć,  ponieważ  dher,  jest  równocześnie  rdze-  niem  słowa  thronos 

 =  tron,  siedzenie,  krzesło.  [...]  Oboje  są  zaangażowani  emocjonalnie,  a 

 zależność  jest  wzajemna.  Jednakże  owa  zależność  nie  ma  charakteru  osobistej 

 zależności  od  siebie  nawzajem.  Jest  to  raczej  zależność  od  obiektywnej 

 psyche,  której  oboje  służą  w  procesie  terapeutycznym.  Analityk  wspiera 

 psyche,  zwraca  na  nią  baczną  uwagę  i  z  pełnym  poświęceniem  opiekuje  się 

 nią,  czyli  tłu-  maczy  na  język  życia  znaczenie  słowa  psychoterapia. 

 Psychoterapeuta jest dosłownie opiekunem duszy. 

 Dlaczego  nauczyciel  nie  może  być  opiekunem  duszy?  troskliwym,  wspierającym? 

 Virginia  Satir  określa  terapię  jako  „tworzenie  ludzi"  (  Zinker,  1991,  w:  Materiały 

 Laboratorium Psychoedukacji, s.20): 

 ...  ma  takie  same  cechy  jak  komponowanie  muzyki  lub  malowanie  obrazów. 

 Twórcza  terapia  traktuje  człowieka  jako  medium  sztuki  -  czasem 

 zniechęcające,  drażniące,  uparte  lub  nudne,  czasem  nawet  upokarzające,  ale  i 

 inspirujące.  Kreatywny  terapeuta  widzi  swego  adepta  całościowo  -  jego 

 plastyczność  i  sztywność,  błyskotliwość  i  tępotę,  zmienność  i  status,  intelekt  i 

 uczucia.  Twórczy  terapeuta  jest  choreografem,  historykiem,  fenomenologiem, 

 badaczem ciała, dramaturgiem, myślicielem, teologiem, wizjonerem. 

 . 

 Można  przekształcić  te  słowa,  mówiąc  “twórczy  nauczyciel/pedagog”  ,  który  ma  za 

 zadanie  “tworzyć  ludzi”,  czyli  pomagać  im  w  odkrywaniu  swoich  wewnętrznych  bogactw. 

 67 



 Korzenie  tej  mądrości  można  odnaleźć  w  wielu  starożytnych  kulturach,  które  dostrzegały 

 znaczenie  twórczości  w  życiu  człowieka.  Toltekowie  (samo  słowo  “toltec”  znaczy  “artysta”), 

 na  przykład,  głosząc,  że  „każdy  jest  twórcą  siebie  i  swojego  życia”  (Ruiz,  2003,  s.),  wyrażali 

 głębokie  przekonanie  o  tym,  że  człowiek  ma  zdolność  do  kreowania  własnej  rzeczywistości 

 poprzez  swoje  wybory,  działania  i  refleksję  nad  sobą.  W  ich  myśli  zawarta  jest  idea 

 odpowiedzialności  za  siebie  i  własne  życie,  która  jednocześnie  daje  człowiekowi  moc 

 sprawczą (tamże). 

 Podobne  przekonania  odnajdujemy  w  filozofii  taoistycznej,  szczególnie  w  koncepcji 

 wu-wei,  czyli  „niedziałania  wbrew  naturze”  (Tierney,  2014).  Wu-wei  nie  oznacza  bierności, 

 lecz  świadomego  działania  w  harmonii  z  naturalnym  porządkiem  świata.  Twórczość  w  tym 

 ujęciu  polega  na  odkrywaniu  właściwego  kierunku,  w  którym  powinniśmy  podążać,  zamiast 

 wymuszać  rozwój  wbrew  naszym  możliwościom  czy  potrzebom.  Człowiek,  działając  w 

 zgodzie  z  naturą  –  zarówno  swoją  własną,  jak  i  otaczającego  go  świata  –  uwalnia  swój 

 twórczy potencjał i odnajduje autentyczność swojego istnienia. 

 “Tworzenie  jest  realizacja  własnej  doskonałości,  poczucia,  że  jest  się  w  stanie  wszystkiego 

 dokonać.  Tworzenie  jest  apoteoza  życia  własnego  życia!  Jestem  tutaj!  Kocham  życie! 

 Kocham  siebie!  Mogę  być  wszystkim!  Mogę  zrobié  wszystko!”  (  Zinker,  1978,  s.8).  Ważna 

 jest  więc  twórcza  postawa  nauczyciela,  zwłaszcza  w  kontekście  jego  roli  jako  przewodnika, 

 wspierającego  i  inspirującego  rozwoju  jednostek.  Jeśli  nauczyciel  ma  spełniać  funkcję 

 opiekuna,  polegającą  na  wspieraniu  ucznia  w  rozwoju  osobistym  i  intelektualnym,  musi 

 wykazywać  się  wysokimi  kompetencjami  w  zakresie  zarówno  wiedzy  przedmiotowej,  jak  i 

 umiejętności interpersonalnych. 

 Day  (2017)  pisze,  że  współczesny  nauczyciel/  pedagog  musi  być  nie  tylko  “kreatywny  i 

 innowacyjny  w  radzeniu  sobie  z  sytuacjami.”,  ale  również  ma  wyzwanie  współczesnych 

 czasów  ciągłego  dostosowania  się  do  nowych  sytuacji,  musi  być  elastyczny  (flexible). 

 Podobnie  pisze  Godlewski  (2002,  s.64)  odnośnie  twórczych  predyspozycji  prowadzącego: 

 “Wymaga  takiej  wiedzy,  takich  umiejętności,  a  nade  wszystko  takiej  postawy  –  które  pozwolą 

 nie tylko rozpoznawać nowe wyzwania, ale też w nowy sposób je rozwiązywać.” 

 Twórczość  w  pracy  nauczyciela  oznacza  zdolność  do  elastycznego  reagowania  na 

 potrzeby  uczniów,  prowokowania  do  ciągłego  stawiania  pytań,  odkrywania  ich  potencjału 

 oraz  tworzenia  środowiska  sprzyjającego  eksploracji  i  innowacji.  Współczesne  wyzwania 

 68 



 edukacyjne  wymagają,  aby  nauczyciel  również  pracował  nad  sobą,  nad  rozwojem  swojej 

 osobowości,  aby  móc  przekazywać  tę  wiedzę  innym.  Twórcza  postawa  nauczyciela  powinna 

 przejawiać  się  w  nieustannym  dążeniu  do  głębszego  zrozumienia  zarówno  otaczającego 

 świata,  jak  i  samego  siebie.  “Twórcze  działania  nauczyciela  wyzwalają  bowiem  kreatywność 

 uczniów  i  wychowanków,  a  jego  postawa  otwartości  jest  ważnym  elementem  kształtowania 

 się  ich  twórczej  osobowości.  W  rozwijaniu  własnej  indywidualności  jako  wartości  nadrzędnej 

 dla  każdego  człowieka  z  całą  pewnością  ważna  jest  samoświadomość“  (Lebuda,  Wiśniewska, 

 2009, s. 173). Idąc za myślą Łukaszewicza (2009): 

 Życie  prawdziwego  nauczyciela  uwodzi  i  zwodzi  różnymi  drogami,  ale 

 tak  naprawdę  liczy  się  dla  niego  odkrywanie  drogi  w  sobie!  Nauczyciel 

 musi  rozumieć  i  uczestniczyć  w  procesie  przekształcania  charakteru 

 człowieka  w  jego  indywidualność,  pamiętać  i  wierzyć,  iż  człowiek  jest 

 „kimś” przez to, że staje się sobą. 

 Wyżej  wymienione  refleksje  nasuwają  pytanie:  czy  mogą  współistnieć  praktyka 

 pedagogiczna  i  twórcza?  Koncepcja,  że  sztuka  może  pełnić  funkcję  edukacyjną,  a  nie  jedynie 

 być  pięknym  przedmiotem  czy  świadectwem  talentu,  pomysłowości  lub  inspiracji  artysty,  nie 

 jest  nowa.  Już  w  XX  wieku  szkoły,ruchy  i  grupy  artystyczne  promowały  podobne  podejście, 

 podkreślając  rolę  sztuki  i  artysty  nie  tylko  w  obrębie  świata  artystycznego,  lecz  także  w 

 kontekście  ich  wpływu  na  szersze  społeczeństwo  i  edukację.(  Stojanović,  2017  Obecnie 

 coraz  cześciej  pojawiają  się  praktyki,  które  łączą  sztukę  i  pedagogikę,  okrezślane  jak 

 pedagogika,  oparta  na  sztuce  (art-based  pedagogy)  (Moreno,  2023)  albo  praktyka 

 pedagogiczna jako sztuka (pedagogy as art practice) (Lucero, 2011). 

 Claire  Bishop,  Pablo  Helguera,  Liam  Gillick,  Anton  Vidokle,  Okwui  Enwezor  i  Ute  Meta 

 Bauer  należą  do  najbardziej  widocznych  badaczy  przenikania  się  sztuki  i  pedagogiki, 

 tworząc  alternatywne  przestrzenie  edukacyjne  i  fora  –  publikacje,  sympozja,  projekty 

 kuratorskie  oraz  performanse  –  które  funkcjonują  w  ramach  współczesnych  dyskursów  sztuki 

 konceptualnej i pedagogiki krytycznej. Pablo Helguera (2011, s.80)  słusznie zauważa, że: 

 Tradycyjna  pedagogika  nie  dostrzega  trzech  rzeczy:  po  pierwsze,  twórczej 

 performatywności  aktu  edukacji;  po  drugie,  faktu,  że  zbiorowa  konstrukcja 

 środowiska  artystycznego,  z  dziełami  sztuki  i  ideami,  jest  zbiorową 

 69 



 konstrukcją  wiedzy;  i  po  trzecie,  faktu,  że  wiedza  o  sztuce  nie  kończy  się  na 

 znajomości dzieła, lecz jest narzędziem do zrozumienia świata. 

 Bycie  nauczycielem  to  niezwykle  wymagające  zadanie,  które  łączy  w  sobie  trud  codziennej 

 pracy  z  głęboką  odpowiedzialnością  za  rozwój  młodych  ludzi.  Rola  pedagoga  to  nie  tylko 

 przekazywanie  wiedzy,  ale  także  bycie  przewodnikiem,  inspiracją  i  wsparciem  w  procesie 

 odkrywania  potencjału  każdego  ucznia.  Nauczyciel  staje  się  instrumentem,  który  służy 

 dzieciom  i  młodzieży,  pomagając  im  odnaleźć  własną  drogę,  rozwijać  autonomię  i  budować 

 relacje  z  otaczającym  światem.  Wyzwania  te  wymagają  twórczej  pasji,  zaangażowania  i 

 zdolności  do  nieustannego  samorozwoju,  czyniąc  zawód  nauczyciela  jednym  z  najbardziej 

 odpowiedzialnych i znaczących dla przyszłości społeczeństwa. 

 1.6.Podsumowanie 

 Podsumowując,  człowiek  jest  niezwykle  złożonym  bytem,  który  łączy  w  sobie  różnorodne 

 aspekty  biologiczne,  emocjonalne,  intelektualne  i  społeczne.  Jego  istota  tkwi  w 

 niezliczonych  warstwach,  które  współtworzą  jednostkowość  każdej  osoby.  Aspekty 

 psychiczno-emocjonalne  oraz  intelektualne  darują  nam  zdolność  do  abstrakcyjnego 

 myślenia,  rozwiązywania  problemów,  tworzenia  i  przetwarzania  informacji;  sprawiają,  że 

 jesteśmy zdolni do nauki, odkrywania nowości i rozwijania technologii. 

 Virginia  Woolf  (1985,  s.70-73),  opisywała  dwa  stany,  stan  “bycia”  (being)  i  nie-bycia 

 (non-being)  ,  mówiąc,  że  niestety  większość  raczej  nie  do  końca  “jest  sobą”,  większość  czasu 

 spędzają w  stanie  “non-being”.  Podkreślała  siłę  twórczości,  nawiązania  relacji  ze  sobą,  żeby 

 wejść w prawdziwy i harmonijny stan istnienia. 

 Nasza  zdolność  do  kreatywności,  myślenia  i  twórczości  również  wiąże  się  z  naszym 

 intelektem.  Więc  niezwykla  złożoność  człowieka  łączy  biologiczny,  emocjonalny, 

 intelektualny,  społeczny  i  duchowy  wymiary,  co  pozwala  nam  poszukiwać  wartości, 

 zastanawiać  się  nad  istotą  istnienia  oraz  naturą  moralności  i  etyki.  Według  mnie,  edukacja 

 XXI  wieku  musi  być  edukacją  przede  wszystkim  aksjologiczną.  Rozwijając  wszystkie 

 aspekty  wymienione  w  rozdziale  I,  możemy  zbudować  w  sobie  głębię,  rozwinąć  inteligencję 

 emocjonalną,  twórczą  postawę  i  wrażliwość,  które  są  niezbędnymi  elementami  dla  każdego 

 70 



 bez  względu  na  zawód,  pochodzenie  i  wiek.  Więc  całe  nasze  życie  można  określić  jak 

 podjęcie  próby  bycia  człowiekiem,  budowanie  relacji  ze  sobą  i  ze  wszystkim  co  dookoła. 

 Edukacja  -  to  sieć,  która  łączy  różne  środowiska,  różnych  ludzi,  nie  ma  podziału,  jest 

 wspólną  utopią,  drogę  do  tej  utopii  kształtujemy  razem  my  -  ludzie  poprzez  interpretacje, 

 badania,  dialogowanie,  tworzenia,  próby,  wspólne  działanie.  Dobra  edukacja  jest  również 

 kluczem do silnego społeczeństwa. 

 Nawiązując  do  rozważań  o  byciu  pedagogiem,  uważam,  że  poza  umiejętnościami 

 pedagogiczno-psychologicznymi  ważne  jest  metapoziom  każdego  pedagoga/nauczyciela  - 

 własna  postawa,  relacje  ze  sobą,  z  własnym  życiem  i  ze  światem,  poglądy,  wartości, 

 zainteresowania,  gust,  inteligencja  emocjonalna,  intuicja  itd.  Proces  twórczy  -  szeroko 

 rozumiany  może  być  kluczem  do  wszechstronnego  rozwoju  osobowości,  zachęcający  ludzi 

 do  wejścia  na  trop  nieskończoności  udoskonaleniu  się,  kwestionowania  rzeczywistości  i 

 poszukiwaniu wiedzy, prawdy, piękna i dobra. 

 71 



 […]  Tworzenie  sztuki  musi  odwoływać  się  do  władzy  mitotwórczej,  jaką  w  sobie  noszę,  bo 

 tylko  dzięki  tej  władzy  odważam  się  wypowiedzieć  własną  organizację  świata  jako 

 złożonego z nieprzyległych i skłóconych jakości wartościowych […] 

 Leszek Kołakowski 

 72 



 II ROZDZIAŁ 

 Sztuka 

 Potrzeba tworzenia. Sztuka życia, sztuka dla życia albo życie jako sztuka 

 Sztuka  zawsze  była  połączona  z  duchowością  człowieka  i  należy  do  tych  zagadnień,  których 

 historia jest co najmniej tak długa jak historia samej myśli filozoficznej. 

 Whitehead  A.N. 

 Sztuka  od  wieków  pełni  ważną  rolę  w  życiu  człowieka  i  jest  nierozerwalnie  z  nim  związana. 

 Ona  nie  tylko  dostarcza  estetyczne  doznania,  ale  również  kształci  emocje,  inspiruje  i  pozwala 

 na  refleksję  nad  sobą  i  światem  wokół  nas.  Nie  można  wymienić  kultury,  która  by  nie 

 zawierała  wytworów,  praktyk  i  filozofii  opartych  na  sztuce.  Jednak  to,  co  dzisiaj  ogólnie  jest 

 uważane  za  sztukę  nie  było  tym  samym  od  zawsze.  Zamierzam  w  tym  rozdziale  rozpatrywać 

 sztukę  nie  jako  dziedzinę,  nie  jako  zawód,  nie  jako  sposób  wyrazu,  lecz  jako  jedno  z 

 pierwotnych  i  bardzo  ważnych  przejawów  człowieczeństwa.  Pojęcie  “sztuka”  będę 

 rozpatrywać  jako  sposób  bycia,  jako  ogólną  teorię,  która  łączy  duchowość,  poznanie, 

 moralność,  estetykę,  wiedzę  i  inne  oznaki  człowieczeństwa.  Sztuka  będzie  tutaj 

 przedstawiona  w  szerokim  znaczeniu  tego  słowa,  która  stanowi  rodzaj  refleksji,  głębi  i 

 poważności,  z  którą  traktujemy/powinniśmy  traktować  życie  i  świat.  Nawiązując  do 

 zagadnień  wspomnianych  w  poprzednich  podrozdziałach,  dotyczących  refleksji  na  temat  roli 

 człowieka  i  pedagoga,  sztuką  w  tym  tekście  będzie  występować  jak  edukacja,  doświadczenie, 

 proces, refleksją, energia i instrument poznawania świata. 

 Sztuka  ze  względu  na  swoje  rozmaite  i  szerokie  pojęcie  może  pełnić  wiele  ról,  więc  tutaj 

 będę  szczegółowo  się  skupiać  na  roli  edukacyjno-rozwojowej.  Uzasadnieniem  swojego 

 wyboru  zastosowania  sztuki  jako  narzędzia  edukacyjnego  są  wymienione  w  poprzednich 

 podrozdziałach  powody  -  zagubienie  świadomości  świata  oraz  własnego  “ja”,  upadek  w 

 sferze  edukacji,  pogorszenie  stanu  emocjonalno-psychicznego  oraz  schematyczne  i  płytkie 

 podejście do życia. 

 73 



 2.1. Sztuka jako pojęcie 

 Sztuka  [niem.]  Termin  „sztuka”  jest  odpowiednikiem  łac.  ars  (od  którego  pochodzi 

 większość  nowoż.:  wł.  i  hiszp.  arte,  fr.  i  ang.  art),  ten  zaś  odpowiada  gr.  téchnē;  przymiotniki 

 „techniczny” i „artystyczny” są tego samego pochodzenia  .(Encyklopedia  PWN, 2023) 

 Co  to  w  ogóle  jest  “sztuka”?  Definicje  tego  pojęcia  różnią  się  w  zależności  od  czasów, 

 tradycji,  języków.  Słowo  “sztuka”  na  tyle  często  pojawia  się  w  naszym  życiu,  że  rzadko 

 zastanawiamy  się  “co  to  właściwie  jest?”.  Pojęcie  „sztuka”  charakteryzuje  się 

 wieloznacznością,  wynikającą  zarówno  z  bogatej  historii  tego  terminu,  jak  i  licznych 

 przemian  kulturowych,  społecznych  i  filozoficznych,  które  kształtowały  jego  rozumienie.  W 

 różnych  okresach  historycznych  oraz  w  różnych  kontekstach  społecznych  i  geograficznych 

 znaczenie  „sztuki”  ulegało  przekształceniom,  co  sprawiło,  że  dziś  trudno  jest  jednoznacznie 

 zdefiniować  to  pojęcie.  Zazwyczaj  kojarzymy  to  pojęcie  z  pojęciem  “plastyka”  albo  z 

 wytworami  -  ze  sztukami  plastycznymi/wizualnymi.  Oczywiście,  to  pojęcie  jest  bardziej 

 obszerne  i  nie  kończy  się  tylko  na  wymiarach  materialnym  i  wizualnym.  Polskie  słowo 

 „sztuka”  implikuje,  że  chodzi  o  coś  sztucznego,  mitycznego,  nieprawdziwego.  Niemieckie 

 “kunst”  bardziej  skłania  się ku  mentalnemu  procesowi,  od  “kennen”  -  znać,  wiedzieć. 

 Angielskie  “art”,  pochodząc  od  łacińskieego  „ars”  znaczy  umiejętność,  wiedza.  Podobnie  jak 

 greckie  „techne”,  co  też  oznacza  umiejętność,  technikę  oraz  naśladowanie.  Te  pojęcia 

 bardziej  możno  odnieść  do  tego,  co  obecnie  nazywamy  “rzemiosłem”.  Czyli  podsumowując, 

 można  powiedzieć,  że  sztuką  jest  coś,  co  jest  wytworzone  umiejętnie.  Albo  że,  jak  podkreśla 

 Kiereś  (1994,  s.  201-218):  “Można  by  więc  sztukę  zdefiniować  jako  umiejętność 

 wytwarzania.” 

 Porównując  do  innych  języków  -  arabskiego,  hindi,  chińskiego  -  definicje  są  podobne, 

 ogólnie  oznaczają  umiejętność  wytwarzania.  W  niektórych  językach  istnieją  nawet  dwa 

 osobne  pojęcia,  jak  na  przykład  w  chińskim  (Słownik  MDBG,  2023)  “Yìshù”  jest  sztuką 

 “wyższą”,  a  “Měishù”  jest  bardziej  umiejętnością,  określają  tym  pojęciem  lekcje  plastyki  dla 

 dzieci  w  szkole.  U  rdzennych  amerykanów,  jak  się  okazuje  w  ogóle  nie  było  takiego  pojęcia, 

 74 



 jak  sztuka,  chociaż  duchowość  i  wiedza  o  świecie  była  na  dość  wysokim  poziomie.  Jak 

 tłumaczy  Sorensen  (2013,  s.23):  “  Sztuką  dla  nich  było  wszystko”.  Całe  życie  było 

 postrzegano jako sztukę. 

 “”Sztuka”  bardzo  długo  znaczyło  tyle,  co  umiejętność  zgodnego  z  regułami  wytwarzania 

 jakichkolwiek  rzeczy”  (Tatarkiewicz,  1978,  s  19).  W  starożytnej  Grecji  „techné”  odnosiło  się 

 zarówno  do  sztuk  plastycznych,  jak  i  do  umiejętności  praktycznych,  takich  jak  budowa. 

 (tamże). 

 Jednak  słowo  “sztuka”  w  znaczeniu  umiejętność/mistrzostwo  używamy  również  dzisiaj. 

 Mówiono  “sztuka  mowy”,  “sztuka  walki”  itd.  Z  resztą,  pojęcie  sztuki  w  sensie  sztuk 

 pięknych  powstało  dopiero  w  XVIII  wieku.  Wcześniej  istniały  siedem  sztuk  wyzwolonych, 

 który  łączyły  gramatykę,  retorykę,  dialektykę,  arytmetykę,  geometrię,  muzykę,  astronomię  i 

 tworzyły  podstawowy  program  kształcenia  w  starożytnej  europie.  Czyli  w  tym  przypadku, 

 można  ten  program  ogólnie  określić  jako  “sztukę  bycia  człowiekiem  wykształconym”,  albo 

 “sztukę życia”, albo “sztukę poznawania świata”. 

 Pojęcie  sztuki  oraz  rola  artysty  zmieniało  się  w  zależności  od  epoki,  układów 

 społecznych  oraz  wydarzeń  historycznych.  Zmiany  w  rozumieniu  sztuki  nasiliły  się  wraz  z 

 modernizmem,  gdy  artystyczne  eksperymenty  i  odrzucenie  tradycyjnych  kanonów  sprawiły, 

 że  sztuka  stała  się  coraz  bardziej  subiektywnym  i  otwartym  pojęciem.  XX  wiek  przyniósł 

 kolejne  przekształcenia,  kiedy  to  w  ramach  sztuki  zaczęto  mieścić  działania  konceptualne, 

 efemeryczne  czy  performatywne,  kwestionując  tradycyjne  rozróżnienie  między  artystą, 

 dziełem i odbiorcą. 

 Jednak  we  wszystkich  rozważaniach  o  sztuce,  jest  jeszcze  coś,  co  stoi  osobno  od 

 umiejętności  i  techniki,  coś  duchowo-mentalnego,  związanego  z  łącznością  twórczości  i 

 wiedzy.  To  “coś”,  nie  zawsze  jest  tłumaczone,  zazwyczaj  nie  dotyczy  nawet  pojęcia  sztuki, 

 do  którego  jesteśmy  przyzwyczajeni  obecnie,  a  bardziej  jest  powiązane  z  magią, 

 podświadomością i niewytłumaczalnym talentem. Heidegger (1992, s.12)  uważa, że: 

 Dzieło  sztuki  stanowi  wprawdzie  wytworzoną  rzecz,  lecz  wyraża  jeszcze  coś 

 innego  ponad  to,  czym  jest  naga  rzecz,  allo  agoreyei.  [...]  W  dziele  sztuki  z 

 wytworzoną  rzeczą  zostaje  zetknięte  to  Inne.  Zetknąć  znaczy  po  grecku 

 symballein.  Dzieło  jest  symbolem.”  Kandinsky  (1996,  s.123)  również  dużo 

 75 



 pisał  o  metafizyczności  dzieł  i  twierdził,  że  “Prawdziwe  dzieło  sztuki 

 powstaje „z artysty" w sposób tajemniczy, za gadkowy, wprost mistyczny. 

 Słowami  słynnego  poety  Pindara  z  Teb:  „Sztuka  jest  rzeczą  trudną”  (za:  Kiereś,  1994)  . 

 W  starożytności  filozofia  była  postrzegana  jako  jedność  wiedzy,  sztuki  i  etyki,  skupiająca  się 

 na  trzech  fundamentalnych  pytaniach:  czym  jest  prawda,  czym  jest  piękno,  a  czym  jest 

 dobro.  Te  trzy  aspekty  były  ze  sobą  ściśle  powiązane  i  traktowane  jako  różne  wymiary  jednej 

 rzeczywistości,  stanowiące  drogowskaz  w  poszukiwaniu  sensu  życia.  Filozofowie  badali  te 

 zagadnienia  nie  jako  odrębne  dziedziny,  ale  jako  współzależne  elementy  całościowej  refleksji 

 nad  światem  i  człowiekiem.  Jednak  z  czasem,  w  miarę  rozwoju  nauki,  kultury  i 

 społeczeństwa,  te  pytania  zaczęły  się  różnicować  i  specjalizować,  co  doprowadziło  do 

 podziału  dziedzin  wiedzy.  Pojęcie  piękna  automatycznie  było  powiązane  z  “pięknem” 

 wizualnym  i  estetyką  (Bokiniec,  2023).  Dlatego  dziś,  zazwyczaj,  mówiąc  o  sztuce, 

 automatycznie  łączymy  z  nią  pojęcie  piękna  jako  harmonii  albo  szeroko  przyjętego  ładu  i 

 estetyki.  Postrzegamy  estetykę,  jako  naukę  o  pięknie  (raczej  wizualnym),  jednak  sięgając  do 

 pierwotnego  znaczenia  tego  słowa  widzimy,  że  w  estetyce  raczej  chodzi  przede  wszystkim  o 

 zmysły i wrażliwość. 

 Berleant  (2011,  s.  18)  podkreśla,  że:  “Pojęcie  estetyka  zostało  wprowadzone  w  połowie 

 osiemnastego  wieku  przez  Baumgartena  dla  oznaczenia  nauki  dotyczącej  wiedzy  zmysłowej, 

 która  jest  nakierowana  na  piękno  i  osiąga  doskonała  realizację  w  kontakcie  ze  sztuką. 

 Wykorzystał  on  grecki  termin  w  znaczeniu  dosłownym,  mianowicie  “postrzeganie  za  pomocą 

 zmysłów”  .  Główną  ideą  autora  jest  to,  że  rzeczywiste  doświadczenie  estetyczne,  które 

 pomogą  nam  wyrosnąć  jako  osobowość,  wyrosnąć  duchowo,  a  nie  abstrakcyjna  teoria, 

 powinno znajdować się w centrum naszego myślenia o sztuce. 

 Samo  “piękno”  również  stało  się  problematycznym  i  wielowymiarowym  pojęciem. 

 Często  postrzegane  w  sposób  redukcyjny,  ograniczone  jedynie  do  kategorii  wizualnych. 

 “Piękno”  jest  również pojęciem  skomplikowanym  i  obszernym.  Pierwotnie  piękno  było 

 połączoną  z  perfekcją  -  geometrią,  liczbą,  miarą  i  proporcją  (Tatarkiewicz,  1978,  s.7). 

 Pojęcie  to  zmieniało  się  przez  wieki.  Dziś  słownik  PWN  (Encyklopedia  PWN,  2023) 

 proponuje  nam  inną  definicję  tego  słowa:  “zespół  cech,  który  sprawia,  że  coś  się  podoba” 

 albo  “wysoką  wartość  moralną”.  Trafnie  pisze  o  tej  rozbieżności  Tatarkiewicz: 

 76 



 “Dwuznaczność  “piękna”  jest  zrozumiała:  jest  wynikiem  przemian  pojęcia,  do  którego 

 stopniowo  włączano  coraz  to  nowe  desygnaty;  a  przez  tę  zmianę  desygnatów  przesunięta 

 została treść pojęcia”(  Tatarkiewicz, 1978,  s 19). 

 Więc  doznanie  estetyczne,  które  powoduje  mocne  przeżycie,  wzrost  osobowości  albo 

 czyni  lekcję  można  w  tym  sensie  zaliczyć  do  “piękna”.  Tym  bardziej,  trzeba  podkreślić,  że 

 rozważamy  o  rzeczach  pięknych  i  estetycznych  z  punktu  widzenia  osadzonego  w  kulturze 

 europejskiej  i  kulturze  szerokiej.  Japońska  estetyka  wabi-sabi  na  przykład  dotyka  głębszych 

 aspektów  ludzkiej  egzystencji.  Zachęca  do  akceptacji  tego,  co  ulotne  i  niedoskonałe,  oraz  do 

 czerpania  radości  z  prostych,  codziennych  doświadczeń.  Koncentruje  się  na  akceptacji 

 niedoskonałości,  przemijalności  oraz  prostoty  jako  kluczowych  aspektów  piękna.  Pojęcie  to 

 wywodzi  się  z  tradycji  buddyzmu  zen  i  głęboko  wpisuje  się  w  japońską  kulturę,  sztukę  oraz 

 sposób  postrzegania  świata  (Koren,  1994).  Wabi-sabi  można  zrozumieć  jako  sposób 

 patrzenia  na  rzeczywistość,  który  docenia  ulotność,  naturalność  i  autentyczność,  zamiast 

 dążyć  do  perfekcji  czy  trwałości.  Chińska  tradycja  postrzegania  piękna  też  się  różni  od 

 stereotypowego europejskiego podejścia. Leys (2013, s.582) pisze: 

 Chińska  estetyka,  która  w  zakresie  teorii  literackich,  kaligraficznych, 

 malarskich  i  muzycznych  wydała  bogatą  literaturę  filozoficzną,  krytyczną  i 

 techniczną,  formowała  się  bez  odniesienia  do  pojęcia  „piękna”  (mei;  pojęcie 

 meixue,  „badanie  piękna”,  jest  nowoczesnym  określeniem,  stworzonym 

 głównie  do  przetłumaczenia  zachodniego  pojęcia  estetyki).  Gdy  to  pojęcie  się 

 pojawia,  często  ma  wydźwięk  pejoratywny,  ponieważ  dążenie  do  piękna  jest 

 dla  artysty  wulgarną  pokusą,  pułapką,  nieuczciwą  próbą  uwodzenia.  Kryteria 

 estetyczne  są  funkcjonalne:  czy  dzieło  spełnia  swoje  zadanie  efektywnie,  czy 

 wzmacnia  życiową  energię  artysty,  czy  udaje  mu  się  uchwycić  ducha,  który 

 ożywia  góry  i  rzeki,  czy  ustanawia  harmonię  między  przemianami  form  a 

 przemianami świata? 

 Leonardo  da  Vinci  również  uważał,  że  artysta  czy  myśliciel  nie  powinien  unikać  chaosu  i 

 wieloznaczności,  lecz  raczej  wykorzystywać  je  jako  punkt  wyjścia  do  odkrywania  nowych 

 77 



 perspektyw  i  koncepcji.  W  traktacie  o  malarstwie  pisał:  “Albowiem  rzeczy  pogmatwane 

 pobudzają umysł do owych inwencji”  (da Vinci, za:Rzepińska,  1961) 

 Współczesne  dyskusje  nad  sztuką  ujawniają,  że  stała  się  ona  swoistą  „plątaniną”  znaczeń,  w 

 której  może  być  rozumiana  zarówno  jako  akt  twórczy,  obiekt  estetyczny,  medium 

 komunikacji,  jak  i  narzędzie  krytyki  społecznej.  Ta  wielość  interpretacji  wynika  z 

 różnorodności  kontekstów  –  filozoficznego,  estetycznego,  kulturowego  czy 

 psychologicznego  –  w  jakich  sztuka  jest  analizowana.  Pojęcie  piękna,  podobnie  jak  samo 

 pojęcie  sztuki,  wymaga  reinterpretacji  w  odniesieniu  do  współczesnych  doświadczeń  i 

 wartości,  by  uwzględniać  nie  tylko  wizualny  aspekt  dzieła,  lecz  także  jego  zdolność  do 

 wywoływania  refleksji,  budowania  relacji  społecznych  czy  eksplorowania  kondycji  ludzkiej. 

 Tym  samym  sztuka  pozostaje  dynamicznym  polem  dialogu  o  naturze  piękna,  wartości, 

 ludzkiej ekspresji i kreatywności. 

 Umberto  Ecco  (1973,  s.25)  pisze,  iż  “...wartość  artystyczna  dzieła  jest  tym  większa,  im 

 bogatsze  są  możliwości  jego  interpretacji,  im  różnorodnijsze  budzi  ono  reakcje,  im  więcej 

 aspektów  ukazuje  odbiorcy  nie  tracąc  zarazem  własnej  tożsamości.”  Więc  można  zadać 

 pytanie  co  powoduje,  że  dzieło  artystyczna  na  mniejszą  albo  większą  wartość?  Mówiąc  o 

 dziele,  od  razu  pojawiają  się  kilka  obszarów  -  artysta  ze  swoimi  przeżyciami,  namysłem  do 

 powstania  działa  i  proces  twórczy,  samo  dzieło  jako  odrębny  byt  artystyczny  oraz  relacje 

 dzieła  z  widzem,  osobne  życie  dzieła.  Gaston  Baty  (  za:  Gitelman,  1985)  uważał,  że 

 “...główne  dzieło  artysty  i  poety  to  on  sam.  To,  o  czym  pisze  lub  co  tworzy,  jest  jedynie 

 osadem  tego,  co  nosi  w  sobie.”  Czy  można  to  stwierdzenie  odnieść  do  stanu  współczesnej 

 sztuki? Moim zdaniem i tak i nie. 

 Zawsze  istniała  różnica  pomiędzy  umiejętnością  tworzenia/wytworzania  czegoś  a 

 twórczością  “wysoką”  -  natchnieniem,  przejawem  geniusza.  Arystoteles  w  Poetyce 

 (Arystoteles,  przeł.:  Podbielski,  1989)  bardzo  dużo  rozważał  na  temat  co  jest  sztuką  a  co  nie 

 jest,  a  również  o  tworzeniu,  wytworach  i  naśladowaniu.  Trudno  jest  sądzić  teraz  o  sztuce  w 

 kategoriach  starożytnych  ponieważ  nie  było  wtedy  takiej  “sztuki”,  jaka  jest  teraz.  W 

 starożytnej  Grecji  na  przykład,  podział  sztuk  był  zupełnie  inny.  Teatr,  poezja  literatura 

 pełniły  najwyższą  funkcję  twórczo-edukacyjną,  wzruszającą,  duchową.  Sztuki  plastyczne, 

 odnoszące  się  do  “techne”,  były  sprawą  “drugiego  rzędu”,  miały  charakter  bardziej 

 użytkowy,  techniczny,  naśladowczy,  logiczny.  Obecnie  granice  sztuki  się  poszerzyły,  a  jej 

 78 



 funkcje  się  zmieniły,  powstały  nowe  kierunki,  media  itd.  Według  Arystotelesa  (tamże) 

 prawdziwa  sztuka  była  związana  z  czułością,  podziwem,  wiedzą,  natchnieniem  i  służyła  dla 

 dobra  ludzkiego.  Sztuka,  jako  umiejętność  albo  technika  (techne)  nawet  nie  wchodziła  w 

 obszar  twórczości.  Władysław  Tatarkiewicz  (1962)  na  ten  temat  pisał:  „Sztuką  było  według 

 nich  (tj.  Greków)  to,  czego  można  się  nauczyć,  a  poezją  -  czego  nie  można.  Poezja  dzięki 

 boskiej  interwencji  daje  wiedzę  najwyższego  ro dzaju;  kieruje  duszami;  wychowuje  ludzi; 

 czyni,  a  przynajmniej  może  czynić  ich  lepszymi.  Sztuka  robi  coś  zupełnie  innego:  produkuje 

 przed mioty  potrzebne,  niekiedy  doskonałe”  .  Współczesne  rozumienie  sztuki  w  szerokim 

 społecznym  odbiorze  często  zaciera  granice  między  różnymi  jej  znaczeniami,  prowadząc  do 

 sytuacji,  w  której  niemal  każda  forma  wytworów  jest  określana  mianem  „sztuki”.  Obraz 

 wykonany  według  instrukcji  „krok  po  kroku”,  pełniący  jedynie  funkcję  dekoracyjną,  oraz 

 dzieło  wybitnego  artysty  o  ugruntowanej  pozycji  w  świecie  sztuki,  mogą  być  jednakowo 

 nazywane „sztuką”. 

 Wracając  do  starożytnej  Grecji,  istniały  dalsze  i  glębsze  rozważanie  nad  procesem 

 twórczym.  Powstały  różne  pojęcia,  związane  z  tworzeniem,  oddziaływaniem  dzieł  na  widza, 

 na  emocje  itd.  Wśród  nich  były  takie  wyrazy,  dotyczące  twórczości  jak  “mimesis”  i 

 “poiesis”.  Mimesis  oznacza  naśladowanie,  podobieństwo  lub  reprezentację.  Arystoteles 

 uważał,  że  sztuka  jest  formą  mimesis,  czyli  twórczej  reprezentacji  rzeczywistości.  Sztuka 

 naśladuje  rzeczywistość,  ale  nie  odzwierciedla  jej  dosłownie,  lecz  interpretuje,  selekcjonuje  i 

 organizuje  elementy  w  ten  albo  inny  sposób  (Arystoteles;  za:  Wróblewski,  Podbielski,  2010). 

 Mimesis  nie  oznacza  kopiowania  zewnętrznego  wyglądu.  Artysta,  poprzez  swoje 

 spostrzeżenia,  doświadczenia,  wiedzę,  natchnienie,  proces  umysłowy,  przedstawia  swoje 

 “dzieło”.  Czyli  można  zauważyć  że  w  tym  założeniu  istnie  rodzaj  logiki,  myślenia,  analizy. 

 Poiesis,  z  kolei  -  pojęcie,  którym  Arystoteles  określa  twórcze  działanie  polegające  na 

 wytwarzaniu  czegoś  nowego  (tamże).  Obejmuje  ono  proces  tworzenia  i  produkcji.  Tutaj 

 najważniejszym  jest  naturalne  powołanie  artysty,  emocje,  które  ciężko  określić,  albo 

 prześledzić logicznie, rodzaj geniusza. 

 Arystoteles  uważał,  że  zarówno  mimesis,  jak  i  poiesis  oraz  katharsis  są  istotne  dla  sztuki 

 (Arystoteles,  H.  Podbielski,  1988).  Mimesis  dotyczy  sposobu  przedstawiania  rzeczywistości 

 w  taki  albo  inny  sposób,  podczas  gdy  poiesis  dotyczy  procesu  twórczego,  który  prowadzi  do 

 powstania  czegoś  zupełnie  nowego,  czego  nie  ma  w  przyrodzie.  Sztuka,  według 

 79 



 Arystotelesa,  ma  na  celu  wywoływanie  emocji,  oczarowanie  widza  i  przekazywanie  pewnych 

 przekazów  moralnych,  ale  także  dostarczanie  estetycznej  przyjemności.  W  takiego  rodzaju 

 sztuce  chodzi  o  intencje,  o  sposób  stworzenia,  o  process.  Najważniejszym  założeniem  w 

 sztuce  greckiej  było  to,  że  doświadczanie  sztuk  również  było  istotne.  Nie  każdy  jest  twórcą, 

 ale każdy może ze sztuki korzystać. 

 Przyczyną  zaś  tego  jest  także  między  innymi  ta  okoliczność,  że  poznawać  nie 

 tylko  dla  filozofów  bardzo  miłą  jest  rzeczą,  ale  i  dla  innych  ludzi  również, 

 tylko  że  oni  korzystają  z  niej  w  małym  stopniu.  Oglądają  oni  mianowicie 

 obrazy  z  przyjemnością  dlatego,  że  podczas  patrzenia  przychodzi  im  się 

 dowiadywać  i  wnioskować,  co  każdy  z  tych  obrazów  przedstawia,  np.  że  „to 

 jest  ten  a  ten”.  A  jeżeli  przypadkiem  poprzednio  czegoś  nie  widzieli,  nie 

 naśladowanie  wzbudzi  w  nich  rozkosz,  ale  przyjemność  im  sprawi 

 wykończenie  dzieła  albo  koloryt,  albo  inna  jakaś  przyczyna  podobna. 

 (Arystoteles, Siedlecki, 2022). 

 Arystoteles  w  Poetyce  (  Siedlecki,  2022  )  również  wprowadził  pojęcie  katharsis,  które 

 odgrywa  kluczową  rolę  w  jego  teorii  tragedii.  Katharsis  oznacza  oczyszczenie,  które 

 widzowie  przeżywają  podczas  oglądania  tragedii.  Według  Arystotelesa,  tragedia  przez 

 wywoływanie  różnych  uczuć  prowadzi  do  emocjonalnego  i  moralnego  oczyszczenia, 

 pozwalając widzowi doświadczyć tych emocji w sposób kontrolowany i bezpieczny. 

 Małgorzata  Minchberg  (2022,  s.92)  pisze,  że  pojęcie  “sztuka”  przeżyło  w  ostatnim  czasie 

 metamorfozę  “...stało  się  synonimem  przeżycia  nie  tylko  estetycznego,  lecz  także  przeżycia  w 

 ogóle.  Sztuką  stało  się  to,  co  porusza,  wywołuje  emocje,  pozwala  przeżyć  katharsis,  dlatego 

 posiada tak duży potencjał edukacyjny.” 

 Bardzo trudno jest zdefiniować sztukę współcześnie: 

 Nigdy  jeszcze  nie  było  tak  trudno  ocenić,  a  nawet  określić  tego,  co  nazywamy 

 sztuką.  Pojęcie  to  obejmuje  rzeczy  i  działania  tak  różne,  że  próba  oznaczenia 

 norm  czy  wyznaczenia  kryteriów  prowadzi  raczej  do  nieporozumień,  niż 

 80 



 wprowadza  w  jakiś  ład,  raczej  komplikuje,  niż  ułatwia.  (  Parczewska, 

 Byszewski, 2007). 

 Współcześnie  ludziom  brakuje  świadomości  na  ten  temat,  dlatego  większość  nie  odróżnia 

 sztuki  od  niesztuki.  Wiesław  Karolak  (2018,  s.16.),  odwołując  się  do  W.  Benjamina  (2002), 

 pisze,  że  “nie-sztuka”  należy  do  kategorii  produktów  zaspokajających  niską  potrzebę 

 masowego,  banalnego  posiadania,  co  tworzy  rodzaj  “profanum”.  Mówiąc  o  sztuce 

 “prawdziwej”  (Kwiatkowska-Tybulewicz,2016),  która  należy  do  sfery  “sacrum”  (Karolak, 

 2018)  sztuka  współczesna  albo  różne  nowatorskie  przejawy  artystów  nie  cieszą  się 

 uznaniem  szerokiej  publiki  w  ogóle.  Galerie  sztuki  funkcjonują  tylko  dla  wąskiego  kręgu 

 artystów,  kolekcjonerów  i  znawców  sztuki.  Powstała  bardzo  duża  przepaść  pomiędzy  sztuką 

 a  społeczeństwem.  Ludzie  na  sztukę  reagują  różnie:  niektórzy  uważają,  że  sztuką  jest  ładnie 

 wykonany  obraz,  strój  albo  rzeźba;  inni  są  zdania,  że  prawdziwą  sztuką  jest  ta  starożytna,  a 

 wszystko  co  się  tworzy  teraz,  to  są  rzeczy  nie  warte  uznania.  Potoczne  rozumienie  sztuki  nie 

 odróżnia  różnicy  między  popularnym  teraz  terminem  “obrazy  dla  wnętrz”  a  obrazami 

 mistrzów.  Sztuka  konceptualna,  której  początki  można  przypisać  twórczości  dadaistów, 

 dodatkowo  skomplikowała  percepcję  sztuki,  wprowadzając  odbiorców  w  zamieszanie. 

 Odbiorcy  spoza  profesjonalnego  kręgu  sztuki,  widząc  dzieła,  które  nie  przedstawiają  już  nic 

 „pięknego”  ani  użytecznego,  a  opierają  się  głównie  na  idei  i  koncepcji,  często  uznają  je  za 

 coś,  co  nie  mieści  się  w  ich  definicji  sztuki  lub  pozostaje  poza  ich  zrozumieniem. 

 Dodatkowo,  pojęcie  „design”  często  znajduje  się  w  konflikcie  z  ideą  sztuki,  a  współczesne 

 obrazy  generowane  przez  sztuczną  inteligencję  jeszcze  bardziej  pogłębiają  dezorientację. 

 Wynikające  z  tego  niejasności  powodują,  że  szeroka  publiczność  staje  się  coraz  mniej  pewna, 

 co  może  być  uznane  za  sztukę,  a  co  nią  nie  jest.  Powstaje  pytanie:  jaki  jest  cel  istnienia 

 sztuki? 

 Tatarkiewicz  (1982)  wyodrębnia  6  podstawowych  definicji  sztuki,  podkreślając  jednak, 

 że  definicje  te  są  bardzo  wąskie  i  “żadna  nie  obejmuje  całego  zakresu  wszystkich 

 przedmiotów  nazywanych  “sztuką”.  (Tatarkiewicz,  1982,  s.45).  Wśród  tych  definicji  jest  to, 

 że  sztuka  wytwarza  piękno,  odtwarza  rzeczywistość,  nadaje  rzeczom  kształt,  niesie  w  sobie 

 ekspresję, wywołuje przeżycie estetyczne, wstrząsa (Tamże,. s.4o-45) 

 81 



 W  „świecie  artystycznym”  funkcjonują  odrębne  zasady,  reguły  i  filozofie,  które  są  niekiedy 

 zupełnie  niezrozumiałe  dla  szerszej  publiczności.  Pojawiają  się  nowe  trendy,  formy 

 prezentacji  i  teorie  artystyczne,  które  odpowiadają  na  współczesne  wyzwania.  Jednocześnie 

 świat  sztuki  boryka  się  z  własnymi  problemami,  takimi  jak  wpływ  kultury  konsumpcyjnej, 

 powierzchowna  krytyka,  kwestie  finansowania  artystów  i  ich  twórczości.  Mimo  to,  że  sztuka 

 XX  wieku  stawiała  akcenty  społeczne,  deklarowała,  że  jest  dla  ludzi  i  edukacji,  świat 

 artystyczny  nadal  funkcjonuje  jako  odrębna  przestrzeń,  która  często  żyje  własnym  rytmem, 

 mając ograniczony kontakt i zrozumienie ze strony społeczeństwa masowego. 

 Jeżeli  kiedyś  umiejętność  była  jednym  z  kluczowych  cech  sztuk  wizualnych,  to  teraz  tak 

 na  pewno  nie  jest.  Dawniej  opanowanie  warsztatu  artystycznego  –  zdolność  do 

 realistycznego  odwzorowania  rzeczywistości,  precyzyjnego  rysunku,  mistrzowskiego  użycia 

 perspektywy  czy  światłocienia  –  było  podstawowym  kryterium  oceny  dzieła.  Było  to  nie 

 tylko  świadectwem  indywidualnego  talentu  artysty,  ale  także  narzędziem  umożliwiającym 

 wyrażenie  piękna,  harmonii  i  porządku,  które  były  centralnymi  wartościami  w  sztuce 

 tamtych  czasów.  Współczesna  sztuka  jednak  coraz  bardziej  odchodzi  od  tych  tradycyjnych 

 wymagań  technicznych,  kierując  uwagę  w  stronę  koncepcji,  idei  i  przekazu.  Sztuka  przestała 

 być  jedynie  domeną  umiejętności  manualnych;  stała  się  przestrzenią  refleksji,  dialogu  i 

 eksperymentu.  Współcześni  artyści  coraz  częściej  operują  symbolami,  językiem  metafor,  a 

 także  nowymi  mediami,  które  nie  wymagają  biegłości  w  tradycyjnych  technikach  malarskich 

 czy  rzeźbiarskich.  Zmiana  ta  prowadzi  do  przesunięcia  kryteriów  wartościowania  dzieł  i  ich 

 roli.  Obecnie  nie  samo  dzieło  sztuki  stanowi  fundament  do  oceniania,  lecz  osobowość 

 artysty,  proces  tworzenia,  dochodzenia  do  powstania  tego  dzieła,  doświadczenie  artysty.  “Ale 

 nawet,  kiedy  artysta  jest  w  trakcie  tworzenia  swojego  dzieła,  to  zawsze  i  zasadniczo  pracuje 

 nad sobą.”  (Leys, 2013, s.582). 

 Tracy  Emin  (2024)  podkreśla,  że  tworząc  dzieło  artysta  musi  mieć  powód  i  musi  być 

 szczery,  tylko  wtedy  jego  dzieło  będzie  funkcjonować  jako  odrębna  rzecz  i  oddziaływać  na 

 innych, przekształcać innych. 

 Jak głosi Henryk Bereza (2018. s.24): 

 Sztuka  nie  chce  być  wobec  czegokolwiek  wtórna,  nie  chce  niczego  powtarzać 

 (choć  powtarzać  musi),  jej  ambicją  elementarną  jest  niepowtarzalność, 

 82 



 swoistość  własnych  relacji  ze  światem.  Powtarzanie  może  służyć  zdobywaniu 

 artystycznych  umiejętności,  nie  może  być  celem  sztuki,  jej  na  powtórzeniach 

 nie wolno poprzestać. 

 Jednak  aspekty  techniczne/nawyki/umiejętności  też  nie  zostali  kompletnie  utracone  i 

 nadal  grają  ważną  rolę.  Wiadomo  ile  trzeba  ćwiczyć i  pracować,  aby  zostać  dobrym  pianistą 

 albo  tancerzem,  ale  znów,  w  tym  przypadku  będziemy  mieli  tylką  jedną stronę  sztuki  -  tą 

 techniczną.  Tak  samo,  jeżeli  umiemy  pisać,  to  nie  znaczy,  że  jesteśmy  poetami.  Umiejętność 

 grania,  rysowania,  rzeźbienia,  śpiewu  nie  zakłada  całości  twórczości,  nie  jest  sednem 

 twórczości,  ale  może  być  jedną  z  ważnych  cech  sztuki  i  procesu  twórczego.  Więc  widzimy, 

 że  mówić  o  sztuce  nie  można  w  jednym  wymiarze.  Nie  można  stwierdzić  co  konkretnie  jest 

 potrzebne  do  tworzenia.  Pojęcie  sztuki  jest  zbyt  obszerne  i  wielostronne.  Jacek  Bukowski 

 (1985, s.67) określa sztukę  “...swoistym zapisem człowieka,  potrzebą komunikowania się.” 

 Goethe  wskazuje,  że  prawdziwe  zrozumienie  dzieła  sztuki  wymaga  harmonii  między 

 emocjonalnym  zachwytem  a  intelektualnym  namysłem.  Sztukę  trzeba  umieć  tworzyć  i 

 również  umieć  odbierać  (tamże).  Widz,  który  potrafi  jednocześnie  odczuwać  piękno  dzieła  i 

 analizować  je,  oddaje  hołd  jego  naturze,  dostrzegając  zarówno  estetykę,  jak  i  głębszy  sens 

 intelektualny  zawarty  w  artystycznym  przesłaniu.  To  właśnie  w  tej  zdolności  łączenia 

 refleksji  z  przeżyciem  emocjonalnym  tkwi  klucz  do  pełnego  odbioru  sztuki,  do  przemiany 

 wewnętrznej,  który  pozwala  widzowi  uczestniczyć  w  jej  twórczym  odtwarzaniu  oraz 

 osobistym wzroście. Powstaje współpraca artysty z widzem, gdzie dzieło jest pośrednikiem. 

 Sztuka  pełni  wiele  funkcji  w  różnych  wymiarach  życia  społecznego,  kulturowego  i 

 jednostkowego.  Marian  Golka  (2008)  wyróżnia  kilka  funkcji  sztuki:  estetyczną  (zaspokaja 

 potrzebę  obcowania  z  pięknem),  hedonistyczną  (sprawia  przyjemność),  poznawczą 

 (przekazuje  wiedzę  o  świecie),  ekspresyjną  (wyraża  przeżycia  twórcy),  komunikacyjną 

 (tworzy  płaszczyznę  porozumienia),  ideologiczną  (krytyka  społeczna),  terapeutyczną  (działa 

 katartycznie  i  dezalienacyjnie)  i  wychowawczą  (uczy,  jak  postępować).  Więc  sztuka  ma 

 ogromny  potencjał  edukacyjny.  W  kontekście  słów  Baumana  (2006),  iż  „sensem 

 ponowoczesnej  sztuki  (…)  jest  otwarcie  na  oścież  bramy  sztuce  sensu,”  rzeczywiście 

 obecnie  można  zauważyć  tendencję  ukłonu  ku  duchowości  w  sztuce,  która  znajduje  swoje 

 odzwierciedlenie  w  przechodzeniu  od  głęboko  konceptualistycznej  i  minimalistycznej 

 83 



 narracji  ku  nowej  erze  twórczości  artystycznej,  pełnej  złożoności,  interdyscyplinarności, 

 refleksji  i  duchowości.  Ponowoczesna  sztuka,  uwalniając  się  od  dogmatów  formy  i  treści, 

 otwiera  przestrzeń  na  reinterpretację  ludzkiego  doświadczenia,  łącząc  sfery  materialne, 

 konceptualne i metafizyczne. 

 Mówiąc  o  sztuce  i  jej  funkcjach  powstaje  również  kwestia  odbioru  dzieł.  Czy  zawsze 

 komunikat  dzieła  jest  odbierany  przez  widza?  Czy  musi  być  odbierany?  Goethe  (Borev, 

 1985,  s.34-39.  tłumaczenie  własne)  wyróżnił  trzy  rodzaje  odbioru  dzieła  sztuki:  1)  czerpanie 

 wizualnej,  emocjonalnej  przyjemności  bez  analizowania,  2)  rozmyślenie,  analizowanie  bez 

 odczuwania  wizualnej,  emocjonalnej  przyjemności,  3)  rozmyślenie,  analizowanie  z 

 równoczesnym  odczuwaniem  wizualnej  i  emocjonalnej  przyjemności.  Według  Goethego,  to 

 właśnie  ci,  którzy  są  zdolni  do  tego  trzeciego  typu  odbioru,  odtwarzają  dzieło  na  nowo  w 

 pełni,  przyswajając  całe  bogactwo  myśli  artystycznej.  Ten  trzeci  sposób  odbioru  sztuki  jest 

 najbardziej adekwatny do istoty dzieła artystycznego według autora (Tamże). 

 Dzisiaj  brakuje  dialogu  między  artystami  i  odbiorcami.  Ich  światy  na  tyle  się oddaliły,  że 

 ciężko  znaleźć  połączenie.  Moim  zdaniem  problem  z  komunikacją,  ze  zrozumieniem  i 

 łącznością  artystów  oraz  dzieł  sztuki  z  widzem  polega  przede  wszystkim  na  edukacji. 

 Poziom  edukacji  artystycznej  i  sposób,  w  który  ona  jest  przedstawiana,  powoduje,  że 

 powstaje  wiele  zamieszań  i  pomyłek  ze  zrozumieniem  nawet  podstawowych  pojęć 

 związanych z twórczością albo działami artystów. 

 Według  badań  z  2017  roku,  ogólnopolski  sondaż  pokazał,  że  “tylko  10%  Polaków 

 deklaruje,  że  osobiście  zna  artystę),  a  30%  —  że  zna  taką  osobę  ze  słyszenia.  Zdecydowanie 

 najczęściej  jest  to  albo  znajomość  wynikająca  z  bliskiej  relacji  innego  typu  niż  bycie 

 odbiorcą  sztuki,  albo  też  oparta  na  zapośredniczeniu  medialnym.  Tylko  co  piąta  ze 

 wspomnianych  40%  (a  więc  8%  Polaków)  zna  artystę  z  jego/jej  wystawy,  a  co  dziewiąta  (a 

 więc  4%  Polaków)  —  ze  szkoły.  Jeśli  prosimy  ankietowanych  o  podanie  nazwiska  znanych  im 

 artystów,  to  tylko  10%  wskazuje  choć  jednego  artystę  z  obszaru  sztuk  wizualnych,  a  dominują 

 wśród  nich  znajomi  lub  członkowie  rodziny,  a  następnie  wymienione  są  nazwiska  nieżyjących 

 mistrzów  (Matejko,  Kossak,  Fangor,  Kantor,  Hasior,  Wróblewski  czy  Boznańska).” 

 (Krajewski, Schmidt, 2017) 

 Lew  Tołstoj  (1980)  w  swoim  eseju  Co  to  jest  sztuka?(1897)(Что  такое 

 искусство?)  podkreśla  konieczność  współpracy  nauki  i  sztuki,  argumentując,  że  obie  te 

 84 



 dziedziny  wzajemnie  się uzupełniają  i  pełnią  kluczową  funkcję  w  rozwoju  społeczeństwa. 

 Według  Tołstoja  nauka  dostarcza  wiedzę  o  rzeczywistości,  podczas  gdy  sztuka  czyni  tę 

 wiedzę  dostępną  poprzez  emocje  i  własne  doświadczenie,  co  umożliwia  jej  głębsze 

 oddziaływanie na człowieka. 

 Według  mnie,  sztuka  ma  w  sobie  ogromny  potencjał,  który  może  otworzyć  drzwi  do 

 głębszego  zrozumienia  siebie,  innych  ludzi  i  świata,  jednocześnie  rozwijając  wrażliwość  i 

 umiejętność  postrzegania  różnorodnych  aspektów  rzeczywistości.  Odnośnie  głębszego  i 

 szerszego postrzegania świata można przywołać słowa: 

 Niestety  współczesny  człowiek  najczęściej  posługuje  się  pojęciami,  słowami. 

 Poznawanie  i  opisywania  świata  za  pomocą  intuicji,  symboli,  obrazów  jest 

 nam  mało  znajome.  Współczesna  cywilizacja  komunikuje  na  podstawie  pojęć, 

 słów,  które  jak  widzimy,  bardzo  często  mogą  wprowadzić  w  błąd  i  powoduje, 

 że nasze myślenie o świecie jest bardzo ograniczone. 

 Bardzo  ważne  jest  rozwijać  zmysły  i  inne  zdolności  poznawcze  człowieka,  by  głębiej 

 odczuwać  i  lepiej  rozumieć  rzeczywistość.  Rudolf  Arnheim  (2011)  również  zwraca  uwagę  na 

 niepoważne traktowanie naszych narządów zmysłowych: 

 Zdegradowaliśmy  nasze  oczy  do  roli  instrumentów  pomiarowych  i 

 rozpoznających  -  stąd  nieurodzaj  idei,  które  można  wyrazić  obrazowo 

 o  nieumiejętność  wykrywania  znaczeń  w  tym,  co  się  widzi.  Nic 

 dziwnego,  że  czujemy  się  zagubieni  w  obecności  przedmiotów,  które 

 mają  sens  jedynie  dla  wyobraźni  nie  wyjałowionej  i  odwołujemy  się  do 

 pomocy bardziej swojskiego środka: słów. 

 2.2. Sztuka a zmiana 

 Andrzej  Urbanowicz  wierzył,  że  aby  coś  stworzyć,  trzeba  najpierw  poznać  siebie.  W  jednych 

 ze  swoich  listów  do  Zygmunta  Stuchlika,  z  propozycją  regularnych  spotkań  twórczych,  pisał 

 (Urbanowicz, 1964, w: Karpowicz, Parfianowicz, Xawery Stańczyk, 2018, s.329): 

 85 



 [cel  spotkania]  pogłębiać  swą  wiedzę  o  świecie  o  świecie  życia  i 

 przygód  duchowych  oczywiście  przede  wszystkim,  wiedzę  o  kulturze, 

 jej  genezie,  potrzebach  i  celach  wiedzę  o  psychice  człowieka  i 

 społeczeństwa  w  końcu  wiedzę  o  nas  samych  gdyż  myślę  –  chcąc  coś 

 robić  zmieniać  czy  stwarzać  –  siebie  trzeba  poznać  przede  wszystkim  i 

 od siebie zaczynać 

 Jednym  z  najważniejszych  aspektów  sztuki  jest  jej  zdolność  do  wywoływania 

 podświadomych  emocji  i  budowania  idei,  pomysłów,  znaczeń  poprzez  oddziaływania  na 

 różne  organy  zmysłów.  Artysta  można  powiedzieć  pełni  rolę  “medium”  -  zawsze  ma  w  sobie 

 jakieś  pytanie,  zjawisko,  które  bada,  albo  jakiś  konkretny  przekaz.  Waniek  (2006)  pisał,  że 

 “powołaniem  artysty  jest  obcowanie  z  tym,  co  ukryte”  .  Artysta  jest  ciekawy  wszystkiego, 

 chce  swoją  twórczością  dotrzeć  do  “prawdy”.  Dzieła  sztuki  mogą  wzbudzać  zachwyt, 

 zaskoczenie,  strach,  smutek  lub  radość.  Wzruszające  melodie  muzyczne  potrafią  przenieść 

 nas  w  inny  stan  umysłu  i  pobudzić  nasze  najgłębsze  uczucia.  Teatr  i  taniec  mogą  opowiadać 

 historie,  które  poruszają  nasze  serca  i  umysły;  ilustrują  różne  ukryte  w  nas  postaci,  archetypy 

 i  przeżycia.  Postrzeganie  sztuki  jako  przeżycia,  oczyszczenia  (katharsis)  i  zmiany  było 

 odwieczne  i  nadal  istnieje  w  sztuce  współczesnej.  Sama  historia  sztuki  to  proces  niezwykle 

 złożony,  pełen  dynamicznych  przemian,  które  ukazują,  że  artyści  zawsze  byli 

 poszukiwaczami  i  badaczami  rzeczywistości  i  jej  fundamentalnych  praw.  Ich  twórczość  nie 

 tylko  odzwierciedlała  epokę,  w  której  żyli,  ale  także  stanowiła  reakcję  na  świat, 

 społeczeństwo  oraz  aktualny  stan  wiedzy.  Dzieła  sztuki,  będące  manifestacją  indywidualnego 

 głosu  artysty,  jednocześnie  pełniły  funkcję  zapisu  historycznego,  tworząc  swoiste 

 zwierciadło ówczesnych wydarzeń, nastrojów społecznych i postępu cywilizacyjnego. 

 Rozwój  idei  w  sztuce  wymaga  wielowymiarowego  spojrzenia.  Artyści,  działając 

 intuicyjnie,  metodą  prób  i  błędów  niejednokrotnie  wyprzedzali  swoją  epokę,  stając  się 

 prekursorami  wynalazków  i  przełomowych  idei.  Doskonałym  przykładem  takiego 

 artysty-badacza  jest  Goethe,  który  w  swojej  teorii  kolorów  opisał  zjawiska  znacznie 

 wyprzedzające  ówczesne  badania  naukowe  (Rottenberg,  2024).  Jego  przekonanie,  że  kolory 

 powstają  w  wyniku  interakcji  światła  i  ciemności,  choć  później  zostało  zrewidowane  przez 

 fizyków,  zainspirowało  kolejne  pokolenia  zarówno  naukowców,  jak  i  twórców.  Z  kolei, 

 86 



 wynalezienie  aparatu  fotograficznego  wywarło  głęboki  wpływ  na  działania  artystów,  sposób 

 postrzegania  koloru,  przestrzeni  i  formy  w  sztuce.  (Czartoryska,  1965).  Artyści,  zwolnieni  z 

 konieczności  realistycznego  przedstawiania  rzeczywistości,  zaczęli  badać  kolor,  przestrzeń, 

 formy  jako  autonomiczne  zjawiska.  Sztuka  poszerzała  swoje  granicy  -  stała  narzędziem 

 badawczym  nad  emocjami,  zjawiskami  metafizycznymi,  psychologicznymi  oraz  nowymi 

 wymiarami  estetycznymi.  Ta  zmiana  stała  się  szczególnie  widoczna  w  XIX  i  XX  wieku, 

 kiedy  powstał  modernism  i  kierunki  takie  jak  m.in.  impresjonizm,  orfizm,  dadaizm, 

 abstrakcja,  fowizm,  futuryzm,  kubizm,  ekspresjonizm,  surrealizm  itd.  Artyści  eksplorowały 

 granice  ludzkiej  percepcji,  rozwoju  i  możliwości  twórczych.  Koniec  XIX,  początek  XX 

 wieku  przyniósł  wzrost  zainteresowania  podświadomością,  czego  źródłem  były  przełomowe 

 teorie  Freuda  i  Junga.  Psychologia  i  psychoanaliza  zainspirowały  artystów  do  eksploracji 

 nieświadomości  jako  przestrzeni  twórczej.  Sztuka  stała  się  także  polem  badań  nad 

 duchowością  i  naturą  ludzkiej  egzystencji.  Idee  te  znalazły  swoje  wyraziste  odbicie  w 

 teozofii  (Helena  Bławatska),  a  później  w  antropozofii  Rudolfa  Steinera  (1924),  które 

 postrzegały  sztukę  jako  pierwotną  esencję  ludzkości,  narzędzie  samorozwoju  i  drogę  do 

 duchowego  oświecenia  (Steiner,  2004).  Steiner  przez  wiele  lat  analizował  podejście 

 Goethe’go do sztuki jako do całości i do medium rozwoju jednostki (Sałdan, 2014). 

 Więc  sztuki  wizualne  zaczęli  poszerzać  swoje  pole  oraz  łączyć  się  z  innymi  dziedzinami, 

 takimi  jak  muzyka,  literatura,  medycyna,  pedagogika  czy  filozofia,  tworząc  nowe, 

 interdyscyplinarne  podejścia  do  twórczości  jako  całości.  Zainteresowania  artystów 

 podświadomością  spowodowało,  że  zaczęto  traktować  sztukę  jako  drogę  do  samorozwoju  i 

 do  rozwoju  innych.  Podejmowano  próby  przekształcenia  jednostki  za  pomocą  przeżyć 

 artystycznych.  Do  tego  pola  działań  można  zaliczyć  m.  in.  plenery  artystyczne  w  Monte 

 Verita,  gdzie  spotykali  się pisarzy,  artyści,  poeci,  intelektualiści  aby  “uzdrawiać  życie” 

 (Rottenberg,  2024).  Wśród  uczestników  Monte  Verita  byli  Herman  Hesse,  Carl  Gustav  Jung, 

 Erich  Maria  Remarque,  Hugo  Ball,  Isadora  Duncan,  Rudolf  Steiner,  Paul  Klee,  Max  Weber  i 

 inni.  (tamże).  Manifesty  Futurystów,  praktyki  dadaistyczne,  również  podejmowali  próby 

 zmienić  system  i  zaangażować  publiczność.  Warto  również  wspomnieć  teatr  Brechta, 

 działania  Allana  Kaprowa,  wprowadzenie  atonalności  Debussy.  Więc  koniec  XIX,  początek 

 XX  wieku  można  określić  jako  period  rewolucji  w  sztuce  (w  tym  muzyka,  teatr,  literatura, 

 87 



 taniec)  która  również  odbiła  się  na  naukach  społecznych,  humanistycznych  i  ścisłych.  To 

 również dało początek edukacji kulturowej i  pedagogice społecznej i  emancypacyjnej. 

 W  książce  “Etos  Nowej  Sztuki”  Brach  Czaina  (1984)  również  wskazuje  na  wyżej 

 wymienione  fakty  jako  na  początek  zmian  w  sztuce  plastycznej/wizualnej,  które  poszerzyły 

 swoje  granicy  i  postawiły  nowe  problemy  filozoficzno-kulturowe  -  “miejsca  człowieka  w 

 świecie  oraz  jego  czynnej  roli”  (Tamże,  s.  17.)  Jako  przykład  kontynuacji  myśli  “zmiany” 

 jako  rozwoju  jednostki  mogą  być  działania  parateatralne  Grotowskiego,  w  których  twórca 

 dążył  do  wprowadzenia  jak  widzów  tak  i  aktorów  w  inny  stan  “siebie”.  Dla  Grotowskiego 

 równie  ważne  było  odnowienie  kultury  poprzez  podniesienie  świadomości  jednostek. 

 (Tamże,  s. 72-99). 

 Kontakt  z  usymbolizowanymi  strukturami  ludzkiego  ducha  (ludzkich 

 doświadczeń  kulturowych)  może  powodować  wyzwalanie  się  procesów 

 duchowych,  które  z  kolei  -  choć  indywidualnie  -  mogą  stanowić  jeden  z 

 czynników  przebudowy  kultury  współczesnej  w  kierunku  pogłębienie  w 

 niej elementów duchowych.  (tamże, s.92) 

 Działania  grupy  Oneiron  (Urszula  Broll,  Henryk  Waniek,  Andrzej  Urbanowicz,  Antoni 

 Halor,  Zygmunt  Stuchlik)  rownież  były  nastawione  na  rozwój  własnego  potencjału 

 twórczego,  odkrycie  “ukrytego  źródła”  (prawdy,  piękna,  dobra)  poprzez  doskonalenie  się  i 

 zdobywanie wiedzy. (Mrabb, Tyrell, Urbanowicz, Waniek, 2006). 

 Sztuka  od  zawsze  była  czymś  więcej  niż  tylko  aktem  tworzenia  –  stanowiła  doświadczenie 

 głęboko  osobiste,  magiczne  i  duchowe,  które  pozwalało  artystom  i  odbiorcom  zajrzeć  w  głąb 

 siebie,  na  nowo  przeżyć  emocje  i  odkrywać  nowe  perspektywy.  Kostołowski  (2005,  s.41) 

 porównuje  problem  artystyczny  z  problemem  poszukiwania  kamienia  filozoficznego.  Każdy 

 akt  twórczy  to  nie  tylko  materializacja  wizji,  ale  także  sposób  na  porządkowanie 

 wewnętrznego  świata,  eksplorowanie  duchowości  i  budowanie  więzi  z  czymś  większym  niż 

 my  sami.  Te  aspekty  sztuki,  będące  jej  fundamentem,  w  ostatnim  tysiącleciu  przeżywają 

 dynamiczny rozkwit. 

 W  książce  Sztuka  jako  doświadczenie  (1975)  John  Dewey  czasami  nazywa 

 doświadczenie  estetyczne,  czyli  moment  transakcyjny,  „ciągłą  interakcją”  między  całym 

 organizmem  [odbiorcą]  a  obiektem  sztuki.  Sztuka  może  stanowić  miejsce  profanum,  gdzie 

 88 



 możemy  odnaleźć  połączenie  z  czymś większym  i  odciąć  się  od  codziennych  trosk.  Dewey 

 uważał,  że  sztuka,  będąc  językiem  demokratycznym  ma  fundamentalną  rolę  w  edukacji 

 dlatego,  że  jest  głębszym  sposobem  komunikacji,  rozwija  wrażliwość  oraz  zdolność 

 całościowego  doświadczania  świata  oraz  społeczeństwa.  Pisał:  „Dzieła  sztuki,  poruszając 

 uczucia  i  wyobraźnię,  pozwalają  nam  włączyć  się  w  inne,  odmienne  od  naszych  rodzaje 

 wzajemnych stosunków i partycypacji”  (Dewey,1975, s. 409). 

 Alain  de  Botton  (2021)  w  książce  “Sztuka  jako  terapia”  wskazuje,  że  obcowanie  ze 

 sztuką ma  ogromny  wpływ  na  rozwój  jednostki,  oraz  że  sztuka  szeroko  rozumiana  może 

 służyć  jako  narzędie  teraupeutyczne  (wspierające)  i  zawiera  w  sobie  siedem  funkcji  : 

 zapamiętywanie  (poprzez  dzieła  sztuki  możemy  doświadczać  momenty,  stany,  które  artysta 

 chciał  przekazać  poprzez  swoje  dzieło,  porównywać  je  ze  swoimi  odczuciami),  nadzieja 

 (poprzez  estetyczne  doznania,  detale,  kolory,  idealizowanie  niektórych  momentów 

 rzeczywistości,  przenosimy  się  do  innego  wymiaru-wymiary  nadziei  i  marzeń),  smutek 

 (smutek  nie  zawsze  jest  złą  emocją.  Smutek  czasami  pomaga  nam  się  skupić  i  wejść  w  stan 

 kontemplacji,  melancholii  (która  również  jest  porównywana  ze  stanem  “dochodzenia  do 

 siebie”  (Sławek,  2018).  Doświadczenie  smutku  przez  dzieło  sztuki  również  pokazuje,  że  nie 

 jesteśmy  z  tym  smutkiem  sami,  inni  też  w  podobny  sposób  mogą  reagować  i  odczuwać 

 smutek.),  powrót  do  równowagi  (muzyka,  kolory,  wnętrze,  filmy  -  to  wszystko  oddziałuje  na 

 nasze  emocje  i  stany  psychiczne.  Poprzez  sztukę  możemy  znaleźć  równowagę  -  odpowiedni 

 utwór  muzyczny  może  podnieść  nastrój,  albo  oglądanie  odpowiedniego  obrazu/filmu  może 

 uspokoić  emocje,  zrozumienie  siebie  i  wzrost  (doświadczając  sztukę  zadajemy  pytania  - 

 dlaczego  ten  obraz  mi  się podoba  albo  się  nie  podoba?  Czego  uczy  ten  film?  Dlaczego  ta 

 muzyka  podnosi  mnie  na  duchu?  Takiego  rodzaju  pytania  pomagają  nam  lepiej  zrozumieć 

 siebie  oraz  wyrosnąć  jako  osobowość  z  psychologicznego  punktu  widzenia)  oraz  docenianie 

 (oglądając  dzieła  sztuki,  możemy  spojrzeć  na  niektóre  rzeczy  z  innej  perspektywy,  z 

 perspektywy  artysty,  co  pozwala  docenić  niektóre  aspekty,  momenty  życia,  zastanowić  się 

 nad  czymś,  przeanalizować,  zmienić  punkt  widzenia).  Myślę,  że  wymienione  aspekty 

 również podkreślają wartość sztuki jako narzędzie edukacyjnego. 

 Jan  Berdyszak  w  jednym  z  notatników  pisał:  “Malowidła,  obrazy  i  zapisy  zawsze 

 stanowią  okna  na  czasy”  (Berdyszak,  2010).  Davvetas  i  Smith  (1987,  s.22),  opisując  pracy 

 Cy  Twombly’ego,  mówi  że  “twórczość  artysty  jest  porównywalna  z  tym  pragnieniem 

 89 



 zapisywania,  które  interweniuje  pomiędzy  tym,  co  widzialne,  a  niewidzialne,  stając  się 

 podmiotem.”  Tworząc  artysta,  jako  reporter,  badacz,  staje  się  medium,  instrumentem  do 

 przekazywania  informacji  o  sobie,  o  czasie  w  którym  żyje  w  postaci  swoich  dzieł.  Davvetas 

 (tamże) również  analizuje słowo “malarstwo”: 

 Greckie  słowo  oznaczające  malarstwo,  zographike,  jest  połączeniem 

 słów  graphike  („pisanie”)  i  zoon  („istota  żywa”).  Jeśli  przyjmiemy,  że 

 to  słowo  oznacza  (przynajmniej  dla  Greków)  nic  więcej  niż  sztukę 

 zapisywania  życia,  nie  zapominając  przy  tym,  że  graphike  wiąże  się 

 również  z  gotowością  i,  co  ważniejsze,  pragnieniem  Bytu,  aby 

 zapisywać,  szkicować  to,  co  jest  najbardziej  imponujące  lub 

 zaskakujące w życiu … 

 Sztuka  jest  niezwykle  silnym  narzędziem  do  badania  i  wyrażania  naszych  emocji  i 

 odczuć,  które  często  trudno  jest  nam  wytłumaczyć  i  przekazać  w  inny  sposób  niż 

 artystyczny.  Niektóre  odczucia  są  na  tyle  skomplikowane,  że  nawet  nie  możemy  ich 

 dokładnie  określić.  Znany  dyrygent  Bernstein,  który  był  doskonałym  wykładowcą  i 

 nauczycielem,  tłumaczył,  że  nie  trzeba  znać  nut,  aby  zrozumieć  muzykę.  Celem  jego 

 “koncertów  dla  młodych  ludzi”  było  podniesienie  świadomości  szerokiej  publiki  na  temat 

 muzyki  (Bernstein,  2006).  Według  niego,  utwór  muzyczny  potrafi  oddziaływać  na  nasze 

 emocje  i  zmysły  w  taki  sposób,  że  możemy  nawiązać  dialog,  powstaje  rozmowa  między 

 odbiorcą  a  utworem.  Każdy  może  w  swój  sposób  odczuwać  melodie,  rozumieć  dźwięki. 

 Bernstein  również wskazuje  (tamże),  że  utwór  muzyczny  może  być  sugestią  (w 

 szczególności  utwory  impresjonistyczne),  może  wskazywać  nam  coś,  nie  mówiąc/pokazując 

 konkretnie.  Więc  te  słowa  można  odnieść  do  każdego  rodzaju  sztuki.  Sugestie,  emocje, 

 myśli,  które  otrzymujemy  obcując  ze  sztuką  albo  tworząc  sztukę  pomagają  nam  głębiej 

 spojrzeć wewnątrz siebie. 

 ...sztuka  musi  odsłaniać  w  świecie  to,  czego  nie  ma  w  jego  widokach 

 naocznych,  mianowicie  utajony  urok  jego  brzydoty,  niejawną 

 karłowatość  jego  wdzięków,  śmieszność  jego  wzniosłości,  mizerię 

 przepychu  i  drogocenność  nędzy  -  słowem  odsłaniać  wszystkie  sekretne 

 włókna,  wokół  których  obrastają  empirycznej  jakości  i  które  czynią  te 

 90 



 jakości  cząstkami  naszego  upadku  lub  naszej  dumy.  (Kołakowski, 

 2005, s.55-56) 

 Karl  Jaspers(1990)  również  bardzo  dużo  uwagi  poświęca  sztuce  w  kontekście 

 integralnego  rozwoju  człowieka,  traktując  ją  jako  niezbędny  element  rozwoju  człowieka. 

 Nazywał  sztukę  “rozjaśnianiem  egzystencji”  (s.305).  Pisał:  “To,  co  właściwe  jest 

 człowiekowi  jako  takiemu:  myśląc,  dążyć  do  wzlotu  w  filozofowaniu;  oglądając, 

 rozkoszować  się  zaspokojeniem  płynącym  obecności  w  bytu  w  obrazie  może  zostać 

 przekazane  dzięki  dziełom,  które  tworzą  jednostki  nazywane  filozofami  i  artystami.  ”  Jaspers 

 widział  w  twórczości  głęboki  sens  filozoficzny  i  psychologiczny.  Sztuka  była  dla  niego  drogą 

 do spotkania z głębszymi formami rzeczywistości i doświadczenia jej w pełni. 

 Tam,  gdzie  sztuka,  rozświetlając  wszystkie  otchłanie  i  okropności 

 istnienia,  mimo  wszystko  przemienia  je  w  jasną  świadomość, 

 pewniejszą  bytu  niż  najjaśniejsza  myśl,  człowiekowi  wyzwolonemu  z 

 zamętu  i  namiętności  zdaje  się,  że  nie  tylko  spogląda  w  oblicze 

 wieczności,  w  której  wszystko  jest  zniesione,  ale  w  niej  trwa.  (tamże, 

 s.307) 

 Rozwój  emocji  jest  kluczowym  aspektem  dla  każdej  jednostki  i  stanowi  bardzo  ważną 

 część  w  rozwoju  całościowym  i  edukacji.  Sztuka  stymuluje  rozwój  inteligencji  emocjonalnej, 

 kreatywności,  wyobraźni  i  umiejętności  komunikacji.  Ludzie,  którzy  mają  możliwość 

 eksperymentowania  z  różnymi  formami  sztuki,  rozwijają  zdolności  poznawcze  i 

 emocjonalne.  Sztuka  daje  im  swobodę  wyrażania  siebie  i  odkrywania  własnego  (czasami 

 ukrytego)  potencjału.  Sztuka  również  może  być  niezwykle  inspirująca.  Dzieła  wielkich 

 artystów  mogą  pobudzać  naszą  wyobraźnię  i  skłaniać  nas  do  myślenia  poza  utartymi 

 ścieżkami.  Mogą  nam  pokazać  nowe  perspektywy,  prowokować  pytania  i  zachęcać  do 

 poszukiwania  głębszego  sensu.  Sztuka  jest  jak  okno,  przez  które  możemy  spojrzeć  na  świat 

 w  zupełnie  inny  sposób,  odkrywając  jego  piękno  i  tajemnice.  Można  tutaj  przywołać  cytat 

 Słomczyńskiego:  “Istnieje  na  świecie  wielka  grupa  szczęśliwców,  którzy  odrzucają  jako 

 oczywisty  nonsens  wszystko  to,  czego  nie  są  w  stanie  zrozumieć  na  pierwszy  rzut  oka.  Ludzie 

 91 



 ci  wymagają  od  sztuki  jedynie  najwyższej  zręczności  w  powielaniu  tego,  co  im  najbliższe  i 

 najlepiej znane.”  (Słomczyński, 1969, s.825) 

 Dla  Malraux  rzeczywistość,  do  której  odnosi  się  sztuka,  ma  charakter  metafizyczny.  To 

 słowo (sztuka) według autora  jest notorycznie niejasne (Allan, 2005): 

 Sztuka  jest  odpowiedzią  na  wczesne  poczucie  człowieka  o  jego 

 nieistotności  wobec  porządku  rzeczy,  w  którym  jego  obecność  wydaje 

 się  nie  mieć  żadnego  znaczenia.  Niezależnie  od  tego,  czy  jest  to  sztuka 

 wizualna,  literatura  czy  muzyka,  sztuka,  jak  pisze  Malraux,  jest  jednym 

 ze sposobów, w jakie człowiek „zaprzecza swojej nicości”(tamże, s.83) 

 Więc  co  to  jest  sztuka  dzisiaj?  “Współczesna  definicja  sztuki  zwraca  się  raczej  ku  jej 

 wymiarowi  społecznemu,  a  więc  słuszniejsze  byłoby  tu  przywołanie  argumentu  ważności  niż 

 piękna”  (Bukowski,  s.68,  Plastyka  w  szkole,  2/1985)  pisał  Bukowski.  Teraz  można  dodać 

 również  wymiar  edukacyjny  i  duchowy  jako  elementy  współgrające  ze  sztuką.  Sztuka  jest 

 nośnikiem  różnych  kultur,  tradycji  i  perspektyw.  Dzięki  eksploracji  różnych  jej  form 

 możemy  poznać  i  zrozumieć  różnorodność  kulturową,  zanurzyć  się  w  innych  podejściach  i 

 zobaczyć  świat  z  perspektywy  innych  ludzi.  Z  wyżej  wymienionych  powodów  można 

 stwierdzić,  iż  sztuka  ma  ogromny  edukacyjny  potencjał,  który  może  wpływać  na  rozwój 

 jednostki i społeczeństwa na wielu poziomach. 

 2.3. Estetyczne wychowanie/ edukacja przez sztukę, do sztuki, sztuką 

 Każda  z  form  sztuki  wnosi  coś  unikalnego  do  naszego  życia,  inaczej  na  nas  wpływa,  otwiera 

 nowe  perspektywy,  uczy  różnych  rzeczy  w  różne  sposoby.  Jeżeli  sztuka,  w  poważnym 

 znaczeniu  tego  słowa,  od  samego  swego  początku  była  związana  z  duchowością,  z 

 samopoznaniem,  badaniem  rzeczywistości,  z  poznaniem  świata,  z  rozwojem  emocjonalnym  i 

 duchowym,  to  dlaczego  “nauczanie”  sztuki  (albo  że  nauczanie  sposobów  rozumienia  sztuki) 

 przebiega w taki a nie inny sposób? 

 Edukacja  do  sztuki  czy  sztuką  czy  o  sztuce,  przez  sztukę?  Wychowanie 

 plastyczne/wychowanie estetyczne/ edukacja artystyczna - co to jest? 

 92 



 Idea,  że  sztuka  może  pełnić  funkcję  edukacyjną,  ma  swoje  korzenie  w  filozoficznych  i 

 pedagogicznych  założeniach,  które  stopniowo  ewoluowały  w  XX  wieku.  “Idea,  że  sztuka 

 może  edukować  (a  nie  tylko  pełnić  rolę  pięknego  obiektu  lub  być  dowodem  inspiracji, 

 pomysłowości  czy  umiejętności  artysty),  nie  jest  całkowicie  nowa.  Szkoły  sztuki  i  grupy 

 artystyczne  XX  wieku,  takie  jak  Bauhaus  (1919-1933,  Niemcy)  czy  Black  Mountain  College 

 (1933-1957,  USA),  już  wtedy  prezentowały  podobne  podejścia  do  rozumienia  roli  sztuki  i 

 artysty,  nie  tylko  w  obrębie  świata  sztuki,  ale  także  w  i  dla  szerszego  społeczeństwa,  w  którym 

 artysta  działa”  (Vidokle,2010;Nikolić,2016;  Šuvaković,2012,  za:  Stojanović,  2017). 

 Współczesne  podejście  do  sztuki  jako  narzędzia  edukacyjnego,  wywodzące  się  z  tych 

 tradycji,  rozszerza  te  idee,  obejmując  nie  tylko  kontekst  artystyczny,  ale  także  kwestie 

 społeczne,  ekologiczne  i  polityczne.  Artysta  staje  się  mediatorem,  który  poprzez  swoje 

 działania i twórczość buduje mosty między wiedzą, wartościami a praktyką. 

 Sztuka  nie  jest  czymś  uniwersalnym,  stałym,  danym  raz  na  zawsze  -  jej 

 sens  jest  lekturą  otwartą.  Sztuka  jest  znakiem  pustym,  który  zaczyna 

 funkcjonować  w  momencie  odbioru,  nasycając  się  całym  kontekstem 

 odbiorcy.  (Jan  Świdziński  w  rozmowie  z  Grzegorzem  Dziamskim, 

 Flash Art 3/92). 

 Moim  zdaniem,  celem  edukacji  artystycznej  jest  wskazanie  różnych  opcji  doświadczania 

 i  używania  sztuki.  Nie  każdy  może  i  chce  być  artystą/twórcą  zawodowo,  nie  każdy  ma  takie 

 predyspozycje,  ale  każdy  może  doświadczać  sztukę,  uczyć  się  przez  sztukę,  poznawać  przez 

 sztukę. Abraham Maslow (2013) pisał: 

 Mam  przeczucie,  że  pojęcie  twórczości  zbliża  się  coraz  bardziej  do 

 pojęcia  zdrowej,  samorealizującej  się  w  pełni  ludzkiej  osoby  i  w  końcu 

 może  okazać  się,  że  dotyczą  one  tego  samego.  Skłaniam  się  także  ku 

 wnioskowi,  że  twórcze  artystyczne  wychowanie,  czy  też  lepiej 

 wychowanie  przez  sztukę,  może  okazać  się  szczególnie  ważne  nie  tylko 

 dla  stwarzania  artystów  czy  dzieł  sztuki,  lecz  dla  stwarzania  lepszych 

 ludzi. 

 93 



 Arystoteles  (Arystoteles,  Krąpiec,  Maryniarczyk,  Żeleźnik,  1986,  t.I,  s.2)  rozpatrywał 

 sztukę  również  bardziej  jako  wiedzę,  jako  proces  mentalny,  niż  jako  techniki  opartej  na 

 doświadczeniu: 

 Mimo  to  jednak  sądzimy,  że  poznanie  i  rozumienie  przynależą  raczej 

 do  sztuki  niż  do  dziedziny  doświadczenia.  I  ludzi  ze  znajomością  sztuki 

 uważamy  za  mądrzejszych  w  porównaniu  z  tymi,  którzy  mają  tylko 

 doświadczenie,  gdyż  w  ogólnym  przekonaniu  wiedza  towarzyszy 

 mądrości. 

 Zazwyczaj  na  kierunkach  edukacji  artystycznej  uczą  technik,  historii  sztuki.  Tę  wiedzę  z 

 założenia  trzeba  przekazywać  uczniom.  Jednak  nie  uczą  w  jaki  sposób  trzeba  rozumieć 

 sztukę,interpretować,  nie  ma  mowy  o  tym  co  to  jest  proces  twórczy,  na  ile  i  dlaczego  jest  on 

 ważny.  Problem  ten  zaczyna  się  nawet  od  wcześniejszej  edukacji.  Na  lekcjach  plastyki  w 

 szkołach  widzimy,  w  jaki  sposób  uczono  dzieci  myśleć  o  sztuce:  albo  odwzorowujemy  w 

 prostym  ujęciu  tego  słowa  rzeczy  -  obrazy  znanych  artystów,  powtarzamy  technikę 

 wykonania  czegoś  bez  zastanowienie  się  dlaczego;  albo  uczymy  się  robić  coś  plastycznego 

 również  według  wzoru,  według  schematu(Giroux,  2019).  Prace  z  lekcji  plastyki  są  również 

 oceniane,  co  tłumi  kreatywność.  Małgorzata  Minchberg  pisze, że:  “Ocenianie  w  szkole 

 odbiera  sprawczość  i  nie  dotyczy  twórczości,  bowiem  ocenia  się  za  przewidywalny  efekt” 

 (Minchberg,  2022,  s.42).  Popek  (2016,  s.7)  mówi  o  konieczności  “  odejścia  od  strategii 

 podających  i  reprodukcji  wiedzy  (systemu  szkoły  tradycyjnej)  na  rzecz  strategii 

 polimetodycznych  (systemu  szkoły  nowoczesnej,  bazującej  na  interakcji  różnic 

 indywidualnych).”  Anda  Rottenberg  (2003)  wskazuje  na  problem  edukacji  artystycznej, 

 mówiąc,  że  szkoły  nie  kształcą  widza.  Uważa,  że  sztuka  jest  językiem,  a  zdolności  odbioru, 

 rozumienia  tego  języka  można  wykształcić  tak  samo  jak  jakiekolwiek  inne.  Lekcje  plastyki, 

 w  większości  przypadków,  zamiast  inspirować  i  uczyć  twórczości,  zabijają  kreatywność  i 

 chęć  poznania  sztuki.  Zadaniem  nauczyciela  plastyki  jest  przede  wszystkim  zachęcenie 

 odkrycia sensu sztuki i sensu tworzenia. Być odbiorcą sztuki też trzeba umieć. 

 Leszek  Brogowski  (1990,  s.7)  zaczyna  książkę  dla  uczniów  i  nauczycieli  plastyki  ze 

 słów:  “Sztuka  nie  nadaje  się  do  tego,  by  ją  czcić  lub  postponować,  by  w  nią  wierzyć  lub  ją 

 94 



 odrzucać;  sztuki  trzeba  doświadczyć  -  tylko  wtedy  odkrywa  się  przed  nami  jej  sens”  . 

 Uważam,  że  współczesna  edukacja  artystyczna  powinna  bazować  sposoby  nauczania  na  tej 

 tezie,  ponieważ  nie  można  sztuki  nauczyć.  “Sztuka  (=edukacja)  -  to  nie  zbytek,  lecz  chleb 

 powszedni duszy; nie upiększenie życia, lecz życie samo”  (Marchlewski, 1901). 

 Fryderyk  Schiller  (1972)  w  swoich  Listach  o  estetycznym  wychowaniu  człowieka 

 podejmuje  fundamentalne  zagadnienia  związane  z  rolą  sztuki  w  procesie  kształtowania 

 człowieka.  W  kontekście  XVIII-wiecznych  przemian  społeczno-politycznych,  Schiller  widzi 

 w  estetyce  drogę  do  harmonii  wewnętrznych  i  zewnętrznych  czynników  oraz  do 

 świadomości  nad  sobą  i  rozumienie  swojej  roli  jako  jednostki.  Listy  te  są  filozoficzną 

 refleksją  nad  możliwością  osiągnięcia  pełni  człowieczeństwa  poprzez  rozwój  zmysłów, 

 uczuć  i  rozumu,  gdzie  sztuka  odgrywa  wiodącą  rolę.  Idee  Schillera  odnalazły  swoje  miejsce 

 w  świecie  pedagogicznym.  Tymi  poglądami  inspirował  się  między  innymi  Pestalozzi, 

 Froebel,  Ruskin,  Dewey,  Steiner,  Montessori,  Suchodolski,  Łukaszewicz,  Read.  Wszystkich 

 tych  twórczów,  chociaż  dzialałi  oni  w  różne  czasy,  łączyła  idea  wszechstronnego  rozwoju 

 człowieka,  gdzie  twórczość  ma  wiodącą  rolę  ponieważ  pozwala  na  własne  poszukiwania, 

 odkrycia  i  poglądy.  John  Dewey  (1933,  s.9)  uważał,  że  “wychowanie  jest  pewnym  procesem 

 życiowym,  a  nie  przygotowanie  do  przyszłego  życia.”  Dlatego  sam  ten  proces  powinien  być 

 twórczy,  ciekawy,  pełen  pytań  i  aspiracji.  Dla  Ruskina  najważniejszym  aspektem 

 wychowania estetycznego była nauka zachwycania się światem (Wojnar, 1977, s. 42). 

 Wychowanie  estetyczne  często  jest  określano  mianem  edukacji  kulturalnej  (Olbrycht, 

 2019).  Na  gruncie  polskim  pierwszą  książką  o  wychowaniu  estetycznym  wydała  Janina 

 Mortkowiczowa  już  w  1903  roku.  Jej  założeniem  było  również  wychowanie  harmonijnego 

 całokształtu  człowieka.  (Pankowska,  2017).  Mortkowiczowa  (1903)  uważała,  że  sztuka  może 

 być  instrumentem  dla  uwrażliwienia  osób  ludzkich  na  piękno  rzeczywistości,  do  kształcenia 

 wartości moralnych. 

 Irena  Wojnar  (1990,  s.17)  pod  wychowaniem  estetycznym,  mimo  rozwoju  twórczego 

 myślenia  i  wyobraźni  także  wskazuje  na:  „kształtowanie  swoistych  postaw  moralnych  i 

 umysłu  człowieka,  jego  stosunku  do  świata,  do  innych  ludzi  i  do  siebie  samego”  . 

 Wychowanie  estetyczne  miało  na  celu  przede  wszystkim  kształtowanie  postawy  twórczej 

 jednostki,  która  mogłaby  służyć  rozwijaniu  jej  potencjału  oraz  lepszemu  radzeniu  sobie  w 

 różnorodnych  sytuacjach  życiowych.  Nie  chodziło  o  wykształcenie  artysty  zawodowego, 

 95 



 lecz  o  wspieranie  wszechstronnego  rozwoju  człowieka  poprzez  sztukę  i  wrażliwość 

 estetyczną. 

 Podobnie  pisze  o  wychowaniu  plastycznym  Kościelecki  (1979,  s.30),  mówiąc  o 

 przygotowaniu  człowieka  do  całokształtu  różnorodnych  zjawisk.  Uważa,  że  wychowanie 

 plastyczne  “...musi  przygotowywać  do  percepcji  wizualnej  wszystkich  zjawisk  przyrody, 

 techniki,  nauki,  sztuki.”  Wychowanie  przez  sztukę  nie  zakłada  ukształtowania  artysty  jako 

 takiego,  głosi  natomiast,  że  każdy  może  być  artystą  swojego  życia  i  kształtuje  (tworzy) 

 siebie,  by  odnajdywać  własną  tożsamość.  Jeśli  w  procesie  wychowania  przez  sztukę 

 wychowanek  postanowi  zostać  tzw.  zawodowym  artystą,  to  znaczy,  że  ujawnił  się  w  porę 

 potencjał jego uzdolnień i intelektu. (Nowak, 2015 s.255) 

 Dalej  idea  edukacji  artystycznej  (wychowania  estetycznego)  ta  była  rozwijana  przez 

 Irenę  Wojnar,  Bogdana  Suchodolskiego,  Stefana  Szumana,  Ryszarda  Łukaszewicza. 

 Suchodolski  (1961,  s.142)  pisał:  “Wychowanie  przez  sztukę  nie  jest  jednostronnym 

 wychowaniem  człowieka;  jest  jego  wychowaniem  wszechstronnym,  ponieważ  przez  sztukę 

 można  trafić  do  bardzo  wielu  stref  ludzkiej  działalności  i  ludzkich  przeżyć”  Suchodolski 

 również  zaproponował  2  podejścia  wychowania  estetycznego  -  “przez  sztukę”  i  “do  sztuki” 

 (za: Wojnar, 1965). 

 Kościelecki  (1979)  wprowadził  pojęcie  “wychowanie  plastyczne”,  które  również  nie  ma 

 za  dużo  wspólnego  z  obecnym  przedmiotem  szkołym  “plastyka”.  Sam  autor  zadawał  sobie 

 pytania: 

 ...  czy  uczyć,  czy  rozwijać  naturalne  predyspozycje?  Jeśli  uczyć,  to 

 czego?  Malowania  w  jakimś  ze  stylów,  jeśli  tak,  to  w  jakim,  czy  może 

 kolejno  w  każdym,  a  amator  wybierze  sobie  dla  niego  odpowiednią 

 maniere?  Czy  uczyć  tzw.  rysunku  akademickiego,  a  mówiąc  dokładniej 

 rysunku  XIX-wiecznego  realizmu?  Czy  uczyć  tylko  technik  i  prowadzić 

 ćwiczenia z elementami formy plastycznej? 

 Kościelecki  uważał,  że  “wychowanie  dla  przyszłości  powinno  być  prawdziwym 

 wychowaniem  dla  przyszłości,  a  nie  tylko  wychowaniem  dla  przyszłego  trwania 

 teraźniejszości.”  Samą  koncepcję  wychowania  plastycznego  ujmował  w  ten  sposób 

 (Kościelecki, 1979, s.30): 

 96 



 Współczesne  wychowanie  plastyczne  musi  przygotowaé  do  percepcji 

 wizualnej  wszystkich  zjawisk  przyrody,  techniki,  nauki,  sztuki  na 

 równych  prawach,  ponieważ  nikt  nie  może  przesądzić  o  tym,  w  jakim 

 środowisku  wizualnym  młody  człowiek  będzie  uczestniczył  w  życiu. 

 Zadaniem  nowego  wychowania  plastycznego  jest  dostrzeganie  i 

 ustosunkowywanie  się  do  świata  biologicznego,  a  więc  człowieka, 

 zwierząt,  owadów,  mikroorganizmów,  roślin,  kwiatów  itp.,  do  świata 

 nauki,  techniki,  konstrukcji  architektonicznych,  maszyn,  aparatów, 

 sprzętu  użytkowego,  pojazdów  nad-,  na-  i  podziemnych,  na-  i 

 podwodnych.  Musi  ustosunkowaé  się  do  nowych  sytuacji  techniki,  do 

 świata  sztuki,  do  dzieł  różnych  epok,  kontynentów,  kultur,  do  działania 

 plastycznego,  do  kształcenia  wyobraźni  czasoprzestrzennej,  do 

 układów  strukturalnych,  do  widzenia  i  myślenia  kategoriami 

 plastycznymi.  W  przygotowaniu  tym  musi  się  uwzględnić  także 

 nietradycyjne  sytuacje  percepcji  zjawisk  wizualnych:  w  ruchu,  w 

 czasie  pracy.[...]  Zachodzi  potrzeba  wyposażenia  człowieka  w  takie 

 umiejętności  i  sprawności,  by  pomagały  mu  w  ogarnięciu  całokształtu 

 różnorodnych  zjawisk,  ich  umiejscowieniu  i  zrozumieniu.  Wychowanie 

 plastyczne  dla  przyszłości  nie  może  pozostawić  człowieka  w  tej 

 sytuacji bezradnym. 

 Sztuką  również  zainteresowało  się środowisko  psychologiczne  i  psychiatryczne.  Analizy 

 wyobraźni  i  podświadomości  spowodowały,  że  te  dwie  dziedziny  zaczęły  się łączyć.  Jacob  L. 

 Moreno  zauważył,  że  “zachęcanie  dzieci  do  spontanicznego  odgrywania  ich  życiowych 

 problemów  daje  efekt  terapeutyczny”  (Czapów  i  Czapów,  1969,  za:  Janus,  2018,  s.363). 

 Ciekawym  faktem  jest  to,  że  w  języku  angielskim  samo  słowo  “play”  ma  znaczenie  i 

 “zabawy”  i  “sztuki  teatralnej”(Słownik  Merriam-Webster,  2025).  Później  stworzył  autorską 

 technikę  terapeutyczną  -  psychodramę.  Teatr  był  inspiracją  do  wielu  terapeutow  i  badaczy. 

 Shakespeare  był  inspiracją  dla  Freuda,  który  analizował  jego  działa  i  podświadome  aspekty 

 sztuk.  (Holland,  2020).  Jung,  bardzo  dużo  podróżował,  m.in.  do  Afryki  i  Meksyku,  gdzie 

 analizował  rytuały  i  tradycji  miejscowych  “uzdrowicieli”  (Brook,  2019).  Jung  twierdził,  że 

 97 



 proces  twórczy  składa  się  z  ożywionych  archetypów,  które  rozwijają  się  i  przybierają  różne 

 formy  obrazów  dzięki  pracy  nieświadomego  umysłu.  (Jung,  1995;  za:  Limont,  1996,  s.23). 

 “Wyobraźnia  —  według  Junga  —  ma  szczególne  znaczenie  dla  więzi  jednostki  z  kosmiczną 

 siłą,  z  energią  uniwersum.  Połączenie  to  dokonuje  się  właśnie  dzięki  twórczej  wyobraźni, 

 której  ekspresją  są  pierwotne  obrazy  —  archetypy”  (Tamże).  Powstawały  również  inne 

 działania,  nadal  uważane  za  pseudonaukę,  istniejące  również  na  pograniczu  sztuki  (teatr, 

 zabawa,  rytuał)  i  psychologii,  takie  jak  ustawienia  Hellingera,  terapia  EST  Erharda, 

 Psychomagia  Alejandro  Jodorowskiego.  Nadto,  antropologia  kulturowa  już od  dawna 

 rozpatruje  rytuały pierwotne jako  pierwsze formy teatru (Wielechowska, 2005). 

 Huizinga  (1938)  również  podkreśla  ważność  rytuału,  która  polega  nie  tylko  na 

 naśladowaniu  przyrody,  reprezentacji  czegoś,  lecz  ma  głębsze  znaczenie,  które  wpływa  na 

 podświadomość.  Jak  pisał  Merleau-Ponty  (1947,  s.  92)  “Udane  dzieło  ma  tajemniczą moc 

 wyjaśniania  samego  siebie.”  Według  Freuda  wyobraźnia  odgrywa  centralną  rolę  w  procesach 

 nieświadomości,  ponieważ  pozwala  na  ujawnienie  pragnień,  lęków  i  konfliktów,  które  są 

 zbyt  trudne  do  bezpośredniego  uświadomienia  (Dybel,  1995,  s.100-117).  “Środki  ekspresji 

 artystycznej  są  w  stanie  wyrazić  uczucia,  które  następnie  można  poddać 

 kontemplacji.”  (Tuan,  1987).  Te  możliwości  szybko  odnalazły  się  w  medycynie.  Adrian  Hill 

 w  1942  roku  wprowadził  termin  Arteterapia,  który  nadal  ewoluuje  i  jest  obecnie  bardzo 

 popularny.  Hill  był  lekarzem,  który  zauważył,  że  aktywność  twórcza  pomaga  psychicznie 

 pacjentom a stan psychiczny wiąże się ze stanem fizycznym. (Hill, 1945, ss.26-40) 

 “Działania  artystyczne  mogą  być  środkiem  perswazji  społecznej,  drogą  do  samopoznania 

 i  terapii,  pomocą  dydaktyczną  w  edukacji,  a  także  pomocą  w  tworzeniu  nowej  wiedzy  i  jej 

 reprezentacji”  (Piantanida,  McMahon,  Garman  2003).  Read  uważał,  że  sztuka  nie  tylko 

 rozwija  intelekt,  ale  także  wpływa  na  formowanie  charakteru  i  osobowości,  pomagając  w 

 pełniejszym  i  bardziej  harmonijnym  rozwoju  człowieka.  “Dzieło  sztuki  jest  w  pewnym  sensie 

 wyzwoleniem osobowości”  (Read, 1982). 

 Arteterapia  obecnie  zyskuje  coraz  większe  uznanie.  Mimo  rosnącej  popularności, 

 arteterapia  nie  zawsze  spełnia  swoje  prawdziwe  funkcje,  co  wynika  z  szeregu  błędnych 

 interpretacji  i  uproszczeń.  Często  jest  mylona  z  terapią  zajęciową,  co  prowadzi  do  spłycenia 

 jej  znaczenia  jako  profesjonalnej  metody  terapeutycznej.  Ostro  Krytykuje  ten  wątek 

 Józefowski,  określając  arteterapię  jako  “Sposób  oddziaływania  terapeutycznego  przy 

 98 



 pomocy  kreacji  artystycznej.  (Józefowski,  2010).  Według  Kulczyckiego  (1990,  s  7.  za:  Szulc, 

 2011,  s.57)  arteterapią  jest  “optymalizacja  jakości  życia.”  Moim  zdaniem,  arteterapia  ma 

 szansę  wprowadzić  istotne  zmiany  w  podejściu  do  zdrowia  psychicznego  i  edukacji,  pod 

 warunkiem,  że  będzie  właściwie  rozumiana  i  stosowana  w  sposób  przemyślany  oraz 

 profesjonalny. 

 Tomasz  Teodorczyk  (2021,  s.169)  uważa,  że  artyści  mają  jednocześnie  cudowną  i 

 frustrującą  misję,  która  nie  ma  końca  -  poszukiwanie,  tworzenie,  odkrywanie  rzeczy  na 

 nowo: 

 Pisarz,  a  chyba  każdy  artysta,  całą  swoją  twórczością  stwarza  na 

 nowo  świat,  odkrywając  czy  też  nadając  różnym  wątkom  czy  słowom 

 swoje  własne  znaczenie.  Twórczość  faktycznie  bierze  się  z  chwilowego 

 zatrzymania  się  przy  dowolnym  zdarzeniu,  słowie,  motywie  po  to,  aby 

 nadać mu własny rys, własne rozumienie danej kwestii. 

 Jako  psychoterapeuta  bardzo  docenia  potencjał  sztuki  jako  bardzo  istotny  element 

 zdrowia  psychicznego  i  życia  w  całości.  Sztuka  daje  możliwość  wyrażenia  swoich  myśli, 

 emocji,  przekonań  i  doświadczeń  w  niekonwencjonalny  sposób.  Uczestnictwo  w  procesach 

 twórczych  pozwala  nam  na  rozwijanie  własnego  głosu,  budowanie  tożsamości  i  budowanie 

 pewności  siebie.  Duchamp  (1957,s.138),  o  akcie  twórczym  pisał  w  ten  sposób:  “W  akcie 

 twórczym  artysta  przechodzi  od  intencji  do  realizacji  poprzez  łańcuch  całkowicie 

 subiektywnych  reakcji.  Jego  walka  o  realizację  to  seria  wysiłków,  bólu,  satysfakcji,  odmów, 

 decyzji,  które  również  nie  mogą  i  nie  powinny  być  w  pełni  świadome,  przynajmniej  na 

 płaszczyźnie estetycznej.” 

 W  dniu  dzisiejszym  edukacja  i  współczesne  praktyki  artystyczne  wzajemnie  się 

 kwestionują  i  odzwierciedlają,  generując  nowe  sposoby  działania.  Claire  Bishop  poświęciła 

 praktykom  pedagogiczno-artystycznym  cały  rozdział  książki  “Sztuczne  Piekła”  (2015),  gdzie 

 wskazuje  na  znaczny  wzrost  działań  na  pograniczu  sztuki  i  pedagogiki  zaczynając  od  2000 

 roku.  Ze  sztuki  również  korzysta  metodologia.  Modnym  staje  się określenie  Art-based 

 research.  Jak  pisze  Bielecka-Prus  (2020):  “W  polskojęzycznej  literaturze  przedmiotu  można 

 spotkać  następujące  propozycje  przekładu  termi-  nu  art-based  research:  praktyki  badawcze 

 oparte  na  sztuce  (Leavy  2018),  badania  posługujące  się  sztuką  (Finley  2009; 

 99 



 Pryszmont-Ciesielska  2015).”  Sztukę  stosuje  się  jako  narzędzie  badawcze,  które  może 

 pomóc  badaczu  zagłębić  się w  problem.  Dzięki  swojej  wielowymiarowości  i  możliwościom 

 przekraczania  tradycyjnych  granic  naukowego  badania,  sztuka  otwiera  przed  badaczami 

 nowe  perspektywy.  Jej  unikalne  cechy,  takie  jak  zdolność  do  wyrażania  tego,  co 

 niewyrażalne  słowami,  oraz  do  eksplorowania  podświadomości,  czynią  ją  wyjątkowym 

 medium w procesie dociekania prawdy. 

 Jakkolwiek  nie  określamy  takiego  rodzaju  edukację  -  wychowanie  przez  sztukę, 

 wychowanie  plastyczne,  wychowanie  estetyczne,  edukacja  artystyczna  albo  edukacja 

 kulturalna,  można  powiedzieć,  że  jest  to  edukacja  aksjologiczna,  nastawiona  na  głębsze 

 rozumienie  siebie  oraz  rzeczywistości.  Wychowanie  do  wartości  angażuje  różne  umiejętności 

 poznawcze,  takie  jak  obserwacja,  analiza,  refleksja  i  interpretacja.  Poprzez  sztukę  uczymy  się 

 interpretować  rzeczywistość  w  swój  sposób,  porównywać  i  kontrastować  różne  sytuacje.  To 

 rozwija  umiejętność  myślenia  krytycznego,  spostrzegawczość  i  zdolność  do  analizy. 

 “Myślenie  wizualno-przestrzenne  towarzyszyło  wielu  wybitnych  twórców  i  naukowców  i 

 zalicza się jako jedna najważniejsza funkcja poznawcza.”  (Limont, 1996). 

 Herbert  Read  (Nowak,  2015,  s.258)  podkreślał  trzy  ważne  aspekty  rozwoju  poprzez 

 sztukę: 

 1.  Aspekt  języka  wizualnego  (F.  Schiller,  C.G.  Jung,  S.  Langer)  obejmujący  obszar 

 uczuć,  indywidualnych  doświadczeń,  formy  połączonej  z  ekspresją  i  odczuciem  oraz 

 myśleniem symbolicz nym. 

 2.  Aspekt  zakorzenienia  sztuki  i  piękna  w  edukacji  wielokulturowej.  Opiera  się  on  na 

 dialogu  kultur  i  pluralizmie  wartości.  Zakorzenienie  sztuki  w  życiu  społecznym  przejawia  się 

 chociażby w designie. 

 3.  Sztuka jako podstawa kształcenia ogólnego. 

 Zgadzam  się  z  Ralphem  A.  Smith’em,  który  uważał  że  „wychowanie  przez  sztukę  winno 

 być  ujmowane  bardziej  jako  edukacja  humanistyczna  niż  jako  edukacja  es  tetyczna,  sztuka 

 bowiem  kryje  w  sobie  istotne  przesłanie  o  charakterze  ogólnoludzkim,  obejmuje  nie  tylko,  jak 

 literatura,  ekspresję  werbalną,  ale  także  ekspresję  życia  [...].  Sztuka  właśnie  nadaje  kształt  i 

 myślom, i emocjom człowieka”(Wojnar, 1998, s.4-9, w: Nowak, 2015 s.258-259). 

 100 



 2.4. Zarysy sztuki społecznej 

 ...w  najbardziej  charakterystycznych  wysiłkach  kultury  artystycznej  -  w 

 literaturze,  w  muzyce,  w  sztukach  plastycznych  -  zauważamy 

 wzmacniającą  się  skłonność  do  takich  form  komunikacji,  w  których 

 świadomym  zamiarem  twórcy  jest  uczynić  odbiorcę  współtwórcą, 

 nadającym  samodzielnie  sens  dziełu  percypowanemu.(  Kołakowski, 

 2005, s.125-126) 

 Sztuka  coraz  bardziej  przyjmuje  wymiar  społeczny,  wspólnotowy.  Kosuth  (1991,  s.14) 

 pisał,  że  wiek  dwudziesty  zapoczątkował  epokę,  którą  nazwać  można  "końcem  filozofii  i 

 początkiem  sztuki"  .  Pisał  to  jako  komentarz  krytyczny  do  Hegla  (Hegel,  Knox,  1975,  s.10-11) 

 który  sądził,  że  sztuka  już  nie  istnieje  w  sensie  duchowym  i  przestała  pełnić  funkcji 

 estetyczne:  “Sztuka  nie  zapewnia  już  zaspokojenia  duchowych  potrzeb,  których  wcześniejsze 

 epoki  i  narody  w  niej  poszukiwały  i  które  znajdowały  tylko  w  niej...  Sztuka,  rozważana  w 

 swojej  najwyższej  misji,  jest  i  pozostaje  dla  nas  czymś  należącym  do  przeszłości...  [Ona] 

 zaprasza  nas  do  intelektualnej  refleksji,  nie  po  to,  by  ponownie  tworzyć  sztukę,  ale  by 

 filozoficznie zrozumieć, czym sztuka jest.” 

 Na  przełomie  XIX  i  XX  wieku  artyści  zaczęli  intensywnie  poszukiwać  nowych  form 

 wyrazu,  które  wykraczałyby  poza  tradycyjne  formy  plastyczne.  Ruchy  awangardowe,  takie 

 jak  fowizm,  ekspresjonizm,  futuryzm,  kubizm,  dada,  abstrakcja  itd.  zapoczątkowały  nową 

 świadomość  w  sztuce,  kwestionując  dotychczasowe  normy  estetyczne  i  eksplorując 

 możliwości nowych funkcji we współpracy z innymi dziedzinami nauki i społeczeństwem 

 Od  początku  XX  wieku  sztuka,  w  swoich  wieloaspektowych  formach,  coraz  bardziej  zaczęła 

 rozszerzając  się  poza  tradycyjne  estetyczne  rozważania,  aby  obejmować  różnorodne 

 praktyki. Jak zauważa Krepela (2015, s.129): 

 Przełomowy  charakter  początku  XX  wieku  w  kulturze  europejskiej 

 charakteryzują  starania  o  radykalny  rozrachunek  z  panującym 

 systemem  wartości  oraz  strukturą  stosunków  „minionej  epoki”.  Idea 

 zmiany  w  charakterystyczny  sposób  rezonuje  zwłaszcza  w  obrębie 

 sztuk  plastycznych,  za  pośrednictwem  których  jest  ona  następnie 

 101 



 przenoszona  do  szerszego  kręgu  odbiorców.  Odbywa  się  to  pod  hasłem 

 ogólnej  estetyzacji  oraz  idealnej  syntezy  sztuki  i  życia  jako  sposobu  na 

 wyjście z powszechnie odczuwanego kryzysu wewnątrz społeczeństwa. 

 . 

 Potrzeba  buntu,  zapoczątkowana  przez  futurystów,  nabywała  więcej  mocy  i  ekspresji. 

 Futuryści,  zainspirowani  tempem  urbanizacji,  rozwojem  przemysłu  i  nowych  technologii, 

 odrzucali  tradycję  i  akademickie  kanony  sztuki,  które  postrzegali  jako  przestarzałe  i 

 nieadekwatne  wobec  realiów  dynamicznie  zmieniającego  się  świata.  “Chcemy  zburzyć 

 muzea,  biblioteki,  akademie  wszystkich  rodzajów...”  -  pisali  futuryści  (  Marinetti,  1909,  w: 

 Grabska,  Morawska,  1969).  Te  manifesty,  pełne  prowokacyjnych  haseł  i  radykalnych  idei, 

 stanowiły  nie  tylko  artystyczny,  ale  i  ideologiczny  wyraz  sprzeciwu  wobec  stagnacji  oraz 

 przywiązania do przeszłości. 

 “W  miarę  jak  wydarzenia  polityczne  nabierały  coraz  większej  wagi, 

 życie  osobiste  artystów  ulegało  zakłóceniu,  a  sztuka  coraz  częściej 

 kierowała  swoją  uwagę  na  świat  zewnętrzny.  [...]  …artyści  tworzyli 

 awangardową  sztukę  w  odpowiedzi  na  te  wstrząsy.  Wielu  z  nich  miało 

 silne  przekonania  polityczne  i  używało  sztuki  do  angażowania  się  w 

 komentarze  społeczne.”  (Robertson,  Hutton,  Colburn,  Harmansah, 

 Kjellgren,  Koontz,  Lee,  Luttikhuizen,  Lee  Palmer,  Sloboda,  Visonà, 

 2022, s.1081) 

 “Metoda  eksploracji  i  wyrazu  zakorzeniła  się   w  myśli  postmodernistycznej,  sztuka 

 performatywna  umożliwiła  artystom  krytykowanie  tradycyjnej  estetyki,  kwestionowanie  i 

 zacieranie  granic  istniejących  między  sztukami  a  innymi  dyscyplinami,  a  także  tych,  które 

 oddzielają  sztukę  od  życia.”  (Garoian,  1999,  s.19).  Dadaiści  jako  pierwsi  zaczęli  bronić 

 wolność  wyrazu  twórczego,  i  “otwierać”  hermetyczne  środowisko  artystyczne.  “Rok  1917 

 radykalnie  uwolnił  sztukę  od  cudzego  tematu,  zarówno  tego  wzniosłego,  jak  i  przyjemnego. 

 Sztuka  przestała  być  zawodem,  a  stała  się  światopoglądem”  (Potocka,  2013,  s.94).  Dadaiści 

 zapoczątkowali  trop  sztuki  “absurdalnej”,  pozornie  “bezsensownej”  -  “wszystko  i  nic  może 

 być sztuką” (Tzara, 1918). 

 Triztan  Tzara  napisał  w  swoim  słynnym  manifeście,  że  DADA  narodziło  się:  „z  potrzeby 

 niezależności,  z  nieufności  wobec  wspólnoty.  Ludzie,  którzy  do  nas  dołączają,  zachowują 

 102 



 swoją  wolność.  Nie  akceptujemy  żadnych  teorii.  Mamy  dość  akademii  kubistycznych  i 

 futurystycznych  –  laboratoriów  formalnych  idei.  Czy  tworzymy  sztukę,  aby  zarabiać 

 pieniądze i zadowalać kochaną burżuazję?”  (Tzara,1918,  s.2) 

 Pragnienie  sprzeciwu  i  dążenie  do  transformacji  spowodowali,  że  absurdalne  rozwiązania 

 i  szokujące  pomysły  zaczęli  stanowić  grunt  do  nawiązania  dialogu  z  szerszym  gronem 

 społeczeństwa  i  jednocześnie  zmienili  rolę  artysty.  Słowa  Stopparda  trafnie 

 opisują dadaistyczne  podejście  do  roli  artysty  tych  czasów:  „Idea  artysty  jako  wyjątkowego 

 rodzaju  człowieka  jest  największym  osiągnięciem  sztuki,  a  jednocześnie  fałszem”  (Stoppard, 

 1975, s.47). 

 “Nie-sztuka  też  może  być  sztuką”-  głosili  dadaiści.  Publiczność  nie  wiedziała  do  jakiego 

 gruny  zaliczyć  coś  w  rodzaju  ready-made  albo  kolażu  i  poezję  dźwiękową.  Pojawił  się nowy 

 grunt  dla  dyskusji:  z  jednej  strony  to  nie  jest  sztuką,  a  z  drugiej  strony  czym  wtedy  jest?  Co 

 to  jest  sztuka  w  ogóle?  Świat  dada  przyjmował  wszystkich  i  wszystko,  wszystko  mogło 

 zostać  sztuką.  Słynny  slogan  dadaistyczny  “Art  is  dead”  -  “Sztuka  jest  martwa”,  deklaruję  na 

 przełomowy moment transformacji sztuki oraz dostosowania się do nowych rzeczywistości. 

 Minusem  było  to,  że  bardzo  mało  artystów  pisało  i  mówiło  o  swoich  działaniach  i  swojej 

 twórczości.  Oprócz  manifestów  futurystów  i  dadaistów,  bardzo  ważnym  dokumentem  jest 

 esej  Marcela  Duchampa  “The  creative  act.  (Akcja  twórcza)”.  W  tym  tekście  autor  przypisuje 

 artyście  rolę  medium.  Artysta  według  autora  łączy  2  światy  -  sztuki  i  społeczeństwa. 

 “Dadaiści  zwrócili  się  ku  manifestom  i  chaotycznym  występom  na  żywo,  aby  sprowokować 

 publiczność  do  zwrócenia  na  siebie  uwagi.”  (Robertson,  Hutton,  Colburn,  Harmansah, 

 Kjellgren,  Koontz,  Lee,  Luttikhuizen,  Lee  Palmer,  Sloboda,  Visonà,  2022,  s1083).  “Dada 

 często  opisywana  jest  jako  antysztuka,  ponieważ  uczestnicy  tego  ruchu  kwestionowali  i 

 odrzucali  tradycyjną  estetykę,  rozszerzając  materiały,  techniki  i  koncepcje  w  sposób,  który 

 radykalnie  podważał  jakiekolwiek  poczucie  przewidywalności  i  znajomości.  Otwarci  na 

 współpracę  oraz  multidyscyplinarne  praktyki  i  koncepcje,  tworzyli  ekscentryczną  sztukę  z 

 odpadowych  materiałów  i  generowali  kompozycje  poprzez  losowe  operacje  przypadku” 

 (Tamże,  s.1085).  Duchamp  również  jako  pierwszy  zakwestionował  funkcję  sztuki  (Kosuth, 

 1991,s.18)  i  starał  się  przybliżyć  się  do  akcji  kreatywnej  jak  do  stanu  surowego  w  sztuce.  To 

 jest  trop  który  artysta  przechodzi  od  pomysłu  do  realizacji  tego  pomysłu.  Czasami  jest  tak,  że 

 efekt  końcowy  nie  jest  taki,  jaki  miał  zamiar  być,  albo  że  nie  cały  pomysł  jest 

 103 



 pokazany/widoczny  w  efekcie  końcowym.  Duchamp  uważał,  że  “Sztuka  powinna  być 

 konceptualna,  a  nie  percepcyjna,  dążąc  do  zaangażowania  umysłu”.  (Robertson,  Hutton, 

 Colburn,  Harmansah,  Kjellgren,  Koontz,  Lee,  Luttikhuizen,  Lee  Palmer,  Sloboda,  Visonà, 

 2022,  s.1085).  Bardzo  ważna  była  rola  widza  -  widz  interpretuje,  decyduje,  odgrywa  rolę 

 łącznika,  który  łączy  pracę  artystyczną ze  światem  zewnętrznym.  Interpretacja  widza, 

 refleksja, informacja zwrotna stanowi dodatek do dzieła sztuki. 

 Dadaiści,  choć  stanowili  radykalne  środowisko  twórcze,  czerpali  inspiracje  z 

 różnorodnych  źródeł  -  kierunków  artystycznych  i  filozoficznych,  współistniejących  w  tym 

 samym  okresie,  co  wzbogacało  ich  dzieła  i  działania  o  nowe  konteksty.  Grupy  Dada 

 powstawały  w  różnych  krajach,  ale  jako  zorganizowany  nurt  trwał  krótko.  Grupy  rozpadły 

 się  pod  koniec  lat  20,  ale  krótkotrwała  rewolucja  zapoczątkowała  nowy  kierunek  kultury  na 

 całym  świecie,  wpływając  na  muzykę,  sztukę,  grafikę,  taniec  i  sztukę  performance  a  później 

 socjologię  i  pedagogikę  (Performing  pedagogy).  “Najbardziej  bezpośrednio  Dada  wpłynęła 

 na  powstanie  ruchu  surrealistycznego,  a  później  ponownie  pojawiła  się  w  latach  50.  jako 

 inspiracja  dla  twórczości  artystów  Neo-Dada,  w  tym  kompozytora  Johna  Cage’a  i  malarza 

 Jaspera  Johnsa,  a  także  artystów  pop-artu  z  lat  60.”  (Robertson,  Hutton,  Colburn, 

 Harmansah,  Kjellgren,  Koontz,  Lee,  Luttikhuizen,  Lee  Palmer,  Sloboda,  Visonà,  2022, 

 s.1087) 

 Futuryści  i  dadaiści  zapoczątkowali  nową  erę  w  sztuce,  co  podkreślilo  jej  społeczne  i 

 interaktywne  funkcje.  Rozwijała  się  sztuka  performansu,  działania  parateatralne.  Te  nurty 

 awangardy  szybko  dotarły  do  Moskwy,  gdzie  artyści  tacy  jak  Kazimierz  Malewicz  i  Wassily 

 Kandinsky  zaczęli  łączyć  formy  plastyczne  z  obszarem  metafizycznym.  W  swojej  twórczości 

 przekraczali  granice  tradycyjnie  pojmowanej  sztuki,  otwierając  ją  na  nowe  obszary  nauki, 

 takie  jak  filozofia,  matematyka,  fizyka,  metafizyka,  medycyna,  co  przyczyniło  się  do 

 poszerzenia  rozumienia  sztuki  jako  multidyscyplinarnego  medium  refleksji  nad 

 rzeczywistością.  Artyści  w  stanach  również  podchwycili  nowe  sposoby  wyrazów 

 artystycznych. 

 W  latach  20-ch  idea  sztuki  społecznej  nie  była  do  końca  sformułowana,  publiczność  nie 

 wiedziała  jak  nazwać  to  nowe  zjawisko,  jednak  sztuka  stała  się  interdyscyplinarna  i 

 powszechna.  Rozwiały  się  różne  nurty.  W  1947  roku  w  Stanach  powstał  pierwszy  teatr 

 eksperymentalny  “The  living  theater”.  W  Europie  zaczęli  się pojawiać  grupy,  którzy  działali 

 104 



 społecznie,  jak  m.  in.  Fluxus,  Grupa  SI,  działania  Josepha  Beuysa.  Do  podobnych 

 późniejszych  praktyk  można  również  zaliczyć  Teatr  Uciśnionych  Boal’a,  inspirowany 

 Pedagogiką  uciśnionych  Freire  i  parateatr  Grotowskiego.  Łączenie  różnych  obszarów  i 

 zmiana  perspektyw  w  sztuce  przyjmowała  formę  działań 

 artystyczno-pedagogiczno-społecznych.  Freire,  uważał,  że  “  rolą  wychowawcy  jest  pomóc 

 uciskanym  w  ich  własnym  wysiłku  samoorganizacji.  Celem  nie  jest  bowiem  ich  lepsze 

 zintegrowanie  ze  strukturą  opresji,  ale  taka  transformacja  tej  struktury,  aby  uciskani  mogli 

 odzyskać utraconą podmiotowość”  (Freire 2005.  s.74. w: Plińska, 2021 s.14). 

 XX  wiek  zapoczątkował  nową  świadomość,  gdzie  sztuka  stała  się  filozofią,  powietrzem, 

 kosmosem,  absolutem  -  była  wszędzie  i  w  każdym  z  nas.  W  1957  roku  powstał  nowy  ruch 

 artystyczno-społeczny  Sytuacjonistów  -  “Situationist  international”.  Sytuacjoniści  uważali, 

 że  kapitalizm  tworzy  społeczeństwo  bez  kultury,  bez  wspólnoty,  powoduje,  że  ludzie  coraz 

 bardziej  się oddalają  od  siebie  i  od  budowania  wspólnoty  (Knabb,  2007,  s.387-391).  Za 

 swoje  zadanie  uważali  dekonstrukcję  obowiązującego  systemu  społecznego  (Ogonowska, 

 2012).  Jacek  Jakubowski  (2022,  s.16)  pisze  o  ważnych  aspektach  ruchu  sytuacjonistów: 

 “Postulowali  (ruch  sytuanicjonistów)  tworzenie  kultury  opartej  na  kreowaniu  „sytuacji”,  w 

 których  ludzie  są  partnerami  –  mają  realny  wpływ  na  przebieg  zdarzeń,  których  są 

 współautorami, a nie biernymi odbiorcami.” 

 Na  początku  lat  70-tych  doszło  więc  przede  wszystkim  do  zmiany  w 

 sposobie  rozumienia  i  definiowania  przez  państwo  zakresu  pojęcia 

 "kultura",  zaczęła  być  ona  rozumiana  szeroko,  jako  zespół  dóbr  i 

 wartości,  które  nie  tylko  decydują  o  postawach  ideowych  i 

 światopoglądowych,  ale  które  kształtują  również  styl  życia  jednostki,  a 

 tym  samym  wpływają  na  kształt,  jakość  i  postęp  w  innych  dziedzinach 

 życia.  (Krajewski, 1997, s. 64). 

 Allan  Kaprow  w  tekście  "Edukacja  Nie-Artysty"  (  The  Education  of  the  Un-Artist)  (1971), 

 wskazuje  na  istotną  przemianę  w  rozumieniu  sztuki  i  roli  artysty.  Twierdzi,  że  to,  co  w 

 tamtym  czasie  nie  było  uznawane  za  sztukę,  miało  większy  potencjał  artystyczny  niż  sama 

 sztuka  (  “non-art  is  more  art  than  Art  art”  )  (tamże,  s2.),  ponieważ  artyści  zaczęli  świadomie 

 przekraczać  tradycyjne  granice  twórczości.  Kluczową  rolę  w  tym  procesie  odegrała 

 wrażliwość  artystów,  ich  otwartość  na  zmiany  oraz  umiejętność  refleksji  nad  aktualnymi 

 105 



 problemami  społecznymi  i  globalnymi.  To,  co  wzbudzało  niepokój,  zachwyt,  agresję, 

 zmartwienie  czy  niezgodę,  stawało  się  bardziej  interesujące  i  inspirujące  niż  klasyczne  formy 

 artystyczne (tamże). 

 Zaczęto  coraz  bardziej  dostrzegać  potencjał  społeczny  sztuki  -  zadaniem  artysty  była  nie 

 tylko  twórcza  interpretacja  otaczającej  rzeczywistości,  ale  także  żywa  reakcja  na  nią,  która 

 prowadziła  do  budowania  wspólnoty.  Artysta  miał  funkcjonować  jako  aktywny  uczestnik  i 

 mediator  w  kontekście  społecznym,  a  jego  działania  miały  odzwierciedlać  „tu  i  teraz”  – 

 bieżące  problemy,  potrzeby  i  napięcia  społeczne,  duchowe  czy  kulturowe.  Kaprow  sugeruje, 

 że  istotą  nowoczesnego  podejścia  do  sztuki  jest  potencjał  edukacyjno-  społeczny,  gdzie 

 artysta  współpracuje  z  odbiorcą,  zapraszając  go  do  współpracy  jako  czynnego  uczestnika  i 

 współtwórcę. 

 Picasso w jednym wywiadów tłumaczy rolę artysty: 

 Jak  sądzicie,  kim  jest  artysta?  Półgłówkiem,  który  ma  tylko  oczy  — 

 jeśli  jest  malarzem,  uszy  —  jeśli  jest  muzykiem,  albo  lire  na  wszystkich 

 szczeblach  serca  —  jeśli  jest  poeta,  albo  tylko  mięśnie  —  jeśli  jest 

 bokserem?  Wręcz  przeciwnie,  jest  równocześnie  istota  polityczna,  bez 

 przerwy  czujną  na  wydarzenia  tego  świata  -  rozdzierające,  namiętne 

 lub  spokojne,  istota,  która  w  swym  całokształcie  formuje  się  na  ich 

 podobieństwo.  Czy  można  pozostawać  obojętnym  wobec  życia  innych? 

 I  na  mocy  jakiegoż  to  wygodnictwa  miałoby  się  prawo  zamykać  w 

 wieży  z  kości  słoniowej  i  odrywać  od  życia,  którym  nas  ludzie  tak 

 hojnie  obdarzają?  Nie,  malarstwo  nie  jest  po  to,  aby  zdobić 

 mieszkania.  Jest  narzędziem  wojny,  natarcia  i  obrony  przed  wrogiem. 

 (Picasso, Tery, 1945,w: Grabska, Morawska,1969, s.499). 

 Joseph  Beuys  był  kolejną  ważną  figurą  w  rozwoju  sztuki  społecznej.  “Każdy  jest 

 artystą”  -  głosił  Beuys  (Bishop,  2012,  s.19).  Artysta  postrzegał  sztukę  szeroko  -  jako 

 narzędzie  społecznej  i  antropologicznej  transformacji  (Kaczmarek,  2001,  s.  24).  Opierał  się 

 na  przekonaniu,  że  każdy  człowiek  ma  twórczy  potencjał,  który  może  zostać  wykorzystany 

 do  kształtowania  społeczeństwa  i  kultury.  Dla  Beuysa  sztuka  była  czymś  znacznie  więcej  niż 

 106 



 tylko  produkcją  obiektów  estetycznych  –  była  procesem,  który  angażował  jednostki  i 

 wspólnoty w budowanie bardziej świadomego i sprawiedliwego świata. 

 Stworzył  pojęcie  “Rzeźba  Społeczna”,  która  według  Beuysa,  miała  wymiar 

 symboliczny  i  praktyczny.  Postrzegał  społeczeństwo  jako  materiał,  który,  podobnie  jak  glina 

 w  rękach  rzeźbiarza,  może  być  kształtowany  poprzez  wspólne  działania,  dialog  i 

 kreatywność,  więc  jest  dla  niego  dziełem  sztuki  (Bishop,  2005,  s.125).  Każda  aktywność 

 ludzka – od polityki po edukację – mogła być częścią tego procesu twórczego. 

 Na  gruncie  perturbacji  powstawały  nowe  zjawiska  takie  jak  sztuka  dialogiczna, 

 wspólnota  eksperymentalna,  sztuka  pobrzeżna,  sztuka  interwencjonalna,  kolabarytywna, 

 kontekstualna,  praktyki  społeczne  i  performans  delegowany.  Powoli  praktyka 

 edukacyjno-artystyczna  ewoluowała  i  zaczęła  łączyć  już  wcześniejsze  myśli  wychowania 

 przez  sztukę  oraz  wychowanie  estetyczne  z  edukacją  artystyczną,  antropologią  kulturową  i 

 socjologią.  Dopiero  w  latach  60-ch  powstał  termin  który  określa  jeden  z  nowych  kierunków 

 w  sztuce,  które  powstało  na  pograniczu  dyscyplin  -  sztuka  socjalna  albo  “Socially  engaged 

 art”/  “Art  as  a  Social  Action”  -  w  stanach  zjednoczonych,  “Community  art”  -  w  Wielkiej 

 Brytanii  (Bishop,  2012  ).  Crehan  podkreśla,  że  początkiem  Community  Art  w  Wielkiej 

 Brytanii  było  to,  że  brytyjscy  artyści  “wyszli  z  galerii”:  „Wyjście  z  galerii”  spowodowała 

 odczuwana  przez  artystów  niechęć  do  instytucji  podtrzymujących  dominującą  pozycję  kultury 

 elitarnej,  a  także  brak  przewidzianych  form  zatrudnienia  dla  absolwentów  uczelni 

 artystycznych,  którzy  w  Wielkiej  Brytanii  końca  lat  sześćdziesiątych  XX  wieku  utrzymywali 

 się  na  ogół  z  dorywczych  zajęć,  zasiłków  socjalnych  lub  dzięki  pomocy  rodziców”  (Crehan 

 2011, s.30, w: Plińska, 2021, s.10). 

 W  dniu  dzisiejszym  ASA  (Art  as  a  Social  Action)  albo  SEA  (Socially  Engaged  Art) 

 walczy  aby  być  niezależna  dziedziną  sztuki,  osobnym  nurtem  w  sztuce,  który  łączy 

 pedagogikę  ze  sztuką.  Claire  Bishop  próbuje  prześledzić  historię  ASA  (Art  as  a  Social 

 Action)  w  książce  “Sztuczne  Piekła”  (2012),  gdzie  wskazuje,  że  działania  stricte 

 partycypacyjne  różnią  się  od  działań  pedagogicznych,  chociaż  granice  są  bardzo  cienkie. 

 Autorka  również  poświęciła  cały  rozdział  osobno  działaniom  pedagogicznym,  gdzie  również 

 wskazuje,  że  nie  każde  przedciwdzięcie  artystyczne  może  mieć  wartości  edukacyjne.  (Tamże, 

 s.241-275) 

 107 



 Gregory  Shollete  (2018,  s.4)  również  wymienia  takie  praktyki,  jak  transgresywne 

 metody  nauczania  Bell  Hooks,  rebelia  pedagogiczna  Henry’ego  A.  Giroux  (insurgent  cultural 

 pedagogy,  border  pedagogy),  taktyki  codzienności  Michela  De  Certeau,  eksperymentalna 

 estetyka Black Mountain College. 

 Ponieważ  pojęcie  Socially  engaged  art  nie  kończyło  się  tylko  i  wyłącznie  na  sztuce  a 

 współpracowało  z  innymi  dziedzinami,  zjawiskiem  zaczęli  się  interesować  psychologowie, 

 socjolodzy  i  pedagodzy.  Pablo  Helguera  rozpatruje  sztukę  jako  zjawisko  socjalne,  podkreśla, 

 że  artysta  w  dniu  dzisiejszym  pełni  rolę  mediatora,  autora,  performera,  a  scena  sztuki  tworzy 

 rodzaj  teatru,  w  którym  widz  poprzez  symulacje  może  doświadczyć  czegoś  nowego. 

 (Helguera, 2012, s.23-69). 

 Praktyki  pedagogiczno-artystyczne  postrzegają  szkołę  i  cały  proces  edukacji  jako 

 zjawisko  społeczne,  edukator/nauczyciel/pedagog  jest  automatycznie  postrzegany  jako 

 osoba,  pracująca  w  społeczeństwie  i  ze  społeczeństwem,  edukują  do  życia  w  społeczeństwie, 

 do  wspólnoty,  do  budowania  eko  środowisk,  opartych  na  empatii  i  dialogowaniu  (Fettes, 

 Blenkinsop,  2023,  s.9-17).  Taki  edukator,  w  opinii  autorów  (tamże,  s.  97-101)  powinien  być 

 edukatorem  krytycznym  (critical  educator),  wspólnotowym  (community  educator), 

 edukatorem zmiany ( change educator) i edukatorem troskliwym (coeur/care educator). 

 Helguera  podkreśla,  że  mimo  zainteresowania  tematem,  mimo  tego,  jest  bardzo  mało 

 materiałów,  podręczników  określających  co  to  w  ogóle  jest  socialy  engaged  art?  Mówi,  że 

 to  zamieszanie  powoduje,  że  powstaje  potrzeba  stworzenia  nowego  określenia,  nowej  nazwy. 

 Autor  pisze:  “Lepszym  podejściem  jest  zdobywanie  wiedzy  poprzez  połączenie  różnych 

 dyscyplin  –  pedagogiki,  teatru,  etnografii,  antropologii  i  komunikacji,  a  także  innych  –  z 

 których  artyści  tworzą  swoje  słownictwo  w  różnych  kombinacjach,  w  zależności  od  ich 

 zainteresowań  i  potrzeb.”(2011,  s.11).  Helguera  zaproponował  nowy  termin  dla  takiego 

 działań  “transpedagogika”  (transpedagogy)  (Helguera,  2011,  s.  77).  W  przeciwieństwie  do 

 tradycyjnej  dyscypliny  edukacji  artystycznej,  która  skupia  się  na  interpretacji  sztuki  lub 

 nauczaniu  umiejętności  tworzenia  sztuki,  w  transpedagogice  proces  pedagogiczny  stanowi 

 sedno  dzieła  sztuki.  W  takiego  rodzaju  działaniach  sam  scenariusz  lekcji/działania  stanowi 

 dzieło,  które  trzeba  stworzyć,  musi  zawierać  nie  tylko  techniki  pedagogiczne, 

 psychologiczne,  artystyczne,  doświadczenie  pracy  z  grupą,  ale  również  wymaga  twórczej 

 wyobraźni  aby  wymyślić  zadanie  twórczo-edukacyjne.  Takie  prace  tworzą  własne, 

 108 



 autonomiczne  środowisko,  przeważnie  poza  jakimikolwiek  ramami  akademickimi  lub 

 instytucjonalnymi (s.78. To samo co wyżej). 

 W  książce  “Education  for  Socially  Engaged  Art”  Pablo  Helguera  (2011)  nie  raz 

 piszę,  że  animatorem  takiego  działania  jest  artysta.  “Artysta  decyduje  stworzyć  dzieło,  które 

 angażuje  publiczność”.  W  takiego  rodzaju  działaniach  bardzo  ważne  jest  myślenie  krytyczne 

 i otwarte  i szerokie podejście do życia. 

 Nadal  działania  na  pograniczu  nie  są  dokładnie  określone.  Istnieje  mnóstwo  pytań: 

 Kto  może  prowadzić  takie  działania  -  pedagog  czy  artysta?  Czy  trzeba  być  artystą  żeby 

 zaangażować  społeczność  w  działania  twórcze?  Czy  potrzebna  jest  wiedza  psychologiczna, 

 socjologiczna  i  pedagogiczna?  A  może  nie  ma  konkretnych  reguł  i  nadal  koncepcja  Beuysa, 

 który traktował całą edukację jako formę sztuki, jest najbardziej trafna? 

 2.5. Praktyki społeczno-artystyczna oraz pedagogiczno-artystyczne na gruncie polskim 

 Na  gruncie  polskim  odpowiednikiem  Socially  engaged  art  zostało  pojęcie  “animacja 

 kultury”.  “Animacja  kultury  —  polski  odpowiednik  brytyjskiego  ruchu  community  arts, 

 rozwinęła  się  po  przełomie  demokratycznym  1989  roku  jako  praktyka  łącząca  sztukę, 

 zaangażowanie społeczne i pogłębiony namysł teoretyczny”  (Dobiasz-Krysiak,2023, s.38.). 

 Według  danych  kierunek  w  Polsce  powstał  dość  późno,  dopiero  w  latach  89-90  (Godlewski, 

 2002,  Czyżewski,  2017).  Wiąże  się  to  z  pojawieniem  się  kierunku  “animacja  kultury”  na 

 uniwersytetach  (Dobiasz-Krysiak,  2023).  Jednak  pomijany  jest  fakt,  że  już  w  latach  60  ch 

 powstały  pierwsze  działania  na  pograniczu  sztuki  i  praktyk  edukacyjno-społecznych.  Nurt 

 sztuki  społecznej  (później  “animacja  kultury”)  nie  był  do  końca  określony  i  nazywany  był 

 przez  socjologów  “stosowaną  antropologią  kulturową”(G.  Godlewski,  Animacja  i 

 antropologia, s. 65.). 

 Jednak  nadal  istnieje  nieporozumienie  i  pękniecie  w  definiowaniu  tego  zjawiska.  Artyści 

 często  nie  zgadzają  się  z  socjologicznym  i  pedagogicznym  przedstawieniem  działań  oraz 

 podkreślają,  że  “prawdziwe”  akcje  twórcze  nie  można  ani  zbadać,  ani  dostosować  do 

 jakiejkolwiek  recepty  albo  metody.  Jak  pisze  Dobiasz-Krysiak  (2023s.39):  “Metody  animacji 

 zgromadzone  przez  szkołę  pedagogiczną  (projekt  animacyjny,  diagnoza  społeczna  itp.) 

 nakierowują  się  na  praktyczną  realizację  i  stają  stosowanymi  teoriami,  natomiast 

 antropologiczna  szkoła  animacji  kieruje  się  coraz  mocniej  w  stronę  praktyk  artystycznych.” 

 109 



 Marek  Krajewski  (1997,  s.41-42.)  wskazuje  następujące  problemy,  występujące  na  gruncie 

 teoretycznym: 

 1-Narzucenie  dziełom  i  sztuce  znaczeń,  których  one  nie  zawierają,  ale  które 

 powinny  posiadać  zgodnie  z  przyjętym  modelem  rzeczywistości  społecznej  i 

 założeniami  na  temat  miejsca  sztuki  w  jej  ramach.  2.  Próba  uzasadnienia 

 faktu  istnienia  sztuki  poprzez  wskazanie  roli  lub  funkcji,  jaką  pełni  ona  w 

 ramach  rzeczywistości  społecznej.  3.Trudność  rozdzielenia  społecznych  i 

 artystycznych,  pozaspołecznych  lub  prywatnych  aspektów  dzieła.  4.  Takimi 

 samymi,  jak  powyżej,  trudnościami  i  wieloma  innymi,  o  czym  poniżej, 

 obarczone  są  próby  genetycznego  wyjaśniania  znaczeń,  treści  lub  formy  dzieła 

 sztuki.  5.Redukcja  złożoności  sztuki,  jej  znaczeń,  zależności  i  wpływów,  jakim 

 podlega  do  tych  aspektów,  które  poddają  się  socjologicznej  analizie  w 

 przyjętym  kształcie  i  uznanie  ich  za  istotę  sztuki.  6.Fetyszyzacja  procesu 

 definiowania  sztuki  i  to  definiowania  jej  w  kategoriach  esencjalistycznych.  7. 

 Pomijanie  faktu  względnej  autonomii  sztuki  lub  świata  sztuki  w  stanowieniu 

 prawomocnych  sposobów  jej  definiowania,  uzasadniania,  waloryzacji 

 wartości artystycznych, tworzenia kryteriów profesjonalizacji, itd. 

 Pierwsze  zarysy  kontaktu  sztuki  z  publicznością  pojawiły  się  w  latach  50,  kiedy  Janusz 

 Bogucki,  malarz  i  historyk  sztuki,  zaczął  organizować  wystawy  na  których  tłumaczył  sztukę, 

 zachęcał  do  rozmów:  “...prowadził  z  żoną  Marią  najpierw  Galerię  Widza  i  Artysty  w 

 Świątyni  Diany  w  Łazienkach,  a  od  1965  roku  Galerię  Współczesną  w  Klubie  MPiK  przy 

 Placu Zwycięstwa 9 w Warszawie.”  (Piotrowski, 2017, s.200). 

 Lata  powojenne  w  Polsce  -  to  czas  propagandy  i  próby  manipulacji  społeczeństwem  za 

 pomocą  sztuki.  Artyści  w  Polsce  napotykali  liczne  trudności  wynikające  z  politycznej 

 ingerencji państwa.  Jak pisał sam Bogucki: 

 Dyskusje  środowiskowe,  a  także  artykuły  publikowane  w  ówczesnej 

 prasie  nie  były  jednak  wolne  od  obaw  przed  nadmierną  ingerencją 

 władz  w  sprawy  samej  twórczości,  przed  opieką,  która  równocześnie 

 110 



 mogłaby  ograniczyć  swobodę  poszukiwań  twórczych,  traktując  sztukę 

 głównie jako narzędzie propagandy  (Bogucki, 1983, s.9). 

 Władza  krytykowała  wolną,  odbiegającą  od  narzuconych  norm  twórczość.  Artyści, 

 zmuszeni  do  rezygnacji  z  eksperymentów  artystycznych  i  autonomii  twórczej,  często 

 borykali  się  z  cenzurą,  ograniczeniami  wolności  wyrazu.  To  prowadziło  do  marginalizacji 

 niezależnej  sztuki  i  utrudniało  rozwój  artystyczny  w  tym  okresie.  W  latach  50  ch  sytuacja 

 trochę  się  poprawiła.  Bogucki  pisze:  „Wydarzeniem  publicznym,  które  przełamało 

 kilkuletnia  hegemonię  oficjalnej  sztuki  akademickiej,  była  „Ogólnopolska  Wystawa  Młodej 

 Plastyki"  otwarta  w  lipcu  1955  roku  w  budynku  warszawskiego  Arsenału.„Arsenal"  okazał 

 się  jednym  z  ważniejszych  faktów  we  wybierającym  wówczas  nurcie  polskiej  „odwilży":  był 

 dia  środowiska  twórczego  i  dla  szerokich  kregów  publicznosci  pierwszą  po  latach 

 manifestacyjną próbą mówienia w sztuce własnym głosem”  (Bogucki, 1983, s. 98). 

 W  latach  50,  mimo  trwającej  cenzury,  państwo  podjęło  działania  na  rzecz 

 upowszechniania  sztuki  i  kultury.  “  Upowszechnianie  sztuki,  pomyślane  jako  działanie 

 polityczne  wynikające  z  założeń  ideologicznych  nowego  ustroju,  miało  jednak  przede 

 wszystkim  wymiar  emancypacyjny  i  etyczny.”  (Pietrasik,  Słodkowski,  2021).  Był  to  czas 

 rozkwitu  sztuki  oraz  inicjatyw  społecznych,  takich  jak  wystawy  objazdowe,  wykłady  czy 

 festiwale  studenckie  organizowane  w  małych  miejscowościach.  Przykładem  może  być  m.in. 

 Światowy  Festiwal  Młodzieży  i  Studentów,  który  odbył  się  w  Warszawie  w  dniach  od  31 

 lipca  do  14  sierpnia  1955  (tamże).  Działania  te,  choć  podporządkowane  normom 

 państwowym,  stanowiły  przestrzeń,  w  której  artyści  niejednokrotnie  znajdowali  sposób  na 

 realizację  twórczości  wykraczającej  poza  narzucone  ograniczenia.  W  ten  sposób  sztuka 

 mogła  rozwijać  się  w  kierunkach,  które  wymykały  się  pełnej  kontroli  ideologicznej.  Jednak 

 interpretacje  działań  artystyczno-społecznych  stanowiło  wielki  kłopot  dla  krytyków  i 

 historyków sztuki, a później dla pedagogów i socjologów. 

 Pierwszymi  oficjalnymi  akcjami  typu  Community  art/Art  as  a  Social  Action  była,  po 

 pierwsze  -  “Akcja  Podróż”  (1976),  która  zaowocowała  później  pierwszym  opracowaniem 

 socjologiczno-artystycznym  jako  projekt  badawczy;  po  drugie,  później  -  “Akcja  Lucim” 

 (1977-1978), zorganizowane przez Grupę Działanie (później Grupa 111). 

 111 

https://pl.wikipedia.org/wiki/Warszawa
https://pl.wikipedia.org/wiki/31_lipca
https://pl.wikipedia.org/wiki/31_lipca
https://pl.wikipedia.org/wiki/14_sierpnia
https://pl.wikipedia.org/wiki/1955


 Grupa  działania  została  zawiązana  w  1978  roku,  W  jej  skład  wchodzili 

 artyści  Bogdan  Chmielewski,  Witold  Chmielewski,  Andrzej  Mażiec, 

 Wiesław  Smużny  i  Stanisław  Wasilewski.  Ich  pierwszym  wspólnym 

 działaniem,  w  roku  1976  była  Akcja  podróż,  przeprowadzona  w 

 wagonie  kolejowymi  na  dworcach  kolejowych  [...]  Zorganizowaną  w 

 latach  1977-1978  Akcję  Lucim  kontynuowano  później  jako  Działania 

 w Lucimiu 1979-1993”  ( Weychert, 2019, s. 30). 

 Artyści  organizowali  długotrwałe  działania,  warsztaty  dla  dzieci  i  dla  całej  społeczności 

 Lucimia.  Grupa  “Działania”  opracowała  bardzo  ważny  dokument  -  własną  koncepcję  pracy 

 w sztuce społecznej (Materiał z wystawy W. Smużnego, 2024): 

 Sztuka społeczna jako idea 

 W  postawie  społecznej  chodzi  o  wytwarzanie  więzi  między  ludźmi  w  ramach 

 komunikacji  symbolicznej,  zachodzącej  w  bezpośredniej  styczności  nadawców 

 i  odbiorców  z  występującą  niekiedy  zamiennością  społecznych  ról  nadawcy  i 

 odbiorcy. 

 Można  sobie  wyobrazić  takie  dzieło-działanie,  które  w  oddziaływaniu  swoim 

 na  wybraną  społeczność  lokalną  pociągnie  ją  do  własnych,  indywidualnych  i 

 zbiorowych  kreacji  symbolicznych  i  instrumentalnych.  Ów  bodziec  w  nadaniu 

 i  jego  rozszerzająco-modyfikujący  rezonans  w  odbiorze,  razem  wzięte  jako 

 twór  ponad  indywidualny,  ponad  autorski,  osiągnięty  we  wspólnocie,  mogą 

 stanowić propozycję wobec sztuki, propozycję sztuki społecznej. 

 112 



 Postępowanie 

 1.  Wejście autora w bezpośredni kontakt z odbiorcami w ich środowisku. 

 2.  Zmiana statusu społecznego artysty z odległego i obcego nadawcy na 

 człowieka bliskiego odbiorcy. 

 3.  Zainteresowanie odbiorcami prowadzące do rozpoznania ich potrzeb, 

 systemów wartości i zdolności recepcyjnych – rezygnacja z anonimowości 

 odbioru. 

 4.  Rezygnacja z powszechnych systemów pośrednictwa na rzecz 

 osobistego udostępniania przekazów i ich uprzystępniania. 

 5.  Wzrost poczucia odpowiedzialności moralnej twórcy za przekaz w 

 sytuacji bezpośredniego komunikowania go odbiorcy. 

 6.  Zwracanie uwagi społeczności odbiorców na wartości 

 wizualno-plastyczne jej środowiska. 

 7.  Dążenie do wytworzenia obyczajów w sferze kultury 

 wizualno-plastycznej. 

 8.  Wydłużenie w czasie procesu komunikowania się z odbiorcami z uwagi 

 na długotrwałość przemian w sferze wrażliwości, wyobraźni i świadomości 

 odbiorców. 

 9.  Uwzględnianie w działaniach wyników weryfikacji społecznej 

 propozycji autorskich. 

 10.  Przywiązanie dzieła-działania do miejsca powstania – jedność miejsca 

 inspiracji, realizacji, prezentacji i recepcji. 

 11.  Antyautonomiczność dzieła-działania – przeciwstawianie się 

 wyjmowaniu dzieła z kontekstu jego zaistnienia. 

 Jednocześnie  powstawało  dużo  grup  artystycznych  oraz  niezależnych  artystów, 

 pracujących  z  publicznością.  Dotykano  problemów  społecznych,  były  rozmowy,  spotkania, 

 warsztaty.  Przykładem  innych  podobnych  działań  mogą  być:  Gruppa,  Krzywe  koło, 

 Krzystoforzy,  Galeria  EL  (Krajewski,  1997).  Artyści  zaczęli  podróżować,  uczestniczyć  w 

 konferencjach,  nawiązywać  kontakty  zagraniczne.  Bogucki  był  jednym  z  nich.  “Bogucki 

 […]po  obejrzeniu  latem  1972  roku  Documenta  5  w  Kassel,  których  kuratorem  był  Harald 

 113 



 Szeemann,  zaczął  prowadzić  galerię  w  większej  interakcji  z  publicznością,  otwierając  jej 

 przestrzeń na działania nazywane dziś performatywnymi”  (Piotrowski, 2017, s.200). 

 Również,  w  latach  1977–1982  funkcjonowała  Pracownia  Olsztyńska,  zainspirowana 

 teatrem  Jerzego  Grotowskiego,  gdzie  praktyki  artystyczne  łączyły  się  z  teatrem,  rytuałami  i 

 rozwojem  duchowym.  “Pracowano  głównie  z  miejscową  młodzieżą  i  mieszkańcami,  a  także 

 z  grupami  zagrożonymi  wykluczeniem  społecznym,  dziećmi  wiejskimi,  wychowankami  domów 

 dziecka  i  pacjentami  szpitali.  Metody  tych  działań  były  różnorodne:  performanse,  warsztaty, 

 akcje  miejskie,  spektakle  itp.”Pełną  nazwą  była  „Interdyscyplinarna  Placówka 

 Twórczo-Badawcza  “Pracownia””(  Dawidejt-Jastrzębska,  1981/1982,  s.63)  .  Sama  nazwa 

 wskazuje  na  rodzaj  działań  opartych  na  badania,  poszukiwania  i  rozwój.  Założenie  placówki 

 z  1977  roku  głosi:  „”Pracownia”  będzie  miała  charakter  eksperymentalnego  warsztatu 

 twórczego.  Sensem  głównych  działań  będzie  proces  twórczy,  współuczestnictwo  w  nim,  jego 

 trwanie  i  penetracja.  Koncentrować  się  będziemy  bardziej  na  samej  twórczości  niż  na 

 dążeniu do uzyskania gotowego produktu w formie spektaklu, wystawy itp.” (Tamże). 

 Sam  Grotowski  zawsze  stawiał  na  poszukiwanie  wartości  wewnętrznych,  na 

 poszukiwanie  “siebie”.  Pisze:  “Odkrywać  siebie,  to  znaczy  siebie  odnajdywać,  a 

 jednocześnie  odkrywać  to,  co  zakryte:  odsłonić.  Jeżeli  chcemy  siebie  odkryć  (jak  nieznaną 

 dotąd  ziemię)  musimy  się  od-kryć  (odsłonić,  ujawnić).  “Odnaleźć  -  odsłonić”.”  (Grotowski, 

 1970, 1971). 

 Założycieli  Pracowni,  prowadzili  różne  działania,  ćwiczenia,  warsztaty;  chcieli,  żeby  to 

 była  nie  tylko  instytucja  kulturalna,  no  i  kulturotwórcza.  (Dobiasz-Krysiak,  2024).  Maja 

 Dobiasz-Krysiak  (2024)  badała  archiwum  placówki  twórczo-badawczej  i  przeprowadziła 

 wywiady  z  byłymi  uczestnikami  Pracowni,  z  których  wynika,  że  była  ona  miejscem 

 integracji  i  edukacji  artystycznej.  Dzięki  działalności  Pracowni,  Olsztyn  odwiedzało  wielu 

 twórców,  a  samo  miejsce  przyciągało  ludzi,  którzy  spotykali  się  tam,  uczyli  się  i  tworzyli 

 razem.  Placówka  budowała  wspólnotę  twórczą,  propogowała  kulturę  demokratyczną,  która 

 szczególnie  angażowała  młodzież.  Jak  wspomina  jeden  z  uczestników  Pracowni:  „[Ludzie, 

 którzy  prowadzili  Pracownię],  byli  na  tyle  ciekawymi,  intrygującymi  osobowościami,  że 

 chciało się tam iść”  (tamże,s.47). 

 W  latach  80,  praktyki  na  pograniczu  sztuki  i  innych  dyscyplin  jeszcze  bardziej 

 ewoluowali,  co  dało  początek  grupie  pARTner,  która  łączyła  nurty  edukacji  artystycznej  oraz 

 114 



 animacji  kultury  i  skupiała  się  na  edukacji  dzieci.  Grupa  pARTner  stworzyła  absolutną  nową 

 jakość  działań  na  pograniczu  sztuki  i  pedagogiki.  Grupa  składała  się  z  artystów  i  pedagogów: 

 Janusza  Byszewskiego,  Wiesława  Karolaka,  Jacka  Bukowskiego,  Blanki  Gul-Olszewskiej 

 oraz  Tomasza  Sikorki.  Program  grupy  partner  był  oparty  na  wychowaniu  przez  sztukę,  za 

 pomocą  sztuki  do  świadomego  podejścia  do  życia  oraz  do  głębszego  rozumienia  siebie.  W 

 programie pARTner z 1984 roku można wyczytać (Katalog  pARTner, 1984): 

 Podstawowym  wyróżnikiem  ludzkiej  wspólnoty  jest  trójczłonowa  relacja 

 “ja-ty-my”.  Jej  istotność  wyraża  się w  poczuciu  własnego  “ja”,  odczuciu  “ty” 

 -  jako  innego  “ja”,  a  przez  to  zaistnieje  w  “my”.  Już  w  tej  ogólnej  zależności 

 można  odczytać  zasadę  bycia  człowieka  w  świecie,  a  jest  nią  świadomość 

 komunikowania się. 

 Działania  grupy  pARTner  były  zatytułowane  jako  Sztuka  Akcji,  Akcji  dla  dzieci/z 

 dziećmi,  Działania  twórcze,  Warsztaty  twórcze.  Twórczość  stanowiła  podstawę  -  bycie 

 twórczym  dla  siebie,  dla  innych,  dla  świata.  Na  podstawie  twórczości  i  własnej  kreacji 

 podejmowane  byli  próby  budowania  świadomego  bycia  w  świecie.  “Spróbujmy  potraktować 

 sztukę,  która  cieszy,  niepokoi,  drażni,  jako  kierowaną  do  nas,  spróbujmy  obdarzyć  ją  naszą 

 odpowiedzialnością. Jaki jestem, jacy jesteśmy?”  (tamże). 

 Od  tego  okresu  działania  oparte  na  sztuce  zaczęły  wzbudzać  znaczące  zainteresowanie 

 wśród  teoretyków  i  pedagogów,  którzy  podejmowali  próby  opracowania  metodyki  dla  tego 

 rodzaju  praktyk.  Niemniej  jednak,  na  gruncie  teoretycznym  wciąż  istnieją  trudności  w 

 pełnym  ujęciu  ich  charakteru.  Wynika  to  z  wieloaspektowości  tych  działań,  które  wymykają 

 się  jednoznacznym  i  merytorycznym  opisom,  co  pozostawia  wiele  kwestii  otwartych  dla 

 dalszych badań i refleksji. 

 Sam Byszewski (1989, s.3)  pisze w jednym z katalogów: 

 Nie  bardzo  lubię  opisywać  działania  artystyczne,  ponieważ  zbyt  wiele 

 jest  tutaj  elementów  jeszcze  nienazwanych,  a  również  z  tego  powodu, 

 że  znacznie  większą  radość  sprawia  mi  samo  działanie.  Jeśli  spróbuję 

 zbyt  jednoznacznie  określić  te  działania,  to  mogę  zawężić  ich 

 115 



 możliwości.  Próbując  opisać  czym  są  lub  czym  nie  są,  mógłbym 

 stworzyć  hierarchię  wartości,  pokazując,  że  coś  jest  gorsze,  a  coś 

 lepsze  -  gdy  wszystko  jest  po  prostu  tym,  czym  jest.”  (Janusz 

 Byszewski,  1989,  Katalog  VIII  Biennale  sztuki  dla  dziecka,  Poznań, 

 CSW w Warszawie, s.3). 

 Grupa  pARTner  była  zjawiskowa,  pracowała  i  z  dziećmi  i  z  młodzieżą  i  z  dorosłymi. 

 Współpracowali z artystami z zagranicy, tworzyli wystawy, warsztaty, działania twórcze. 

 Po  rozpadzie  grupy  pARTner  w  1989  roku,  twórcy  zaczęli  działać  niezależnie.  Wiesław 

 Karolak  prowadził  pracownię  warsztatów  wraz  z  asystentką  Moniką 

 Goetzendorf-Grabowską,  Eugeniusz  Józefowski  również  działał  w  tym  nurcie,  łącząc  go  z 

 arteterapią.  W  1989  roku  Janusz  Byszewski  wraz  z  Marią  Parczewską  założyli  Laboratorium 

 Edukacji  twórczej  (LET  1989-2018)  przy  CSW  w  Warszawie.  Działania  LET  byli 

 prekursorem  edukacji  artystycznej  w  Polsce,  które  skupiały  się  na  edukacji  przez  sztukę,  za 

 pomocą  sztuki,  do  sztuki  oraz  oparte  były  na  humanistycznym  podejściu  do  człowieka. 

 Janusz  Byszewski  wraz  z  Marią Parczewską  zainicjowali  nowe  określenie  działaniom, 

 nazywając  je  “sytuacje  twórcze”  a  siebie  “projektantami  sytuacji  twórczych”.  Mimo  działań 

 w  CSW  organizowali  działania  społeczne.  Jednym  z  takich  działań  był  Projekt  „4  x  Pieróg” 

 (1990–1993). Jak pisze Weronika Plińska w książce Sprawczość Sztuki (2022, s.89): 

 Chodziło  nie  tylko  o  przyznanie  mieszkańcom  Pieroga  poczucia 

 większej  sprawczości,  ale  także  o  zmianę  dotąd  istniejącego,  jak  pisali 

 artyści,  utrwalonego  w  ówczesnych  środkach  masowego  przekazu 

 sposobu  prezentowa-  nia  mieszkańców  wsi.  „Przeważnie  «image» 

 ludzi  ze  wsi  jest  kreowany  przez  ludzi  z  miasta”  –  pisali  oni. 

 „Postanowiliśmy  zaprzeczyć  tej  złej  tradycji  i  umoż-  liwić 

 mieszkańcom  Pieroga  budowanie  własnych  wizerunków” 

 (za:Byszewski, Teodorczyk, 1993). 

 “Sprawczość”  wydaje  się  być  bardzo  trafnym  słowem  co  do  działań  społecznych. 

 Sytuacja twórcza akurat miała na celu otwieranie potencjału ludzi, nadanie im “sprawczości” 

 116 



 Istnieli  również  niezależni  artyści,  którzy  podejmowali  działania  na  styku  sztuki  i  edukacji, 

 promując  artystyczno-edukacyjne  podejście  oraz  aktywnie  rozwijając  nurt  warsztatów 

 twórczych.  Marcin  Berdyszak  artysta  i  pedagog,  prof.  sztuk  plastycznych,  który  od  lat 

 niezależnie  zajmował  się  warsztatami  twórczymi  i  w  latach  90  razem  z  Tadeuszem 

 Wieczorkiem  stworzył  m.  in.  coroczny  festiwal  “Międzynarodowe  Warsztaty  Niepokoju 

 Twórczego”  w  Poznaniu.  Festiwal  był  unikalnym  przedsięwzięciem,  które  łączyło  edukację 

 artystyczną  z  praktykami  społecznymi  i  pedagogicznymi,  promując  twórczość  i  współpracę 

 międzykulturową.  Festiwal  ten  od  lat  stanowił  ważny  element  kalendarza  kulturalnego 

 Poznania,  przyczyniając  się  do  rozwoju  i  popularyzacji  sztuki  wśród  młodych  ludzi,  dzieci  i 

 nauczycieli.  Tadeusz  Wieczorek  -  artysta  i  animator  sztuki,  również  ma  bardzo  duży  wkład 

 w  rozwój  warsztatów  twórczych.  Wraz  z  Marcinem  Berdyszakiem,  Piotrem  Pawlakiem  i 

 Wojciechem  Nowakiem  był  współzałożycielem  stowarzyszenia  artystyczno-edukacyjnego 

 Magazyn,  które  przez  lata  organizowało  festywale,  warsztaty,  szkolenia  oparte  na  edukacji 

 poprzez  sztukę,  do  sztuki,  sztuką.(zob.  Stowarzyszenie  artystyczno-edukacyjne  Magazyn, 

 2024). 

 Magdalena  Parnasow-Kujawa,  artystka,  pedagog,  dr  sztuk  plastycznych,  zaczęła  aktywnie 

 kontynuować  tradycję  edukacji  artystycznej,  tworząc  własne  podejście.  Artystka  opracowała 

 metodę  nauczania  warsztatów  twórczych  i  stworzyła  własną  "Pracownię  Projektów  i  Działań 

 Twórczych"  na  Uniwersytecie  Artystycznym  im.  Magdaleny  Abakanowicz  w  Poznaniu. 

 Pracuje  z  różnymi  grupami  wiekowymi  i  społecznymi,  w  swoich  działaniach  ma  podejście 

 interdyscyplinarne. 

 Warto  powiedzieć,  że  podobne  działania  istnieli  za  granicą.  Tworzyły  się  również 

 niezależne  grupy  artystyczne  (czasami  amatorskie),  którzy  poprzez  twórcze  działania 

 angażowali  społeczności.  Jedną  z  takich  grup  była  grupa  Spielwagen.  “Spielwagen  to 

 prowizoryczny,  mobilny  plac  zabaw  i  program  aktywności  stworzony  w  czasach  NRD  przez 

 rodziców  z  wschodniej  dzielnicy  Friedrichshain”  (Allen,  2024).  Jak  mówi  sama  nazwa,  to  był 

 “wędrowny  plac  zabaw”  (Spiel  -  gra,  wagen  -  wagon)  grupa  animatorów  zabaw,  rodziców  i 

 wolontariuszy  przywozili  sprzęt  do  tematycznych  oraz  swobodnych  form  zabawy  wiosną  i 

 latem.  Dzieci  wykonywali  pracy  ze  sklejki,  desek,  recyklingowanych  tub  po  dywanach  i  mat 

 gimnastycznych,  wymyślali  i  tworzyli  swój  własny  świat.  Swoją  drogą,  w  większości 

 117 



 działań  twórczych  można  zauważyć  elementy  zabawy.  Jak  uważał  Ludwig  Hirschfeld-Mack: 

 “Zabawa  jest  najbardziej  naturalnym  i  najczystszym  wyrazem  twórczych  zdolności  dziecka  ... 

 uczenie  się  poprzez  bezpośrednie  doświadczenie,  zamiast  poprzez  nauczanie,  prowadzi  do 

 odkrywania  i  ponownego  odkrywania  metod  ...  siłami  napędowymi  są  intuicja,  wyobraźnia  i 

 fantazja”  (Hirschfeld-Mack, 2019, za: Stephen). 

 Wszystkie  wymienione  wyżej  działania  łączyły  trzy  cechy:  sztuka  (twórczość)  oraz 

 rozwój  osobisty  i  budowanie  wspólnoty.  Sztuka  była  pojmowana  jako  dynamiczny  proces, 

 który  jest  integralnie  związany  z  życiem  jednostki  i  jej  rozwojem,  życiem  społecznym  i 

 kulturą.  Autorzy  wszystkich  wyżej  wymienionych  działań  odrzucali  tradycyjne  pojmowanie 

 sztuki  jako  autonomicznego  bytu  oderwanego  od  codzienności,  wskazując  na  jej  praktyczny, 

 relacyjny  i  dialogiczny  charakter.  Trafnie  pisze  o  tym  Godlewski:  „Od  początku  nie  chodziło 

 o  sztukę  jako  samoistny  cel,  autonomiczne  dzieło,  lecz  o  sztukę,  która  wyrasta  z  szerszego  od 

 niej  obszaru  kultury,  kultury  praktykowanej  i  która  ku  temu  obszarowi  na  powrót  poprzez 

 swoje dokonania się zwraca” (  Godlewski 2008, s.8). 

 Taka  perspektywa  odrzuca  podejście  do  sztuki  jako  celu  samego  w  sobie  i  wskazuje  na 

 jej  funkcję  praktyczną,  edukacyjną  i  społeczną.  Można  w  tym  dostrzec  echo  koncepcji  sztuki 

 zaangażowanej,  która  działa  nie  tylko  w  sferze  estetycznej,  ale  także  w  kontekście  relacji 

 międzyludzkich,  tożsamości  oraz  praktyk  kulturowych.  Andrzej  Mencwel  pisze  odnośnie 

 praktyk  na  pograniczu  sztuki  i  pedagogiki:  „Nie  jest  dla  nas  ważne,  czy  ty  zostaniesz  artystą, 

 choć  życzymy  ci  jak  najlepiej  –  mówimy  naszym  adeptom  –  ważne  jest  to,  abyś  umiał  w 

 innych  odkryć  artystów.  Abyś  był  wrażliwy  na  cudzą  wrażliwość,  uczulony  na  uczucia  innych, 

 rozumiejący  ich  umysły.  Abyś  byś  zdolny  ich  ożywiać,  prowadzić,  a  więc  –  animować 

 (  Mencwel 2002, s. 22 ). 

 Od  1989  roku  w  Polsce  również  powstał  Polski  Komitet  Międzynarodowego 

 Stowarzyszenia  Wychowania  przez  Sztukę  InSEA  (Samoraj,  2017),  założony  w  1951  roku 

 przez  Herberta  Reada.  Read  uważał,  że  sztuka  ma  właściwości  “sprzyjające  kształtowaniu 

 człowieka  integralnego,  którego  cechuje  harmonijny  rozwój  wszystkich  sfer  osobowości  i 

 dyspozycji  psychicznych:  intelektu,  wyobraźni,  kreatywności,  uczuć  estetycznych,  moralnych  i 

 społecznych,  zdolności  komunikacyjnych  umożliwiających  porozumienie  z  innymi  ludźmi  ” 

 (Florczykiewicz, 2021, s.13). 

 118 



 Celem  InSEA  jest  promowanie  edukacji  artystycznej  jako  kluczowego  elementu  w 

 procesie  rozwoju  człowieka,  budowy  społeczeństw  i  kreowania  kultury.  Powstanie  polskiego 

 komitetu  również  spowodowało  rozwój  edukacji  artystycznej  poprzez  wymianę, 

 współpracę z  zagranicą  oraz  promocję  lokalnych  działań  przez  sztukę.  Założeniem  InSEA 

 było  aby  sztuka  była  naturalnym  środkiem  edukacji,  niezbędnym  dla  pełnego 

 intelektualnego, emocjonalnego i społecznego rozwoju jednostki (Samoraj, 2017). 

 Te  wyżej  wymienione  osoby,  zespoły  oraz  stowarzyszenia  bez  wątpienia  stanowią  filar 

 edukacji  artystycznej  w  Polsce,  odgrywając  kluczową  rolę  w  kształtowaniu  jej  jakości  i 

 kierunków  rozwoju.  Ich  wieloletnia  działalność  edukacyjno-artystyczna  przyczyniła  się  do 

 wykształcenia  kolejnych  pokoleń  artystów-edukatorów,  którzy  kontynuują  tradycję  edukacji 

 twórczej na najwyższym poziomie. 

 Nie  oznacza  to,  że  chcę  wskazać,  iż  sztuka  w  XXI  wieku  przestała  istnieć  jako 

 autonomiczny  byt  i  wartość  samoistna.  Moim  celem  jest  jednak  wskazanie  na  inny  nurt, 

 który  łączy  praktyki  pedagogiczne  i  społeczne  z  artystycznymi.  Świat  sztuki,  podobnie  jak 

 każda  dziedzina  ludzkiej  aktywności,  posiada  swoje  własne  reguły,  logikę  i  porządek 

 rozwoju.  Twórczość  czysta,  jako  odrębna  forma  ekspresji,  musi  nadal  istnieć  –  nie  każdy 

 artysta  powinien  od  początku  myśleć  i  tworzyć  dzieła  ukierunkowane  na  działanie 

 edukacyjno-społeczne.Co  więcej,  nie  każde  dzieło  sztuki  wymaga  interpretacji  w  kategoriach 

 funkcji  społecznej  czy  edukacyjnej.  Taki  rodzaj  twórczości  rozwija  się  w  rytmie,  który  nie 

 podlega  logice,  kontroli  ani  innym  racjonalnym  schematom  –  opiera  się  na  intuicji, 

 wrażliwości,  wyobraźni,  a  często  także  na  nieoczywistych  poszukiwaniach  i  eksperymentach, 

 które  wymykają  się  tradycyjnym  kategoriom  nauki.W  tej  rozprawie  pragnęłam  pokazać 

 sztukę  w  innym  ujęciu,  gdzie  jawi  się  ona  jako  energia,  napęd  refleksji,  jako  źródło 

 inspiracji,  ale  także  jako  „narzędzie”  kreacji,  które,  odpowiednio  zrozumiane  i  wykorzystany, 

 może stać się pomocnym w procesach edukacyjnych. 

 Moim  zamiarem  jest  wskazanie  na  nową  płaszczyznę  pośrednią,  która  wciąż  pozostaje 

 niedookreślona.  Płaszczyzna  ta  znajduje  się  na  pograniczu  antropologii  kulturowej, 

 pedagogiki  kultury,  edukacji  artystycznej  oraz  praktyk  społecznych  i  pedagogicznych. 

 Stanowi  ona  dynamiczny  i  złożony  obszar,  który  wymaga  interdyscyplinarnego  podejścia  do 

 jego  analizy  i  rozumienia.  System  edukacyjny  z  natury  rzeczy  wymaga  pewnych  ram,  z  kolei 

 sztuka,  opiera  się  na  przekraczaniu  granic,  tworzeniu  nieoczekiwanych  połączeń  i  często 

 119 



 wprowadza  elementy  niepewności  i  irracjonalności.  W  praktyce  warsztatów  twórczych 

 możliwe  jest  znalezienie  balansu:  sztuka  nie  traci  swojej  mocy  i  autonomii,  a  edukacja 

 zyskuje  nowy  wymiar  –  staje  się  przestrzenią  rozwoju,  refleksji  i  twórczej  eksploracji.  W  ten 

 sposób  warsztat  twórczy  tworzy  nową,  trzecią  jakość,  która  nie  jest  ani  czystą  sztuką,  ani 

 sztywną  edukacją,  lecz  staje  się  żywym  spotkaniem  i  procesem  wzajemnego  oddziaływania 

 obu  tych  sfer.  W  kolejnym  rozdziale  skupię  się  na  szczegółach  działań 

 twórczo-edukacyjnych,  aby  podjąć  próbę  opisania  tego  złożonego  procesu  oraz  licznych 

 wątków,  które  się  z  nim  wiążą.  Moim  celem  jest  ukazanie,  w  jaki  sposób  tego  rodzaju 

 praktyki  mogą  przyczynić  się  do  poszerzenia  tradycyjnych  rozumień  i  użycia  sztuki  w 

 procesie edukacyjnym oraz jej roli w społeczeństwie. 

 2.6. Podsumowanie 

 Sztuka  jest  zasadniczą  działalnością  człowieka,  niezbędną  dla  jednostki,  jak  i  dla 

 społeczeństwa,  istniejącą  jako  konieczna  potrzeba  od  czasów  najdawniejszych.  Sztuka  i 

 człowiek są nierozłączne. Nie ma sztuki bez człowieka i nie ma także człowieka bez sztuki 

 René Huyghe 

 Sztuka  jest  pojęciem  trudnym  do  jednoznacznego  zdefiniowania,  ponieważ  jej  istota  różni  się 

 w  zależności  od  osoby,  czasu  i  kontekstu.  Moim  zdaniem,  sztuka  nie  ma  jednej  uniwersalnej 

 definicji  –  to  przestrzeń  duszy,  subiektywna  i  indywidualna,  w  której  każdy  człowiek 

 znajduje  własne  odczucia  i  interpretacje.Sztuka,  będąc  odbiciem  nauki,  duchowości  i 

 społeczeństwa,  jest  jednym  z  najistotniejszych  świadectw  ludzkiej  kreatywności.  Jest 

 nieustannym  procesem  odkrywania,  który  przekracza  granice  czasu,  kultury  i  formy,  oferując 

 wciąż nowe spojrzenia na rzeczywistość i nas samych. 

 Artyści  od  wieków  pełnią  rolę  badaczy  i  innowatorów,  przekraczając  granice  znanego 

 świata  i  wprowadzając  nowe  sposoby  postrzegania  rzeczywistości.  Ich  twórczość,  zrodzona  z 

 reakcji  na  wydarzenia,  odkrycia  i  idee  epoki,  jest  jednocześnie  artystycznym  wyrazem  i 

 120 



 dokumentem  historycznym.  Stanowi  zapis  ewolucji  ludzkich  idei,  wartości  oraz  sposobów 

 rozumienia świata i siebie samego. 

 Uważam,  że  rola  sztuki  w  edukacji  jest  kluczowa  zarówno  dla  rozwoju  jednostki,  jak  i 

 dla  całego  społeczeństwa.  W  skali  społecznej  sztuka  pełni  funkcję  integrującą  i  edukacyjną, 

 łącząc  ludzi  wokół  wspólnych  wartości  i  doświadczeń.  Wprowadza  nowe  idee,  podważa 

 utarte  schematy  myślenia  i  otwiera  przestrzeń  na  dialog  o  najważniejszych  kwestiach 

 współczesności.  Dzięki  edukacji  artystycznej  człowiek  może  osiągnąć  większego  stopnia 

 świadomości, co będzie miało bezpośredni wpływ na rozwój społeczeństwa. 

 121 



 „Umysł nie jest naczyniem, które należy napełnić, lecz ogniem, który trzeba rozniecić.” 
 Plutarch 

 122 



 III Rozdział 

 Metoda(?), której nie ma 

 Dlaczego metoda warsztatu twórczego? 

 W  tym  rozdziale  skupię  się  na  analizie  pojęcia  warsztatu/działań  twórczo-edukacyjnych, 

 które  stanowią  odrębną  i  wyjątkową  formę  pracy  artystyczno-pedagogicznej.  Obecnie  termin 

 „warsztat”  uległ  znacznemu  rozpowszechnieniu  i  jednocześnie  utracie  precyzyjnego 

 znaczenia.  Często  określa  się  nim  niemal  każdą  formę  spotkania,  działania  lub  interakcji 

 mających  na  celu  rozwój  kompetencji,  umiejętności  czy  wiedzy  uczestników.  Zjawisko  to 

 prowadzi  do  mylenia  warsztatów  z  lekcjami,  rozmowami  lub  innymi  formami  aktywności 

 interaktywnej. 

 Metoda  warsztatu,  zwłaszcza  w  kontekście  działań  twórczo-edukacyjnych,  wymaga 

 jednak  znacznie  bardziej  precyzyjnego  zrozumienia.  W  praktyce  edukacyjnej  bardzo  często 

 sama  metoda  warsztatów  jest  mylona  z  metodą  projektów  oraz  różnymi  technikami  pracy 

 grupowej, które choć dzielą pewne cechy, różnią się fundamentalnie strukturą i podejściem. 

 Warsztat  twórczo-edukacyjny  jest  procesem  wyjątkowo  złożonym,  nie  do  końca  określonym, 

 wymagającym  od  prowadzącego  umiejętności  twórczych,  psychologicznych, 

 pedagogicznych  i  twórczego  podejścia.  Ta  złożoność  wynika  z  faktu,  że  warsztat  nie  jest 

 jedynie  techniką  edukacyjną,  ale  także  stanowi  dzieło  artystyczne  sam  w  sobie.  Dzięki  temu 

 każdy  warsztat  jest  unikalny,  co  znacząco  odróżnia  go  od  wszystkich  innych  technik  i  metod 

 edukacyjnych,  które  często  są  nastawione  na  realizację  jasno  określonych  celów. 

 Prowadzący  warsztat  staje  się  jego  autorem,  a  sam  proces  tworzenia  warsztatu  i  prowadzenia 

 go  można  porównać  do  tworzenia  dzieła  sztuki,  które  opiera  się  na  indywidualnych 

 przemyśleniach,  zainteresowaniach  i  doświadczeniach  twórcy.  Warsztat  twórczy 

 charakteryzuje  się  procesowością,  w  której  kluczowe  znaczenie  ma  interakcja  uczestników, 

 ich rozwój twórczy i osobisty,  zaangażowanie oraz wspólne poszukiwanie rozwiązań. 

 Warsztat  twórczo-edukacyjny  wyróżnia  się  również  swoją  elastycznością  i  autorskim 

 charakterem.  Stawiam  sobie  pytanie,  czy  można  uznać  ten  rodzaj  działań  za  pełnoprawną 

 metodę? 

 123 



 Najpierw  podejmę  próbę  analizy  pojęcia  “warsztat”,  jego  genezy  oraz  specyficznych 

 cech,  które  odróżniają  go  od  innych  metod.  W  dalszej  części  przejdę  do  analizy  pojęcia 

 warsztaty  twórczego,  gdzie  wymienię  elementy  składowe  warsztatu  twórczego,  kompetencji 

 wymaganych od prowadzącego, a także tezy o roli twórczości w realizacji takich działań. 

 Warto  podkreślić,  że  tematyka  warsztatów  twórczych  pozostaje  wciąż  stosunkowo  słabo 

 opracowana  w  literaturze  naukowej.  Istnieje  niewiele  publikacji,  badań  i  opracowań 

 teoretycznych,  które  w  sposób  kompleksowy  analizują  zarówno  technikę,  jak  i  procesy 

 zachodzące  w  tego  rodzaju  działaniach.  Wiedza  na  temat  warsztatów  twórczych  opiera  się 

 przede  wszystkim  na  doświadczeniach  praktyków  –  artystów  i  pedagogów,  którzy 

 zapoczątkowali  polską  tradycję  tego  typu  działań,  a  następnie  podejmowali  próby  ich 

 popularyzacji oraz wdrażania w kontekstach edukacyjnych i artystycznych. 

 Pierwsze  warsztaty  twórcze  w  Polsce  miały  charakter  eksperymentalny  i  wyrosły  z 

 potrzeby  połączenia  sztuki  oraz  edukacji  w  sposób  interaktywny  i  partycypacyjny.  To 

 właśnie  sami  artyści,  działając  na  styku  pedagogiki,  psychologii,  animacji  kultury  i  sztuki, 

 stworzyli  podstawy  dla  tej  formy  pracy,  przyczyniając  się  jednocześnie  do  wypracowania  jej 

 metodycznych  założeń.  Procesy  zachodzące  w  warsztatach  twórczych  były  przez  nich 

 opisywane  głównie  w  formie  autorefleksji,  dokumentacji  artystycznej  oraz  opracowań 

 praktycznych  (powystawowych,  pofestiwalowych  katalogach  itd.),  co  skutkowało 

 subiektywnym i fragmentarycznym ujęciem zagadnienia. 

 Niewystarczająca  ilość  literatury  naukowej  w  tym  zakresie  powoduje,  że  warsztaty 

 twórcze  funkcjonują  głównie  jako  metoda  artystyczna,  a  ich  analiza  teoretyczna  nie  pokazuje 

 całej  złożoności  procesu.  Istnieje  zatem  potrzeba  dalszych  badań,  które  pozwolą  na 

 usystematyzowanie  tej  metody(?),  jej  wyodrębnienie  spośród  innych  form  artystycznych  i 

 edukacyjnych  oraz  określenie  jej  znaczenia  w  kontekście  współczesnych  procesów 

 twórczych i pedagogicznych. 

 124 



 3.1. Metoda (?) warsztatu: 

 warsztat twórczo-edukacyjny - co to jest? 

 Warsztat 

 “1.  «stół  z  narzędziami  lub  urządzeniami  do  wykonywania  określonej  pracy,  zwykle 

 rzemieślniczej» 

 2.  «pomieszczenie  wyposażone  w  urządzenia  i  narzędzia  do  wykonywania  określonych  prac, 

 najczęściej rzemieślniczych; też: zakład wykonujący takie prace» 

 3.  «ogół  metod  i  środków  stosowanych  przez  kogoś  w  pracy  artystycznej,  naukowej 

 itp.»”  (Encyklopedia PWN, 2023). 

 Sama  metoda  warsztatowa  wyrosła  na  gruncie  pedagogiki  i  psychologii,  w  szczególności  na 

 bazie  łączności  psychologii  humanistycznej,  neobehawioryzmu  i  koncepcji  poznawczych 

 (Majewska-Gałęziak,1998).  Wśród  celów  metody  warsztatu  pedagogiczno-psychologicznego 

 znajdziemy:  uzyskanie/powiększanie  świadomości  odnośnie  do  posiadanych  już 

 umiejętności  “mocnych  stron”  osób,  obniżenie  lęku  przed  sytuacjami  trudnymi,  kontakt  z 

 innymi  członkami  grupy,  umiejętność  rozwiązywania  problemów,  rozwój  samodzielności 

 działania  itd.  (Majewska-Gałęziak,1998,  s.49-50).  Podobnie  opisuje  metodę  warsztatową 

 Klaus  Vopel  (  2004):  metoda  nauczania,  nastawiona  na  wspólne  i  aktywne  uczestnictwo, 

 punkt  ciężkości  odnosi  się  do  wiedzy  i  doświadczeń  każdego  uczestnika,  nieprowadzącego, 

 podniesienie  wiary  w  siebie,  nowe  nawyki  (Vopel,  2004  s.16).  Klaus  W.  Vopel  nazywa 

 warsztaty  „wyjątkowym  wariantem,  rolls-royce’em  nauki  w  grupach”  (Tamże,  s.7).  Autor 

 uważa,  że  “w  warsztatach  nie  chodzi  o  gotowość  przyswojenia  sobie  pewnych  uprzednio 

 zdefiniowanych  informacji  i  umiejętności,  ale  o  bycie  gotowym  do  uczenia  się  od  uczestników 

 i o odkrywanie nowego”  (tamże). 

 Metodę  warsztatów  często  porównują  do  metody projektów.  Metoda  projektów  (project 

 method)  jednak  jest  odrębną metodą,  która  pochodzi  ze  Stanów  Zjednoczonych  i  powstała  w 

 dążeniu  do  “wychowania  do  demokracji”.  Wywodzi  się ta  metoda  “  z  tradycji  Rzymskiej 

 końca  XVI  wieku,  gdzie  w  akademii  sztuk  pięknych  powstała  tradycja  “progetti”  -  “studenci 

 architektury  dostawali  zadania  zaprojektowania  kościoła,  kaplicy,  pałacu,  gmachu 

 użyteczności  publicznej,  pomnika  czy  grobowca”  (Szymański,  2000,  s.17-19).  Później 

 125 



 projekty  wykonywali  nie  tylko  artyści/architekci,  lecz  również studenci  wyższych  szkół 

 technicznych.  Z  rozwojem  psychologii  behawiorystycznej,  pedagogiczną myśl  projektów  już 

 z  naciskiem  na  twórczy,  całościowy  rozwój  osoby  rozwijał  John  Dewey.  Metoda  ta  oficjalnie 

 zaistniała  na  gruncie  pedagogicznym  w  1918  roku,  po  wyjściu  książki  W.H.  Kilpatricka 

 (uczeń  Deweya)  “The  project  Method”.  (Tamże,  s.23-30).  Sam  John  Dewey  był 

 zwolennikiem  metody  projektowej,  którą  stosował  w  swojej  pierwszej  szkole 

 eksperymentalnej  (Karolak,  2004,  s.10).  Ta  metoda  była  stosowana  przez  nielicznych  w 

 Polsce  pedagogów  i  “wydawała  się  atrakcyjna  ze  względu  na  jej  aspekt  psychologiczny 

 (uwzględnianie  psychicznego  rozwoju  dzieci)  i  społeczny  (użyteczność  wytworów  pracy, 

 wdrażanie  do  pracy  zbiorowej,  współdziałania  i  współodpowiedzialności)”  (Pogorzelska, 

 2017,  s  149).  “Celem  projektów  „nie  jest  uformowanie  niezmiennego  i  trwałego  korpusu 

 wiedzy  i  narzędzi  rozumienia  rzeczywistości,  ale  sytuowanie  w  obszarze  antagonizmów, 

 konfliktów,  które  umożliwiają  działania  twórcze  i  krytyczne  przemyśliwanie  dominujących 

 dyskursów, zdroworozsądkowych treści i hegemonicznych znaczeń”  (Sikorska, 2012). 

 Czym  jest  warsztat  twórczy/twórczo-edukacyjny?  Moim  zdaniem,  warsztat  twórczy  albo 

 twórczo-edukacyjny,  trzeba  traktować  jako  odrębną,  interdyscyplinarną  metodę  ,  która 

 należy  do  dziedziny  artystyczno-pedagogicznej  i  jest  czymś  bardziej  złożonym,  niż  się 

 wydaje.  Zamierzam  skupić  się  na  pojęciu  warsztatu  twórczego  i  rozpatrzyć  to  pojęcie  jako 

 uniwersalną  metodę  nauczania.  Niestety  nie  ma  ani  precyzyjnej  nazwy,  ani  definicji 

 dokładnie  określającej  działania  edukacyjne  na  podstawie  twórczości  szeroko  rozumianej. 

 Dla  uproszczenia  będę  najczęściej  posługiwać  się  pojęciem  “warsztat  twórczy”  albo 

 “warsztat  twórczo-edukacyjny”,  jednak  te  realizacje  są  nazywane  w  różny  sposób:  “warsztat 

 twórczy”,  “warsztat  twórczo-edukacyjny”,  „sytuacja  twórcza”,  ”akcja  twórcza”,  “okazja 

 twórcza/twórczo-edukacyjna”,  “sytuacja  twórczo-edukacyjna”,  “  “działanie  twórcze/ 

 twórcze-edukacyjne”,  “sztuka  akcji”,  “działania  twórczo-partycypacyjne”  i  jeszcze  kilka 

 innych. 

 Pierwsze  takie  działania  zapoczątkowano  w  Stanach  Zjednoczonych  i  w  Niemczech  na 

 początku  XX  wieku.  (Bałdyga,  2006;  Cabak,2019).  Karolak  dodaje,  że  początkiem  były 

 warsztaty  naukowe  w  kształceniu  szkolnym  w  ramach  “Teachers  Centers”  (Karolak,  2005, 

 za:Helbig,  1995).  Autor  również  wspomina,  że  w  Niemczech  w  latach  siedemdziesiątych 

 “rozwijała  się na  szeroką  skalę  technika  pracy  warsztatowej  jako  tzw.  “laboratoria 

 126 



 pedagogiczne””;  oraz  ruch  pedagogiczny,  oparty  na  pedagogice  zabawy,  kultury  i  ekologii 

 “padagogische Aktion  ” (Tamże, s. 11-12). 

 W  Polsce  tradycja  warsztatów  twórczych  trwa  od  lat  70  (  Berdyszak,  2001,  Karolak, 

 2006).  Początkiem  takich  działań  były  ruchy  artystyczno-społeczne  oraz  artystyczno 

 pedagogiczne  (opisane  w  poprzednim  rozdziale  -  działania  Boguckiego  i  ruch 

 upowszechnienia  sztuki,  Pracownia  Olsztyńska,  Grupa  Działania/111  itd.).  Również 

 początkiem  była,  jak  pisze  Jan  Berdyszak  (2001,  w:  Olinkiewicz,  s.9),  pracownia 

 “Dziekanka”:  “Pracownia  ta  programowo  prowadziła  działania  o  charakterze  efemerycznym 

 oraz  inicjowała  różne  formy  warsztatów  twórczych,  zapraszając  do  ich  prowadzenia  artystów 

 ze specjalnymi predyspozycjami.” 

 W  1972  roku  również  powstała  autorska  szkoła-laboratorium  “Wrocławska  Szkoła 

 Przyszłości”,  twórcom  której  był  Ryszard  Łukaszewicz  (Remiszewska,  2018).  Głównym 

 założeniem  szkoły  był  rozwój  twórczy  i  wszechstronny,  edukacja  emancypacyjna, 

 demokratyczna  i  ekologiczna.  Traktując  sztukę  jako  rodzaj  doświadczenia  oraz  narzędzie  do 

 edukacji,  grupa  “pARTner”,  założona  w  latach  80-ch  przez  Janusza  Byszewskiego  wraz  z 

 Jackiem  Bukowskim,  Blanką  Gul-Olszewską,  Eugeniuszem  Józefowskim  oraz  Wiesławem 

 Karolakiem  koncentrowała  się  na  działaniach  edukacyjno-społecznych  na  podstawie  sztuki. 

 Zainspirowane  te  działania  były  teatrem,  performansem,  “sztuką  akcji”  oraz  “rzeźbą 

 społeczną”-  koncepcją  J.  Beuysa.  Marcin  Giżycki  (2002,  s.10.)  definiuje  sztukę  akcję 

 następująco:  “  Sztuka  akcji  -  szeroka  nazwa,  obejmująca  różne  działania  artystyczne,  po 

 których  może,  ale  nie  musi  pozostać  materialny  ślad.”  Józefowski  (Józefowski,1984,  s.10) 

 w swoich rozważaniach na temat akcji plastycznej pisał: 

 Akcja  plastyczna  jest  to  proces  zaplanowany  przez  artystę,  nauczyciela 

 postulującego  się  szeroko  rozumianą  plastyką,  mający  na  celu  zbiorowe 

 doświadczenie  wszystkich  jej  uczestników,  często  zakończone  wytworem 

 plastycznym  pozostającym  w  związku  z  niepowtarzalną  sytuacją  i 

 uczestnikami.  Często  ma  charakter  zabawy,  gry,  a  czasem  jest  to  przeżycie 

 bardzo  poważne  o  cechach  obrzędu,  rytuału  i  święta.  Najważniejszą  wartością 

 akcji  plastycznej  jest  tworzenie  sprzyjających  warunków  do  nowych 

 autentycznych  doświadczeń  (zmysłowych,  intelektualnych  i  intuicyjnych), 

 127 



 będących  pogłębionym  przeżywaniem  świata,  mających  siłę 

 przewartościowania  dotychczasowego  obrazu  rzeczywistości  i  sprzyjających 

 pojawieniu  się  postawy  twórczej.  Akcja  plastyczna  dostarcza  możliwości  do 

 rozwijania  różnorodnej  aktywności,  rozbudzenia  wyobraźni  i 

 spostrzegawczości.  Daje  często  dziecku  przekonanie,  że  jest  kimś  ważnym, 

 przede wszystkim kimś, kto ma wpływ na to, co dookoła niego dzieje się … 

 Jak  wspomina  autor  (Józefowski,  2015,  s.36),  działania  te  powoli  przyjmowały  nazwę 

 warsztatów:  “Realizacje  akcyjne  grupy  pARTner  stopniowo  przyjmowały  nazwę  warsztatów. 

 To  ogólne  określenie  nawiązywało  do  specyfiki  sytuacji  wytworzonej  w  ramach 

 proponowanych  działań.  Określały  ją  bezpośrednie  relacje  artysty  i  uczestników  działań, 

 którym  towarzyszyły  doświadczenia  poznawcze  –  w  ich  efekcie  dokonywał  się  rozwój 

 osobowy  uczestników.”  Florzcykiewicz  (2021,  s.21)  komentuje  działanie  pARTnera  w  taki 

 sposób: 

 Nowatorstwo  poglądów  kryje  się  przede  wszystkim  w  propozycji 

 szerszego,  pełnego  wykorzystania  potencjału  sztuki.  Poza 

 doświadczeniem  estetycznym  wynikającym  z  recepcji  wartości 

 zawartych  w  sztuce  (estetycznych,  moralnych,  poznawczych,  emo-  cji) 

 oraz  korzyści  wynikających  z  umożliwienia  wypowiedzi  w  tworzonej 

 pracy,  rozwój  osobowości  łączono  z  oddziaływaniem  struktury  dzieła 

 na  jego  odbiorcę.  Wynikało  to  z  przyjęcia  postulatów  sztuki 

 współczesnej  w  zakresie  odrzucenia  tradycyjnej  koncepcji  dzieła  jako 

 materialnego  artefaktu  i  otwarcia  się  na  nowoczesne  formy  sztuki 

 zakładające czynny udział odbiorcy w realizacji dzieła. 

 Jan Berdyszak (2001, s.10),  który również początkował działalność warsztatową, pisał: 

 Szybko  okazało  się,  że  forma  warsztatów  ma  zdolność  stworzenia 

 inicjującego  napięcia  przez  artystów  biorących  w  nich  udział.  Staje  się 

 czasem  intensywnego  tworzenia,  znajdowania  środków  artykulacji, 

 128 



 refleksji,  możliwością  zadziwienia  siebie  i  stawiania  pytań.  Okazało 

 się, że warsztat może być i tworzeniem, i autoedukacją. 

 Łukaszewicz  aby  określić  takiego  rodzaju  działania  używał  pojęcia  “okazja  edukacyjna”: 

 “Projektowane  okazje  edukacyjne  są  jak  starannie  zaplanowane…niespodzianki,  mamy  tu 

 bowiem  do  czynienia  z  zadaniami  otwartymi,  w  których  nie  znamy  dróg  dochodzenia  do 

 rozwiązania  ani  samych  wyników  -  jest  ich  po  prostu  niewyobrażalna  wielość,  stymulują 

 zmysły,  budzą  emocje,  wywołują  rozmaite  przeżycia,  nakręcają  motywację  i 

 ciekawość poznawczą”  (Łukaszewicz,  2002,  s.138).  Według  Eugeniusza  Józefowskiego 

 (  2017,  s.7)  warsztat  twórczy  to:  “[...]  działanie  artystyczne  o  pedagogicznych  inklinacjach, 

 umożliwiające wspieranie rozwoju.” 

 Jak  dokładnie  określić  warsztat  twórczy?  Czy  można  stworzyć  jedną  definicję  aby  opisać 

 te  działania?  Czy  można  traktować  warsztat  twórczy  jako  metodę?  Marzena  Bogus  (2016,  s. 

 23)  zwraca  uwagę  na  problem  z  definicją  warsztatów  twórczych:  “Warsztat,  projekt, 

 laboratorium,  akcja,  zabawa  –  w  tych  pojęciach  próba  stworzenia  reguły,  nadania  kanonu, 

 zaordynowania  gotowego  przepisu  jest  po  prostu  niemożliwa.  Nie  ma  wyraźnych  konturów, 

 mocno zacierają się granice ostrości.” 

 Józefowski  (2017)  pisze  o  warsztacie  twórczym  jako  o  metodzie  uniwersalnej,  która 

 wspiera  wszechstronny  i  osobisty  rozwój  uczestników.  Wiesław  Karolak  (2004)  również, 

 pisząc  o  projektach  twórczych  używa  określenia  “metoda  całościowa”,  oparta  na  sztuce 

 szeroko  rozumianej,  która  sprzyja  rozwijaniu  myślenia  obrazowego  oraz  kreatywności,  co 

 czyni  warsztat  efektywnym  narzędziem  w  pracy  pedagogicznej  i  terapeutycznej.  Warsztat 

 twórzcy  jest  unikalny,  ponieważ  “nie  ma  w  nim  założonego  i  z  góry  ustalonego  efektu  ani 

 zrealizowania  programu,  jest  za  to  spotkanie,  które  wymaga  indywidualnego  podejścia  do 

 każdej  sytuacji,  która  raz  wiąże  się  z  aktywizacją  i  stymulowaniem,  a  innym  razem  z 

 wyciszeniem  lub  wysłuchaniem”  (Bogus,  2016,  s.23).  Jak  pisze  Olinkiewicz  (2001,  s.11): 

 “Warsztaty  twórcze  to  możliwości  i  niekonieczności,  że  w  trakcie  ich  trwania  wszystkie 

 rozwiązania są właściwe i dobre, bo najważniejsze jest zaangażowanie w proces twórczy” 

 Powstaje  pytanie  czy  w  ogóle  potrzebna  jest  definicja  takich  działań?  Czy  każde  działanie 

 powinno mieć swoją własną nazwę i założenie? 

 129 



 Krystyna  Betiuk  (2000,  s.22)  określa  warsztaty  twórcze  działaniami  synergistycznymi, 

 które są przykładem: 

 -współpracy,  współdziałania,  wykorzystania  i  osiągania  wspólnego 

 celu; 

 -sposobności  pobudzania  i  uwalniania  w  interakcji  ogromnego  i 

 niewykorzystanego  potencjału  twórczych  możliwości 

 doprowadzających  do  odkryć,  wychodzących  poza  indywidualne 

 zdolności i wyobraźnię; 

 -to  również  wyzwanie  dla  współczesności  skierowanej  na  konkurencję  i 

 rywalizację, pomijającą każdą indywidualną wartość jednostki 

 -mają  charakter  zajęć  otwartych  –  mogą  obserwować  je  nauczyciele 

 plastyki,  młodzi,  mniej  doświadczeni,  nauczyciele  innych  przedmiotów 

 oraz  wszyscy  ci,  których  interesuje  uczenie  i  wychowywanie  poprzez 

 niekonwencjonalne formy aktywności. 

 Warto  również  zwrócić  uwagę  na  to,  że  nadal  istnieje  kłopot  czy  zaliczyć  warsztat 

 twórczy  do  praktyk  pedagogicznych  czy  artystycznych?  Wiadomo,  że  scena  sztuki  robi  się 

 coraz  bardziej  interdyscyplinarna,  powstali  takie  formy  artystycznego  wyrazu,  jak 

 performance,  happening,  bioart,  sztuka  nowych  mediów,  site-specific/environmental  art  itd. 

 Warsztat  twórczy,  tak  samo  jak  dzieło  sztuki  -  ma  swoje  założenia,  idee,  wartości,  sposób 

 realizacji  itd.  Każdy  prowadzący,  który  tworzy  i  prowadzi  warsztaty,  podobnie  jak  artysta, 

 ma  również  swoją  drogę  artystyczno-edukacyjną,  swoje  przekazy,  indywidualne  podejście  do 

 prowadzenia  warsztatu.  Józefowski  (Józefowski,  Florczykiewicz,  2015,  s.36),  opisując  swoje 

 autorskie  działania  warsztatowe,  pisze:  “W  prowadzonych  rozważaniach  warsztat  twórczy 

 jest  traktowany  jako  forma  sztuki,  co  sytuuje  go  w  obszarze  estetyki.”  Warsztat  więc  zostaje 

 traktowany  jako  “dzieło”,  stworzone  przez  artystę/pedagoga.  “Koncepcja  warsztatu  odwołuje 

 się do  przyjmowanej  we  wszystkich  nurtach  i  formach  awangardy  idei  kształtowania 

 rzeczywistości  przez  sztukę”  (Józefowski,  Florczykiewicz,  2015,  s.  40).  Autorzy  (tamże) 

 dodają  ważną  uwagę  na  temat  częstych  pomyłek  warsztatów  twórczych  ze  zwykłymi 

 warsztatami plastycznymi: 

 130 



 Należy  zaznaczyć,  że  czynnik  sztuki  jest  kluczowy  dla  omawianej  formy 

 działania.  Świadomość  tego  jest  ważna,  szczególnie  wobec  wielu 

 nieporozumień  wynikających  z  tendencji  do  przypisywania  działaniom 

 wykorzystującym  techniki  plastyczne,  ukierunkowanym  na  rozwój 

 zdolności  twórczych  lub  terapię,  statusu  warsztatu  twórczego.  Forma 

 czy  struktura  niektórych  z  nich  może  wykazywać  analogie  do  form  i 

 struktur  omawianego  warsztatu,  jednak  ideowo  i  koncepcyjnie  są  to 

 działania  odległe,  przynależne  do  rozłącznych  obszarów. 

 Podstawowym  zatem  warunkiem  realizacji  warsztatu  twórczego, 

 zgodnie  z  zarysowanym  tu  stanowiskiem,  jest  istnienie  dwóch 

 elementów:  (1)  artysta  jako  autor  „dzieła”  —  warsztatu  (jego 

 koncepcji  i  realizacji),  (2)  koncentracja  na  procesie  —  działaniach  i 

 indywidualnym doświadczaniu w polu estetycznym. 

 Mimo  tego,  że  warsztat  w  całości  jest  traktowany  jako  dzieło  autorskie,  Józefowski 

 zwraca  uwagę  na  predyspozycje  pedagogiczne  metody  warsztatów  twórczych  (tamże): 

 „Warsztat  twórczy  należy  traktować  jako  metodę  edukacyjną  ukierunkowaną  na  szeroko 

 pojęty  rozwój.  Składające  się  nań  działania  odwołują  się  do  obszarów  edukacji  artystycznej  i 

 pedagogiki, przenikających się w działaniu warsztatowym.” 

 Dla  mnie  najbardziej  odpowiedniej  nazwą  “warsztatu  twórczego”  jest  “autorskie 

 działanie  twórczo-edukacyjne.”  Kluczowym  słowem  w  tym  określeniu  jest  “autorskie,” 

 ponieważ  podkreśla  ono  wyjątkowy  charakter  procesu  tworzenia  i  realizacji  warsztatu  oraz 

 rolę  twórcy  -  prowadzącego.  Projektowanie  warsztatu  to  droga  od  pierwotnego  pomysłu  i 

 idei  do  stworzenia  spójnego  scenariusza,  który  integruje  elementy  artystyczne  z 

 pedagogicznymi.  To  proces,  który  wymaga  od  twórcy  nie  tylko  kreatywności,  ale  również 

 wiedzy,  umiejętności  i  wyczucia,  by  przekład  pomysłu  na  grunt  edukacyjny  był  wartościowy 

 i  skuteczny.  Wydaje  mi  się  na  dzień  dzisiejszy  optymalnym  narzędziem  edukacyjnym.  Ta 

 technika  pracy  jest  elastyczna,  skuteczna  i  nadaje  się  do  stosowania  w  różnych  celach 

 edukacyjnych.  Według Łukaszewicza (2009): 

 131 



 Projektowanie  okazji  edukacyjnych  to  tworzenie  okazji  do  działania, 

 ale  bez  zakładania,  co  i  jak  dzieci  zrobią,  co  powiedzą,  co  stworzą  itp. 

 Projektowanie  okazji  to  sprzyjanie  wyprowadzeniu  na  jaw  tego,  co  w 

 człowieku  ukryte,  ale  jego  własne.  Dotyczy  maksymalizowania 

 możliwości  rozwojowych  każdego  dziecka,  a  jednocześnie  pozwala, 

 aby  znaki  i  wartości  kultury  były  samodzielnie  interpretowane  przez 

 dzieci  na  miarę  ich  emocji  i  wyobrażeń.  Kluczem  jest  tutaj  zadanie 

 otwarte,  to  znaczy  takie,  gdzie  istnieje  nieskończona  ilość  rozwiązań  i 

 nieskończona ilość dróg dochodzenia do nich. 

 Można  określić  warsztat  jako  żywą  substancję.  Nie  ma  przepisów  na  prowadzenie 

 takiego  rodzaju  zajęć.  Sposób  prowadzenia  zależy  od  pomysłu  prowadzącego,  od  grupy 

 docelowej,  nastroju,  miejsca  prowadzenia  i  wszystkich  innych  czynników  wpływających  na 

 ciąg  działania.  W  zależności  od  predyspozycji  grupy  oraz  każdego  biorącego  udział, 

 prowadzący  dostosowuje  zadanie,  dobiera  materiały,  temat  oraz  techniczny  sposób  działania 

 w  odpowiedni  sposób,  aby  zapewnić uczestnikom  przyjemną  i  twórczą  atmosferę  w  procesie 

 kreacji. 

 Metoda(?)  ta  jest  bardzo  elastyczna  -  można  ją  dostosować  do  różnych  celów,  środowisk, 

 wieku  i  potrzeb  grupy.  Parnasow-Kujawa  (2015,  s.20)  uważa,  że  projektując  takiego  rodzaju 

 działania  powołujemy  nową  jakość.  Artystka  pisze:  “Każdy  warsztat  twórczy  generuje 

 właściwą  tylko  jemu  meto-dę  albo  metody.  Są  one  nieprzekładalne,  nieprzystające  do  innego 

 warsztatu.  Te  same  założenia  czy  ten  sam  projekt  zrealizowany  z  inną  grupą,  nawet  w  tym 

 samym  wieku  będzie  czymś  innym,  ponieważ  sy-  tuacji  warsztatu  twórczego  nie  da  się 

 idealnie powtórzyć.” 

 Podczas  warsztatów  tworzymy  sytuacje,  gdzie  uczestnik  jest  motywowany  do  myślenia, 

 odkrywania  niestandardowych  rozwiązań,  do  dotknięcia  czegoś,  co  jest  dla  niego  nowym 

 doświadczeniem,  do  próby  formułowania  własnych  poglądów,  zastanawiania  się  nad 

 rozpoznanym  oraz  do  kreacji  i  rozwoju.  Warsztat  twórczo-edukacyjny  łączy  w  sobie  cechy 

 edukacyjne,  twórcze  oraz  terapeutyczne.  Warsztat  nie  warto  rozpatrywać  jako  lekcję  plastyki, 

 zajęcia  stricte  artystyczne,  albo  jako  ćwiczenie  jakiejkolwiek  umiejętności;  lecz  jako 

 132 



 narzędzie  budujące,  jako  metodę  interdyscyplinarną  i  uniwersalną,  którą  można  stosować  dla 

 nauczania/uczenia się w każdym środowisku i w każdym wieku. 

 Poniżej  spróbuję  przeanalizować  poszczególne  cechy  warsztatu  twórczego  aby  przybliżyć 

 rozumienia założeń, zalet,  uruchamianych procesy twórcze i edukacyjne. 

 3.2 Warsztat jako  metodą, która jest nastawiona na proces. 

 Współczesne  podejście  do  edukacji,  warsztatów,  projektów  i  innych  działań  pedagogicznych 

 jest  w  dużej  mierze  zorientowane  na  osiąganie  konkretnych  rezultatów.  Wynik  końcowy, 

 niezależnie  od  swojej  formy  –  czy  to  praca  pisemna,  opracowanie,  dzieło  artystyczne  czy 

 jakikolwiek  inny  produkt  –  często  staje  się  głównym  celem  procesu  edukacyjnego.  W 

 warsztacie  twórczym  jest  zupełnie  odwrotnie  -  rezultat  nie  ma  istotnego  znaczenia.  Samo 

 pojęcie  “warsztat”  zawiera  w  sobie  znaczenie  procesu.  “Warsztat”  w  sensie 

 “pracownia”(Encyklopedia PWN, 2023): 

 1. «pomieszczenie, w którym pracuje malarz, rzeźbiarz, pisarz itp.» 

 2. «odpowiednio urządzone pomieszczenie do prowadzenia badań i doświadczeń» 

 Warsztat  również wiąże  się  z  pojęciem  “laboratorium”.  Edukacyjnie,  według  Vopela 

 (2004),  pojęciem  “laboratorium”  określamy  treningi,  w  czasie  których  “uczestnicy  uczą  się 

 przede wszystkim przez swoje własne zachowanie, analizując je i ewentualnie zmieniając.” 

 Każdy  warsztat  twórczy  jest  również  miejscem  pracy,  doświadczeń,  procesu,  prób, 

 tworzenia,  kształtowania  myśli  czy  wytworów.  Sam  proces  staje  się  rezultatem,  uczestnik 

 uczy  się  sam,  zadając  sobie  pytania  -  w  jaki  sposób  podszedłem/łam  do  rozwiązania  tego 

 problemu? Jakie refleksje mam? Czego się nauczyłem/łam? 

 Jacek  Bukowski  pisze:  “Kreacja  może  być  czynnością  tworzenia  dzieła  o  jakościach 

 fizykalnych,  jak  również  czystym  procesem  psychicznym.”  (Bukowski,  1981,  s.  13).  Podejście 

 skoncentrowane  na  rezultacie  zmienia  również  sposób  postrzegania  uczestników  procesu. 

 Zamiast  traktować  ich  jako  aktywnych  twórców  i  współautorów,  często  przypisuje  im  się 

 rolę  wykonawców  z  góry  określonych  zadań.  W  rezultacie  uczestnicy  mogą  odczuwać  presję 

 133 



 spełnienia  oczekiwań  związanych  z  wynikiem,  co  ogranicza  ich  autonomię  i  możliwość 

 swobodnego eksperymentowania. Cytując Janusza Byszewskiego (2013): 

 Nie  powinniśmy  działać  z  określonym  celem.  Jeśli  uczestnicy  wyczują, 

 że  to  my  mamy  cel,  to  zazwyczaj  jest  katastrofa.  Z  działania  nie  musi 

 nic  «konkretnego»  wyniknąć.  Nie  dam  się  uwieść  «nowomowie» 

 kultury:  o  poprawieniu  relacji,  ułatwieniu  dostępu,  aktywizacji 

 lokalnych  środowisk,  działaniu  na  rzecz...,  dobrych  praktykach, 

 lokalnych liderach – to jest projektowa nowomowa. 

 “Efekt  będzie  taki,  jaki  będzie.”  -  pisze  odnośnie  do  rezultatów  Magdalena 

 Parnasow-Kujawa  (2015,  s.12)  -  “Będzie  taki,  na  jaki  pozwoli  sobie  uczestnik,  na  jaki 

 pozwoli  jego  kondycja  i  możliwości.  Może  się  zdarzyć,  że  nie  będzie  efektu  namacalnego, 

 który  by  można  rozpatrywać  w  aspektach  wizualnych,  może  powstać  praca  efemeryczna, 

 ulotna  bez  mierzalnych  parametrów.  Nie  oznacza  to,  że  będzie  gorsza  od  innych.  Także  tylko 

 koncepcja,  czy  założenia  powstałe  podczas  warsztatu  mogą  być  wartością  samą  w  sobie.” 

 Nawet,  jeżeli  podczas  działania  powstaje  “dzieło”,  trzeba  go  traktować  jako  pewną 

 dokumentację  procesu  emocjonalno-mentalnego.  “Porzuca  się  [...]  ideę  dzieła  jako 

 wystawianej  w  galerii  czy  na  scenie  materialnej  formy,  dzieło  staje  się  wydarzeniem,  dzieje 

 się  w  określonym  czasie,  powstaje  jako  wynik  wspólnego  twórczego  działania  artysty  z 

 publicznością/ uczestnikami”  (Fischer-Lichte, Borowski,  Sugiera, 2008). 

 Maria  Parczewska,  opowiadając  o  działaniach  twórczych,  mówi,  że  nigdy  nie  ważny  jest 

 dla  nich  efekt,  ważny  jest  proces,  chwila  spędzona  razem,  energia  w  grupie,  bezpieczna 

 atmosfera  i  możliwość  do  własnej  wypowiedzi  każdego.  (Parczewska,  Byszewski,  2004, 

 s.14-16).  Byszewski  (2016),  mówiąc  o  działaniach  twórczych  w  kontekście  edukacji 

 demokratycznej,  podkreśla,  że  nigdy  nie  myśli  celą,  myśli  wartościami.  Działanie  nie  musi 

 przynosić  celów,  jednak  może  być  skutecznym,  może  być  wartościowym,  ale  nie  musi.  Sam 

 proces i czas spędzony razem już jest wartością samą w sobie. 

 Przywrócenie  równowagi  między  procesem  a  rezultatem  umożliwi  pełniejsze 

 wykorzystanie  potencjału  edukacji  jako  przestrzeni  zarówno  dla  nauki,  jak  i  rozwoju 

 twórczego oraz osobistego. 

 134 



 Każdy  warsztat  twórczy  generuje  właściwą  tylko  jemu  metodę  albo 

 metody.  Są  one  nieprzekładalne,  nieprzystające  do  innego  warsztatu. 

 Te  same  założenia  czy  ten  sam  projekt  zrealizowany  z  inną  grupą, 

 nawet  w  tym  samym  wieku  będzie  czymś  innym,  ponieważ  sytuacji 

 warsztatu  twórczego  nie  da  się  idealnie  powtórzyć.  Skoro  podmiotem 

 jest  uczestnik  w  aspekcie  swej  jednostkowości,  to  nie  sposób  tych 

 samych  relacji,  reakcji  i  rozwiązań  doszukać  się  w  kolejnym  układzie 

 personalnym.  (Magdalena Parnasow-Kujawa, 2015, s. 13). 

 Każdy  warsztat  ma  swoje  założenie  zarówno  twórcze,  jak  i  edukacyjne  -  pomysł 

 twórcy/prowadzącego,  w  który  zamierzamy  zaangażować  uczestników  .  Najważniejsze  przy 

 projektowaniu  działania  jest  zadanie.  Czas  trwania  warsztatu  również  zależy  od  wielu 

 czynników  -  przede  wszystkim  od  grupy  i  od  koncepcji  prowadzącego.  W  przeciwieństwie 

 do  formalnych  instytucji  edukacyjnych,  takich  jak  na  przykład  szkoła,  gdzie  czas  jest 

 rygorystycznie  zorganizowany  w  ramach  lekcji  czy  zajęć,  warsztaty  twórcze  oferują  większą 

 elastyczność.  Brak  presji  czasowej  oraz  sztywnych  ram  umożliwia  bardziej  organiczny 

 przebieg działań i pozwala uczestnikom w pełni zanurzyć się w proces twórczy. 

 3.3.Zadanie warsztatu 

 Mówiąc  słowami  Gadamera  (2003,  s.6-7)  “Wszystko  co  dla  nas  jest  obce,  irytujące, 

 dezorientujące,  niepokojące  zapoczątkowuje  wysiłek  zrozumienia”  .  Zadanie  jest  istotną 

 częścią  warsztatu  twórczego.  Musi  być  tak  skonstruowane,  żeby  odwrócić  sytuację,  do  której 

 uczestnik  jest  przyzwyczajony  “do  góry  nogami”.  Zmiana  punktu  widzenia  jest  jednym  z 

 najważniejszych  aspektów  warsztatu  twórczego.  Magdalena  Parnasow-Kujawa  (2020,  s.129) 

 pisze: 

 Warsztat  stawia  uczestnika  w  nietypowej  sytuacji,  w  której  musi  on  się 

 wykazać  myśleniem,  kreacją  i  umiejętnością  precyzowania  swoich 

 poglądów.  Poprzez  zbudowaną  nową  jakość  sytuacji  twórczej  osoba 

 partycypująca  w  działaniu  ma  możliwość  poznania  siebie  w  nowym 

 135 



 otoczeniu,  w  nowej  perspektywie,  która  nieczęsto  wyznacza  nieznane 

 dotąd granice. 

 Więc  jak  stworzyć,  skonstruować  zadanie  twórcze,  aby  postawić  partycypantów  w  takiej 

 sytuacji  i  nakłonić  do  refleksji?  Artystka  stworzyła  schemat  budowy  warsztatów,  którego 

 używa w prace dydaktycznej (Parnasow-Kujawa, 2019): 

 WARSZTATY – PROJEKT 

 1.  RODZAJ WARSZTATU:  edukacyjny czy kreacyjny; 

 2.  GRUPA:  ilość uczestników, ich wiek, rodzaj specyfiki  grupy; 

 3.  MIEJSCE DZIAŁANIA:  we wnętrzu, w plenerze, specyfika tego miejsca, może 

 także samo miejsce stać się przyczynkiem do powstania problemu twórczego warsztatu, albo 

 podsunąć rodzaj wykorzystywanych w trakcie pracy materiałów; 

 4.  CZAS DZIAŁANIA:  jedno spotkanie czy cały cykl, jak  długie będzie to spotkanie, 

 oczywiście czas działania może ulec lekkim zmianom – w zależności od chęci i możliwości 

 pracy danej grupy odbiorców; 

 5.  OPIS PRZEBIEGU WARSZTATÓW – BUDOWA:  poszczególne etapy  pracy – 

 początkowa rozmowa, wprowadzająca w temat zadania, działanie, podsumowanie, a może 

 początkowa rozmowa, prezentacja jakaś, potem działanie i podsumowanie, a może rozmowa, 

 działanie, podsumowanie z prezentacją lub inną formą edukacyjną itd.; warsztat może 

 składać się z kilku etapów – to wszystko zależy od koncepcji całego działania; 

 6.  POMOCE NAUKOWE:  jaki rodzaj pomocy będzie wykorzystywany w trakcie 

 pracy: prezentacje (czego dotyczące), pokazy, filmy, nagrania, albumy itd.; 

 7.  MATERIAŁY:  w oparciu o jaki rodzaj materiałów będą powstawać prace, to nie 

 musi być tylko farba, ołówek i tradycyjne narzędzia twórcze, ale pracować można ze 

 136 



 wszystkim: wodą, powietrzem, materiałami wtórnymi, zapisem filmowym, fotograficznym, 

 itd.; 

 8.  ZADANIE – PROBLEM TWÓRCZY:  to najważniejsza część, prosimy podać 

 dokładną wersję zadania adresowanego do konkretnej grupy, uwzględniając jej charakter i 

 hipotetyczne możliwości percepcji; najważniejsze – zadanie twórcze musi przełamywać 

 panujące stereotypy, musi skłaniać do myślenia i generowania indywidualnego rozwiązania 

 twórczego, stanowiącego odpowiedź na postawiony w warsztacie problem; 

 9.  CELE DZIAŁANIA:  w jakim celu przeprowadzany jest warsztat,  czemu ma służyć. 

 Widzimy,  że  “zadanie”  albo  “problem  twórczy”  stanowi  najważniejszą  część 

 projektowanego  działania.  Słowo  “projektowanie”  w  ogóle  bardzo  trafnie  można  odnieść  do 

 sposobu  komponowania  warsztatów.  Jak  pisze  Gasparski  (1991)  w  książce  o  projektowaniu 

 przemysłowym:  “Lekarz,  otrzymujący  sygnał  od  pacjenta  nie  wypisuje  od  razu  leków,  musi 

 zbadać  sytuację.”  Podobnie  w  edukacji,  jeżeli  projektujemy  warsztat/spotkanie  musimy 

 zbadać  sytuację  -  zastanowić  się  do  kogo  idziemy  i  gdzie,  po  co  robimy  to  działanie,  czy 

 chcemy  czegoś  nauczyć,  pokazać  coś,  zbadać  coś,  czy  najpierw  chcemy  przeprowadzić 

 rozmowę,  czy  pokazać  prezentację,  czy  zaczniemy  od  treningu  wyobraźni  (Metoda 

 Eugeniusza  Józefowskiego).  Potem  możemy  dobrać  techniki  plastyczne,  materiały  metody. 

 Tworzenia  zadania  twórczego  można  porównać  z  ilustracją,  pokazującą  proces  projektowania 

 przemysłowego (Gasparski, 1991): 

 137 



 Samo  podejście  “Problem  Based  learning”  (PBL)  stanowi  istotną  cechę  warsztatu 

 twórczego.  Stawiając  problem  twórczo-edukacyjny,  zadając  pytanie,  zachęcamy  uczestnika 

 do  myślenia,  do  poszukiwania  innej,  własnej  odpowiedzi  na  postawione  pytanie.  Zadanie 

 pełni  rolę  prowokacyjną  -  zaskakuje  uczestników,  prowokuje,  tworzy  nową  sytuację,  która 

 zachęca  do  badań,  tworzenia,  szukania  nowych  rozwiązań.  Na  podstawie  własnych 

 predyspozycji  uczestnicy  działania  próbują  wcześniej  zdobyte  umiejętności  wypróbować  w 

 nowej,  wcześnie  nie  zbadanej  sytuacji.  To  pomaga  uruchomić  twórcze  myślenie  oraz 

 wywołuje nowe doświadczenie, kreuje nową jakość i nowe spojrzenia. 

 Jak  pisze  Jacek  Jakubowski  (2002):  “Od  tysięcy  lat  ludzie  próbują  opisać  rzeczywistość 

 przy  pomocy  wypracowanych  wspólnie  modeli  myślowych.  [...]  Kreujemy  rzeczywistość  w 

 sposób,  który  wydaje  nam  się  bezpieczny.  Współczesny  świat  potrzebuje  innego  sposobu 

 funkcjonowania,  żyjemy  w  czasach  niepewnych,  niebezpiecznych,  więc  musimy  kształcić 

 nasze  umysły  w  taki  sposób,  aby  potrafiły  one  elastycznie  myśleć,  unikać  schematów, 

 zastanawiać  się  nad  sytuacją ”tu  i  teraz”,  produkować  nowe,  przydatne  rozwiązywania 

 problemów.” 

 Twórczość/akt  tworzenia  jest  kluczowym  elementem  zadania.  Marcin  Berdyszak  (2009, 

 s.45)  pisze,  że  pojęcie  “transformacji”  w  sztuce  powoduje  “  zmianę  świadomości  płynącą  z 

 faktu  istnienia  w  innej  rzeczywistości  i  chęci  zbada-  nia  go  przez  inny  pryzmat  w  celu 

 doświadczania,  wiedzy  i  potrzeby  permanentnej  aktualizacji  oraz  przekonanie  o 

 niewyczerpywalności  zagadnienia.”  Podczas  kreacji  właśnie  mamy  taką  możliwość  - 

 eksplorowanie  nowej  przestrzeni  i  odkrywanie  nowych  możliwości.  Sławek  (2017,  s.9,  12.), 

 cytując  Kertesza,  rozważa  nad  pojęciem  odróżnienia:  ”Sytuacja  jest  beznadziejna.  No  tak,  to 

 prawda.  Ale  jaka  sytuacja  jest  pełna  nadziei?  Taka,  w  której  człowiek  potrafi  odróżnić  siebie 

 od  sytuacji.”  Określenie  “odróżnienia  siebie  od  sytuacji”  można  porównać  ze  zmianą   punktu 

 widzenia.  Umiejętność  samodzielnego  myślenia  wymaga  patrzenia  na  sytuację  z  różnych 

 perspektyw. 

 Nie  będzie  nim  konstatacja  zaczerpnięta  z  lektury  naukowych  ustaleń, 

 lecz  działanie  biorące  początek  w  przeświadczeniu,  że  jakość 

 przyszłości  zależy  od  momentu,  w  którym  dostrzegam,  w  nagłym 

 rozbłysku,  że  dotychczasowa  konstrukcja  sytuacji  przedstawiająca  się 

 jako pewna i niewzruszona zmienia radykalnie swój charakter.  (Tamże) 

 138 



 Wtędy  nastąpi,  mówiąc  językiem  Barbary  Skargi  (2005,  s.61)  moment  “przebudzenia”: 

 „Przebudzenie,  które  wstrząsa  pokojem,  które  porusza  do  głębi,  zwraca  ku  nieskończoności  i 

 wskazuje  drogę  ku  niemu,  drogę,  której  końca  nie  znamy”  .  Owe  “przebudzenie”  może  stać 

 się  początkiem  modnego  dziś  określenia  “lifelong  learning”  -  uczenia  się  przez  całe  życie, 

 poczucie  niedosytu  wiedzy,  chęci  badań  i  nowych  odkryć  w  niezależności  od  zawodu  i 

 statusu społecznego. 

 3.4. Warsztat a bląd 

 Błędy  w  systemie  edukacyjnym  nie  są  mile  widziane,  chociaż  na  próbach  i  błędach  właśnie 

 się uczymy.  Na  doświadczenie,  które  jest  istotne  w  zdobywaniu  wiedzy  prawdziwej, 

 zwracano  mało  uwagi.  Myślę, że  na  początku  warto  się  zastanowić  czym  w  ogóle  jest  “błąd”. 

 Definicja  słowa  „błąd”  jest  z  natury  rzeczy  względna  i  zależna  od  kontekstu 

 dyscyplinarnego,  kulturowego  oraz  epistemologicznego.  Według  słownika  (Encyklopedia 

 PWN, 2023) “błąd” - to: 

 1. «niezgodność z obowiązującymi regułami pisania, liczenia, wymowy itp.» 

 2. «niewłaściwe posunięcie» 

 3. «fałszywe mniemanie o czymś» 

 Arystoteles  (2024)  wskazywał  na  dwa  rodzaje  błędów  -  wynikających  z  braku  wiedzy  i 

 będących  skutkiem  nieodpowiedniego  działania.  Popełniania  błędów  czasami  może  mieć 

 niezwykle  poważne,  a  nawet  tragiczne  konsekwencje.  Jednak  na  poziomie  uczenia  się  błędy 

 mogą  być  wartościowym  elementem  procesu  edukacyjnego,  stanowiąc  narzędzie 

 umożliwiające  głębsze  zrozumienie,  rozwój  kompetencji  poznawczych  oraz  mogą 

 doprowadzać  do  nowych  odkryć  i  stwierdzeń.  Sztuka  właśnie  jest  obszarem  bezpiecznym, 

 który  daje  możliwości  eksperymentowania  i  robienia  prób.  W  warsztacie  twórczym  błąd  jest 

 postrzegany  filozoficznie.  Wittgenstein  (2014,  s.7)  w  zapiskach  o  pewności  pisze:  “Z  tego,  że 

 coś  tak   jawi  się  mnie  -  czy  wszystkim  -  nie  wynika,  że  tak  jest.Wolno  jednak  spytać,  czy 

 można  w  to  sensownie  wątpić.”  Kontynuuje  dalej,  pisząc  (tamże,  s.78):  “A  gdyby 

 zabronione  było  mówić  “Wiem”,  a  dozwolone  tylko  “Wierzę,  że  wiem”?.”  Podczas  działania 

 uczestnik  zyskuje  możliwość  refleksji  nad  utrwalonymi  koncepcjami,  co  pozwala  mu 

 139 



 spojrzeć  na  nie  z  nowej  perspektywy,  zagłębić  się  w  ich  istotę  i  odkryć  dla  siebie  nową 

 prawdę.  Proces  ten  sprzyja  dekonstrukcji  wcześniejszych  przekonań  oraz  stymuluje 

 krytyczne myślenie, co jest istotnym elementem warsztatu twórczego. 

 Możliwość  eksperymentowania,  ponieważ  zadanie  jest  otwarte  i  każdy  może  w  swój 

 sposób  go  rozwiązać,  zachowuje  decyzyjność  każdego  uczestnika,  co  pozwala  na 

 samodzielne  eksplorowanie  możliwych  rozwiązań  i  podejmowanie  wyborów  zgodnie  z 

 własnymi  doświadczeniami,  intuicją  i  kreatywnością.  Intuicja,  w  ogóle  jest  nieodłącznym 

 elementem  procesu  twórczego  i  stanowi  istotne  narzędzie  poznania.  Jak  pisze  Anna  Brożek: 

 “Sztuka  dostarcza  takiego  rodzaju  poznania,  jakiego  nie  może  dać  nam  żadna  dyscyplina 

 naukowa.  Rezultaty  tego  poznania  należą  do  sfery  wartości:  etycznych,  estetycznych  i 

 metafizycznych.  Władzą  poznawczą,  która  nam  umożliwia  tego  typu  poznanie,  jest 

 zabarwiona emocjonalnie intuicja aksjologiczna.”  (Brożek, 2017, s.53). 

 Istnieją  różne  rodzaje  intuicji,  ale  ogólnie  intuicja,  jako  czynność  “oglądania”  dostarcza 

 akurat  bezpośrednie  doznanie  -  emocjonalna  zdolność  uchwycenia  sensu,  formy,  obrazu  w 

 całości,  zanim  zostanie  on  przetworzony  i  opisany  przez  umysł.  Krąpiec  (2003,s.897) 

 wskazuje  na  etymologię  słowa,  “...  gdzie  intuitio,  intuitus  pochodzą  od:  intueor,  intueri, 

 intuitus  sum/  intueri,  indo-tueri  –  patrzeć  na  coś,  spoglądać,  spoglądać  wewnątrz,  oglądać, 

 przedstawiać  sobie,  rozważać,  pojmować”  (Walczak,  2011,  za:  M.A.  Krąpiec,  2003,  s.  897). 

 Więc  można  określić  intuicję jako  inny  rodzaj  widzenia,  jako  widzenie  zmysłami  (tamże, 

 s.131),  którego  bardzo  brakuje  w  systemie  edukacji,  gdzie  niekoniecznie  uczą  nawet  myśleć, 

 nie  mówiąc  już  o  uczuciach.  Intuicja  w  twórczej  edukacji,  tak  samo  jak  błąd  może  być 

 kluczem,  impulsem  do  dalszego  poszukiwania,  do  dalszego  zadawania  pytań.  Można 

 powiedzieć,  że  intuicja  otwiera  nowe  ścieżki  poznania,  a  błędy  pozwalają  je  weryfikować  i 

 pogłębiać.  Intuicja  prowadzi  ku  odkrywaniu,  błąd  może  być  narzędziem  refleksji  i  korekty. 

 Moim  zdaniem,  oba  te  doświadczenia  są  niezastąpione  w  edukacji,  jeśli  ma  ona  wspierać 

 rozwój  człowieka  jako  istoty  twórczej  i  autonomicznej.  “Tu  nie  ma  ocen,  rankingów  czy 

 wyszukiwania  błędów.  Doraźność  i  pewna  prowizoryczność  staje  się ekwiwalentem  wolności 

 i  daje  swobodę w  podejmowaniu  śmiałych  decyzji.”  -  piszę  Marcin  Berdyszak  (2021). 

 Wolność  wypowiedzi  (możliwe  nawet  błędnej),  i  możliwość  wypróbować  różne  formy 

 myślenia,  działania,  podejścia,  umożliwia  każdemu  bardziej  zrozumieć  siebie,  znaleźć  swój 

 sposób  funkcjonowania  oraz  rozwiązywania  problemów.  Maria  Parczewska  (2014,  s.8) 

 140 



 podkreśla,  że  podstawowym  warunkiem  pracy  z  grupą  jest  stworzenie  poczucia 

 bezpieczeństwa  i  “...warunków  sprzyjających  byciu  sobą”.  Żywy  akt  twórczy  stanowi 

 fundament  działań  -  poszerzenie  świadomości,  tworzenie  czegoś  nowego,  odkrycie.  Czasami 

 uczestnik  może  działać  intuicyjnie,  spróbować  coś  stworzyć,  przekazać  poprzez  uczucia, 

 ruchy  ciała.  Może  powstać  dzieło  efemeryczne,  a  może  tylko  koncepcja  czegoś.  Janusz 

 Byszewski  w  książce  “Tutaj  jestem”  (1994)  wskazuje  na  najważniejsze  aspekty  sprzyjające 

 nauce:  budowaniu  wzajemnego  zaufania,  wytwarzanie  atmosfery  bezwarunkowej  akceptacji, 

 przestrzeganie  prawa  do  milczenia  i  odmowy  wykonania  poleceń,  niestosowanie  oceny, 

 otwarcie na innych. 

 3.5. Materiały 

 Materiałami  do  warsztatu  może  być  dosłownie  dosłownie  wszystko  -  kartony,  sznurki,  farby, 

 guziki,  gazety,  płyny,  folie,  otoczenie,  naturalne  elementy  przyrody,  słowa…itd.  Czasami 

 wykorzystanie  materiałów  nieplastycznych  albo  recyklingowych  powodują  zdziwienie,  a 

 później  zachwyt.  Tym  bardziej,  że  materiały  stricte  plastyczne  mogą  stanowić  kłopot  dla 

 grupy  nie  mającej  przygotowania  artystycznego  Józefowski  (2009,  s.81)  pisze:  “Niska 

 samoocena  umiejętności  plastycznych  nie  sprzyja  wyrażaniu  pewnych  treści  za  pomocą 

 języka  wymagającego  lat  doskonalenia.  Taka  aktywność  jest  im  obca  i  budzi  stresy. 

 Tworzywo  zastępujące  kreskę  czy  plamę,  intencjonalnie  reprezentujące  wyrażane  treści,  jest 

 bardziej adekwatne do tej konwencji spotkań.” 

 Odnośnie  materiałów  Berdyszak  (2021,  s.  137)  pisze:  “...wszystko,  co  materialne  i 

 niematerialne  może  stać  się  materiałem  do  przeprowadzenia  warsztatów  ja  i  jego  źródłem 

 przy  formułowaniu  zadania  dla  uczestników.”  Materiały  mogą  również  służyć  prowokacją  do 

 uruchomienia  procesu  twórczego.  Magdalena  Parnasow-Kujawa  (2015,  s.20)  tłumaczy  ten 

 proces: 

 Wyobraźmy  sobie  sytuację,  w  której  dostajemy  farby,  kartkę  w 

 formacie  2,5  cm  x  2,5  cm  i  do  tego  pędzel  o  szerokości  5  cm  z 

 założeniem,  że  kartka  ma  zostać  naznaczona  właśnie  jego  śladem.  To 

 nie  jest,  oczywiście,  zadanie  warsztatu,  jedynie  dookreślenie 

 materiałów  i  narzędzi.  Co  się  jednak  okazuje,  już  sama  zmiana  w 

 141 



 sposobie  podejścia  do  elementu  często  wykorzystywanego  rozszerza 

 naszą  percepcję.  Nagle  musimy  zacząć  myśleć,  jak  mam  użyć  tych 

 narzędzi  skoro  one  w  pierwszej  chwili  wydają  nam  się 

 niekompatybilne.  Rozpaczliwie  szukamy  podpowiedzi,  gotowego 

 rozwiązania,  by  poczuć  się  w  miarę  komfortowo.  Tymczasem  sami 

 musimy  wygenerować  nietypowe  rozwiązanie.  Jeśli  na  taką  postawę 

 nałożymy  jeszcze  zadanie  warsztatowe,  zaczynamy  poruszać  się  w 

 obszarze  kreacji.  Zmuszeni  jesteśmy  stworzyć  własną  koncepcję,  zająć 

 jakieś stanowisko wobec postanowionego problemu. 

 Czasami  miejsce  prowadzenia  warsztatu  może  narzucać  materiały,  a  czasami  sam 

 materiał może być punktem wyjścia i stanowić fundament zadania twórczego. 

 3.6. Warsztat twórczy a  zdobywanie  wiedzy w sposób naturalny i holistyczny 

 Warsztat  twórczy  to  przestrzeń,  w  której  kluczową  rolę  odgrywa  proces  twórczy.  Daniela 

 Hrehova  (2021),  w  kontekście  twórczości  w  edukacji,  wskazuje,  że  “Kreatywność  jest  aktem 

 przekształcania  nowych  i  pomysłowych  idei  w  rzeczywistość”.  Warsztat  właśnie  daje  taką 

 możliwość,  ponieważ  oparty  jest  na  procesie,  a  zdobyte  doświadczenie  uczestnik  może 

 później  przełożyć  na  życie  osobiste  lub  zawodowe.  W  warsztacie  twórczym  każda  osoba 

 biorąca  udział  podejmuje  dialog  ze  sobą,  z  materią,  ideą  i  emocjami,  łącząc  te  elementy  w 

 jedną  całość.  Proces  ten  może  prowadzić  do  zmiany  -  jest  aktem  transcendencji  i  transgresji 

 –  przejściem  od  świata  zwykłego  do  przestrzeni,  w  której  liczy  się  nie  tylko  efekt  wizualny, 

 ale  również  przekaz,  pomysł,  emocjonalna  głębia  i  filozoficzna  treść.  “Berleant  przyjmuje 

 postulat  ciągłości  między  przedmiotem  a  podmiotem.  W  świetle  jego  poglądów 

 doświadczenie  jest  wynikiem  interakcji  między  nimi  –  przedmiot  staje  przedłużeniem 

 podmiotu,  a  ich  zanurzenie  we  wspólnym  kontekście  znosi  podział  na  rzeczywistość 

 zewnętrzną  i  wewnętrzną  (podmiotową).  Doświadczenie  estetyczne  ma  charakter 

 zintegrowany,  obejmuje  całokształt  możliwej  aktywności  podmiotu,  tj.  doznania  zmysłowe, 

 intelektualne oraz duchowe.”  (Florczykiewicz, s.156,  2017,za: Berleant, 2007) 

 142 



 Myślę,  że  tezę,  którą  Danuta  Waloszek  (2002,  s.102)  stawia  o  edukacji  artystycznej  z 

 dziecmi,  można  tak  samo  odnieść  do  edukacji  w  ogóle:  „…błędne  jest  mniemanie,  że  można 

 wprowadzić  dzieci  w  aktywność  twórczą,  posługując  się  często  wyrafinowanymi,  perfekcyjnie 

 opracowanymi  metodami;  przez  sam  fakt  celowości  przeszkadzają  one  w  byciu  tworcą.” 

 Każdy  warsztat  twórczy  jest  unikalny,  zindywidualizowanym  mikrokosmosem,  choć  zawsze 

 ma  z  góry  założoną  propozycję  artysty,  zadanie  twórcze  i  ogólny  scenariusz,  nigdy  nie  ma 

 dokładnie  określonych  granic  samego  działania.  Podczas  warsztatu  każdy  jest  twórcą  - 

 wchodzi  w  interakcję  z  własnymi  pomysłami,  inspiracjami,  poglądami,  materiałami.  Zatem, 

 słowo  „twórczy”  w  tym  kontekście  staje  się  synonimem  nie  tylko  wytwórczości,  ale  przede 

 wszystkim  procesu  odkrywania,  kształtowania  i  wyrażania  siebie  oraz  budowania  relacji  z 

 grupą. 

 Odnosząc  się  do  definicji  twórczości  Krzysztofa  Szmidta  (2003,  s.107):  “Zespół 

 dyspozycji  poznawczych,  emocjonalno-motywacyjnych  i  behawioralnych,  który  umożliwi 

 jednostce  organizowanie  dotychczasowych  doświadczeń,  odkrywanie  i  konstruowanie  czegoś 

 (rzeczy,  idei,  sposobu  działania,  sposobu  postrzegania  świata)  dla  niej  nowego  i 

 wartościowego",  zadanie  warsztatu,  akurat,  nastawione  jest  na  takiego  rodzaju 

 doświadczenia.  Podczas  działania  powstaje  pewien  problem  do  rozwiązania,  który  uruchamia 

 różne  procesy  myślenia.  Cały  proces  -  zastanawianie  się,  stawianie  pytań,  refleksja, 

 poszukiwanie,  tworzenie  -  buduje  przestrzeń  do  rozwoju  wyobraźni  i  twórczego  myślenia. 

 Według  Beuys’a  (Kaczmarek,  2001)  twórczość  jest  dla  każdego,  niezależnie  od 

 wykonywania  zawodu.  Artysta  wyróżniał  trzy  warstwy  w  człowieku:  “...dla  mnie  człowiek 

 jest  po  pierwsze,  istotą  naturalną,  po  drugie-istotą  społeczną  i  po  trzecie  -  wolny,  to  znaczy 

 twórczo-kreatywny.”  Więc  twórczość,  jako  fundamentalny  element  ludzkiej  natury  jest 

 niezbędna  w  zdobywaniu  wiedzy.  Rozumienie  sztuki  według  Josepha  Beuysa  jak  najbardziej 

 wpisuje  się w  koncepcję  warsztatów  twórczych.  Beuys  poszerza  jej  znaczenie  daleko  poza 

 ramy  klasycznych  dyscyplin  artystycznych.  Dla  Beuysa  sztuka  to  nie  tyle  działalność 

 artystyczna,  co  postawa  życiowa  —  twórcze  podejście  do  rzeczywistości,  obecne 

 potencjalnie  w  każdym  człowieku.  Jego  koncepcja  „poszerzonego  pojęcia  sztuki”  zakłada,  że 

 każdy  człowiek  jest  artystą,  ponieważ  posiada  zdolność  przekształcania  świata  –  nie  tylko 

 poprzez  dzieła  sztuki,  ale  przez  każdą  formę  twórczego,  aktywnego,  odpowiedzialnego 

 działania,  co  przekształca  się  w  kapitał  społeczny  (Kaczmarek,  2001,  s.24-27).  “W 

 143 



 poszerzonym  pojęciu  sztuki  kreatywność  zajmuje  centralne  miejsce.  Jest  ona  podstawową  siłą 

 tkwiącą  w  człowieku  i  jego  właściwym  kapitałem.[...]  właściwym  kapitałem  każdego 

 społeczeństwa  i  tworzących  je  jednostek  nie  jest  pieniądz  czy  dobra  materialne,  lecz  duchowe 

 wartości  ludzkich  zdolności  i  kreatywności.  [...]  SZTUKA  =  KAPITAŁ”  (Tamże,  s.25).  W  tym 

 sensie,  także  w  warsztatach  twórczych  sztuka  nie  jest  celem  samym  w  sobie  ani  ograniczoną 

 dziedziną,  lecz  narzędziem  do  zdobywania  wiedzy,  budowania  świadomości,  transformacji 

 tożsamości  i  również  kształcenia  społecznej  odpowiedzialności.  Twórczość  staje  się 

 sposobem  bycia,  który  uruchamia  indywidualną  wolność  i  rozwija  potencjał  każdej  jednostki 

 oraz całej grupy. 

 Klaus  W.  Vopel  (2004,  s.)  wyznaczył  trzy  typy  wiedzy:  pierwszy  typ  wiedzy  - 

 doświadczenia  twórczego  to:  „wiedza  powierzchowna”  i  „teoria  danej  dyscypliny”,  pojęcia 

 podstawowe,  koncepcje,  daty,  nazwiska,  fakty.  Ten  rodzaj  wiedzy  to  wyizolowany  zbiór 

 informacji,  który  w  kontekście  wykształcenia  powinno  się  posiadać.  Drugi  rodzaj  wiedzy  - 

 doświadczenia  twórczego  stanowi  „wiedza  techniczna”,  „znajomość  technicznych,  nie 

 koniecznie  tradycyjnych  aspektów  danej  dyscypliny”.  To  potencjał  umożliwiający  nam 

 zrozumienie  wewnętrznych  zależności,  relacji  i  kanonów.  Nabywając  i  doskonaląc  tę  wiedzę 

 czy  typ  doświadczeń  twórczych  powinniśmy  jednak  posiadać  umiejętność  jak  i  potrzebę 

 przynajmniej  sporadycznego  wykraczania  poza  ich  granice,  tak  jak  mówi  Klaus  W.  Vopel 

 „Kto  dysponuje  tylko  tą  wiedzą,  ten  ma  problem  ze  zrozumieniem,  jak  można  ją  połączyć  z 

 przygranicznymi  dyscyplinami  i  pytaniami.”  Niezbędna  jest  zatem  trzecia  forma  -  „wiedza 

 dynamiczna”,  działanie  równolegle  w  większej  liczbie  dyscyplin.  Jest  to  forma  otwarta,  żywa 

 sprzyjająca  eksperymentowaniu.  Dzięki  niej  formułujemy  nowe  pytania,  a  także 

 udoskonalamy  działania  poprzez  poszukiwanie,  otwartość  na  możliwości  popełnienia 

 błędów. W kontekście warsztatów twórczych komentuje to Parnasow-Kujawa (2015, s. 15): 

 Wiedza  dynamiczna,  która  doskonale  odnajduje  się  w  obszarze 

 warsztatów  twórczych,  jest  łącznikiem  pomiędzy  teorią  oraz 

 posiadanym  doświadczeniem,  a  gotowością  ich  zastosowania  w 

 kontekście  powołującym  nową  jakość,  nowe  rodzaje  bytów.  Celem 

 warsztatów  jest  zatem  rozbudzanie  i  rozwijanie  twórczego  myślenia, 

 które  poprzedza  kreatywne  działanie.  W  ten  sposób  rozumiemy  ich 

 ogólne  przesłanie,  jednak  każdy  z  przygotowanych  warsztatów  ma 

 144 



 swoje  własne  cele  wynikające  z  opracowanego  zada-  nia,  które 

 powinno  być  bardzo  konkretnie  sproblematyzowane,  tworząc 

 jednocześnie przestrzeń na wielość odmiennych interpretacji. 

 Podobnie,  model  uczenia  się  zaproponowany  przez  Davida  A.  Kolba  (1984)  opiera  się  na 

 koncepcji  dynamicznego  uczenia  się  przez  doświadczenie  i  zakłada,  że  skuteczny  proces 

 edukacyjny  przebiega  w  czterostopniowym  cyklu.  Dynamika  pracy  w  tym  modelu  jest 

 interakcyjna  i  sprzyja  aktywnemu  zdobywaniu  wiedzy  poprzez  praktyczne  działanie, 

 refleksję oraz konceptualizację: 

 Konkretne  doświadczenie  (Concrete  Experience)  (działanie  /  przeżycie  jakiegoś 

 doświadczenia)(doing/having  an  experience),  Refleksyjna  obserwacja  (Reflective 

 Observation)  (przegląd,  zastanawianie  się  nad  przeżytym 

 doświadczeniem)(reviewing/reflecting  on  the  experience),  Abstrakcyjna  konceptualizacja 

 (Abstract  Conceptualisation)  (formułowanie  wniosków,  uczenie  się  na  podstawie 

 doświadczenia)(conducting/learning  from  the  experience),  Aktywne  eksperymentowanie 

 (Active  experimentation)  (planowanie  /  wypróbowywanie  tego,  czego  się 

 nauczyliśmy)(planning/trying out what you have learned). [tłum. Własne] (Kolb,2010) 

 Ponieważ  zdobyta  wiedza  i  umiejętności  nie  są  statyczne  –  każdy  kolejny  cykl  pozwala 

 na  ich  doskonalenie  i  pogłębianie.  Dzięki  łączeniu  teorii,  praktyki,  refleksji  i 

 145 



 eksperymentowania  opartych  na  twórczości,  uczestnik,  podczas  warsztatu  rozwija  zarówno 

 kompetencje  analityczne,  jak  i  praktyczne,  co  czyni  naukę  bardziej  efektywną  i  osadzoną  w 

 realnych  doświadczeniach.  Uważam,  że  tego  rodzaju  działania  mogą  być  istotnym 

 uzupełnieniem  standardowych  metod  nauczania,  wzbogacając  proces  dydaktyczny  o 

 elementy twórczego i filozoficznego myślenia oraz eksploracji. 

 Działania  twórcze,  będąc  dynamiczną formą  nauki,  pozwalają  na  własne,  prawdziwe, 

 autentyczne  przeżycie,  które  w  porównaniu  z  wiedzą  “suchą”,   stricte  teoretyczną,  pozwala 

 na  zdobywanie  wiedzy  samodzielnie  i  w  sposób  ciekawy,  dopasowany  do  zainteresowań  i 

 predyspozycji  każdej  osoby.  Użycie  warsztatu  twórczego  w  procesie  kształcenia  pomoże, 

 moim  zdaniem,  rozszerzyć  horyzonty  edukacyjne  i  wyjść  poza  tradycyjne  metody  nauczania 

 w szkołach, uniwersytetach i innych placówkach oświaty. 

 Działania  twórcze  angażują  różne  umiejętności  poznawcze,  takie  jak  wyobraźnia, 

 myślenie  abstrakcyjne,  zdolność  do  rozwiązywania  problemów,  koncentracja  i  analiza. 

 Uczestnicy  muszą  wykorzystywać  swoją  wyobraźnię,  pamięć,  spostrzegawczość  i  zdolności 

 poznawcze  do  tworzenia  swoich  dzieł  (Gloton,  Clero,  1985,  s.97).  Warsztat  twórczy  stanowi 

 przestrzeń  do  odkrywania  autentycznego  i  indywidualnego  potencjału  każdej  jednostki.  Jego 

 istotą  jest  proces  samopoznania,  który  umożliwia  uczestnikom  głębsze  zrozumienie  własnych 

 emocji,  wartości  oraz  mechanizmów  działania.  Odwołując  się do  słów  Leopolda  Staffa 

 (1909, s. 59): 

 Jedyna godna rzecz na świecie: twórczość, 

 A szczyt twórczości to tworzenie siebie. 

 Twórczość,  w  tym  przypadku  jest  nie  tylko  aktem  ekspresji,  ale  także  narzędziem  do 

 refleksji,  rozwoju,  eksploracji  siebie  w  sposób,  budowania  sprawczości  i  poczucia  własnej 

 wartości. 

 Mówiąc  o  metodzie,  z  własnego  doświadczenia  wiem,  że  trudno  nazwać  warsztat 

 twórczy  metodą,  ponieważ  nie  jest  łatwo  nauczyć  się tworzyć  i  prowadzić  takiego  rodzaju 

 działania.  Warsztat  twórczy  nie  ma  twardych  ram,  reguł,  przepisów.  To  jest  praca  w  dużej 

 mierze  oparta  na  intuicję  oraz  osobowość  prowadzącego.  Jak  pisał  Kartezjusz  w  rozprawie  o 

 metodzie:  ““Tak  więc,  zamiarem  moim  nie  jest  nauczać  tu  metody,  której  każdy  winien  się 

 146 



 trzymać,  aby  dobrze  powodować  swoim  rozumem,  ale  jedynie  pokazać,  w  jaki  sposób  ja 

 starałem  się  powodować  moim.  Ci,  którzy  bawią  się  w  dawanie  przepisów,  muszą  uważać  się 

 za  bieglejszych  od  tych,  którym  je  dają;  jeśli  chybią  w  najmniejszej  rzeczy,  zasługują  na 

 naganę”  (Descartes,  2022  ,  s.41).  Więc  kluczową  rolę  w  tym  procesie  odgrywa  prowadzący, 

 którego zadanie wykracza daleko poza tradycyjne pojęcie nauczyciela czy instruktora. 

 3.7. Rola prowadzącego 

 Rola  prowadzącego  warsztatów  twórczych  jest  wielowymiarowa  –  to  przewodnik,  mentor, 

 inspirator,  a  zarazem  partner  w  twórczym  i  edukacyjnym  procesie  uczestników.  Osoba 

 prowadząca  warsztat  musi  posiadać  nie  tylko  wiedzę  i  umiejętności  techniczne,  ale  przede 

 wszystkim  prawidłowy  światopogląd  i  cechy,  które  umożliwią  skuteczne  wspieranie 

 uczestników w ich indywidualnym rozwoju. Cytując Byszewskiego  ( 2009, S.69): 

 Animator  musi  być  obecny  (nie  może  zajmować  pozycji  „obok”  lub 

 „przed”  grupą,  jak  to  się  dzieje  w  przypadku  edukacji  tradycyjnej  czy 

 upowszechniania).  Nasze  warsztaty  są  realizowane  w  zasięgu 

 wzajemnego  dotyku.  Dopiero  pełna  obecność  umożliwia  budowanie 

 relacji.  Wydaje  się,  że  właśnie  od  jakości,  głębokości,  otwartości  tych 

 relacji zależy jakość animacji kultury. 

 “Wane  jest,  aby  człowiek  nauczył  się  doceniać  i  cieszyć  się  swoją  zmiennością  w  tym 

 ruchu  na  ścieżce  własnego  wzrostu;  jest  również  ważne,  aby  traktował  terapeutę  (lub 

 nauczyciela)  jako  katalizator,  a  nie  źródło  wiedzy”  (Zinker,  1991,  s.  17)Osoba  otwarta  na 

 świat,  na  różnorodność,  na  empatię,  budowanie  relacji  i  wymianę  doświadczeń,  będzie  w 

 stanie  stworzyć  przestrzeń,  w  której  uczestnicy  poczują  się  wolni  w  wyrażaniu  siebie.  Jacek 

 Jakubowski  (2022,  s.35)  bazuje  swoją  szkołę  trenerów  oraz  szkolenia  na  podobnej  bazie, 

 mówiąc,  że  naiważnejszymi  kryteriami,  sprzyjającymi  procesowi  uczenia  się  są:  poczucie 

 bezpieczeństwa, poczucie sensu, aktywność, wspólnota. 

 Stanisław  Adamek  (1999),  analizując  działania  LET  i  rolę  nauczycieła  w  działaniach 

 twórczych,  pisze:  “Droga  ta  wiedzie  do  rozwoju  osobowości,  empatii,  tolerancji  i  nie  jest 

 tylko  przekazywaniem  oraz  zdobywaniem  informacji  (wiedzy).  Tu  jawi  się  wyraźnie  inna,  niż 

 w  nauczaniu  tradycyjnym,  rola  i  postawa  nauczyciela.  Przede  wszystkim  staje  się  on 

 147 



 partnerem,  który  w  działaniach  twórczych  bierze  udział  tak  samo  jak  ucz   niowie  i  nie 

 wyróżnia  się  spośród  nich  przypisywaniem  sobie  wyjątkowej  roli.”  Prowadzący  powinien 

 być  także  osobą  z  pasją,  nieustannie  rozwijającą  się,  poszukującą  nowych  inspiracji  i 

 tworząca  własne  metody  pracy.  Tylko  ktoś,  kto  sam  przebywa  w  procesie  twórczym  i 

 nieustannie  się  uczy,  jest  w  stanie  skutecznie  inspirować  innych.Adamek  (tamże)  również 

 dodaje, że niezbędna jest: 

 ...postawa  nauczyciela  reagującego  na  różnorodne  aspekty 

 rzeczywistości,  w  której  znajduje  się  z  grupą.  Nauczyciel 

 współpracujący,  czuwający  nad  tym,  co  się  wokół  dzieje,  inspirujący 

 oraz  prowokujący  do  ciągłego  stawiania  pytań,  zwłaszcza  dotyczących 

 wychowanka,  siebie  samego,  współpracy  z  nim  oraz  życia  społecznego 

 — rozumie istotę działań twórczych.  (tamże). 

 Marcin  Berdyszak,  stosuje  metodę  warsztatów  twórczych  w  dydaktyce.  Opisując  sposób 

 prowadzenia  swojej  pracowni  na  Uniwersytecie  Artystycznym  im.  Magdaleny  Abakanowicz 

 w Poznaniu i pracę z młodymi ludźmi pisze (Berdyszak, 2020, s.19): 

 Można  przekazywać  wiedzę  i  czuwać  nad  doskonaleniem  umiejętności 

 studentów,  ale  to  nie  wystarczy,  tak  samo  jak  tworzenie  zadań  i 

 programów  nie  daje  pewności,  czy  aby  na  pewno  to,  co  dla 

 prowadzącego  jest  interesujące,  tak  samo  ważne  jest  dla  uczestników 

 zajęć.  Fundamentem  w  całym  procesie  jest  poznanie  siebie  samego, 

 szukanie  odpowiedzi  na  pytanie:  Kim  jestem?  Jaką  potencjalnością 

 dysponuję?  Jakimi  ograniczeniami  jestem  obdarzony?  Jaki  jest  zakres 

 mojej  wrażliwości  i  co  tak  naprawdę  mnie  interesuje?  Nie  tylko  w 

 sztuce,  ale  w  ogóle.  [...]  Mając  do  czynienia  z  młodymi  ludźmi,  należy 

 umożliwić  im  rozpoznawanie  siebie  poprzez  stawianie  ich  w  bardzo 

 określonych  sytuacjach,  dając  im  szansę  zderzenia  się  z  elementarnymi 

 wartościami  i  kryteriami,  takimi  jak  przestrzeń,  przedmiot,  kontekst, 

 skala,  własna  osoba  czy  powszechnie  używane  nośniki  obrazu  wraz  z 

 148 



 możliwością  jego  przetwarzania,  jak  i  poznania  granic  wszelkich 

 własnych predyspozycji. 

 Jeżeli  traktować  lekcję/zajęcie  jako  dzieło,  jako  wydarzenie,  w  którym  prowadzący 

 będzie  pełnił  rolę  artysty-animatora  oraz  partnera  i  partycypanta,  proces  zdobywanie  wiedzy 

 będzie  ciekawszy  i  angażujący  osoby  uczestniczące.  Józefowski  (2009,  s.9)  wskazuje  na 

 ważne  czynniki  wpływające  na  odbiór  prowadzącego  przez  grupę:  ”Świadomość  artystyczna 

 i  pedagogiczna,  osobowość  animatora  i  jego  umiejętności  interpersonalne,  aktualna  kondycja 

 psychofizyczna, sposób omawiania powstałych obiektów plastycznych.” 

 Każdy  warsztat  ma  własne  założenia  w  zależności  od  nastawień  edukacyjnych,  od  grupy, 

 wieku,  miejscu  realizacji.  Maria  Parczewska  (  2002,  s.132)  mówi  o  tym  jak  ważna  jest 

 zasada  “tu  i  teraz”  -  oznacza  to  konieczność  skupienia  się  na  aktualnych  potrzebach  grupy, 

 obserwowania dynamiki, energii oraz potrzeb uczestników: 

 Szczególne  znaczenie  przywiązuje  się  w  grupie  do  zasady  „tu  i  teraz”. 

 Stąd  skupianie  się  na  tym,  co  dzieje  się  aktualnie  w  tym  miejscu  i  w 

 tym  czasie,  w  odniesieniu  do  każdego  uczestnika  osobno  oraz  do  grupy 

 jako  całości,  zaś  z  punktu  widzenia  prowadzącego  dbałość,  aby  być 

 akceptującym,  empatycznym,  otwartym,  autentycznym, 

 współuczestniczącym,  aktywnym,  zaangażowanym,  czerpiącym  wiedzę 

 nie tylko z zawodowego, ale i własnego osobistego doświadczenia. 

 Właśnie  dlatego  istotna  jest  elastyczność,  postawa  twórcza,  zdolność  do  reagowania  na 

 bieżące  sytuacje  oraz  gotowość  do  modyfikowania  założonego  planu.  Niekiedy  najlepsze 

 efekty  przynosi  działanie  spontaniczne,  odejście  od  pierwotnych  założeń  i  podążanie  za 

 rzeczywistymi potrzebami uczestników. 

 3.8. Terapeutyczny aspekt sztuki 

 Jednym  z  ważniejszych  aspektów  warsztatu  jest  stawianie  pytań.  Poprzez  pytania  tworzymy 

 sytuację,  przyjazną  do  zastanowienia  się  nad  istotą  bytu,  przedmiotów,  siebie  samego,  świata. 

 Filozoficzna  refleksja,  powstająca  podczas  tworzenia  pomaga  przemyśleć  niektóry  sprawy, 

 popatrzeć  na  sytuację  z  innej  perspektywy,  pełniąc  funkcję  terapeutyczną.  Podczas  warsztatu 

 149 



 uczestnicy  mają  możliwość  poznać  samego  siebie  przez  własne  doświadczenie  oraz  przez 

 działania/zachowania  innych.  Według  Maslowa:  “Wychowanie  przez  sztukę  jest  rodzajem 

 terapii  i  techniką  rozwoju,  ponieważ  pozwala  głębszym  warstwom  psychiki  wyłonić  się, 

 ośmiela je, wychowuje i kształci.”  (Masłow, 1976,  s.96) 

 Próbując  rozwiązać  problem  twórczy,  dokonujemy  rodzaju  samopoznania, 

 samokształcenia  -  tworzymy  coś  w  swój  sposób,  próbujemy,  poszukujemy  własnego 

 rozwiązania.  “Twórczość  ma  aspekty  psychoterapeutyczne,  jeżeli  osoba,  która  tworzy  za 

 każdym  razem  osiąga  innego  poziomy  samoświadomości,  wyższego  poziomu  samopoznania; 

 twórczość  ta  może  służyć  przykładem,  lekcją  inspiracją  dla  odbiorców.”  (Teodorczyk,  2021, 

 s.184-185.) 

 Przeżywanie  procesu  twórczego  i  tworzenie  własnych  dzieł  może  przyczynić  się  również 

 do  budowania  pewności  siebie,  poczucia  bezpieczeństwa  i  sprawczości.  Widzenie  własnych 

 osiągnięć  i  efektów  swojej  pracy  może  podnosić  poczucie  własnej  wartości  i  wiary  w  swoje 

 umiejętności.  Możliwość  wyrażanie  siebie  podczas  warsztatów  podkreśla,  że  każdy  jest  inny, 

 pomysły każdego są warty i mają potencjał. 

 Na terapeutyczny potencjał warsztatów wskazuje również Parnasow-Kujawa (2022): 

 W  procesie  działania  w  obszarze  sztuki  możemy  osiągnąć  swobodę, 

 możemy  się  wypowiedzieć,  koncentrujemy  się  na  zupełnie  innych 

 rzeczach,  innych  aspektach  naszej  egzystencji.  [...]  Przez  to,  że  w  akcie 

 twórczym  uwalniamy  sposób  myślenia,  dajemy  sobie  przyzwolenie  na 

 podróżowanie  w  obszarze  naszej  kreacji,  wyobraźni,  łączymy 

 doświadczenia  i  wykorzystujemy  zdobytą  wiedzą,  stajemy  się  bardziej 

 podatni  na  to,  co  nas  może  jeszcze  spotkać,  czyli  się  otwieramy.  To  jest 

 właśnie  przestrzeń  dla  terapeuty,  który  świadomie  potrafi  nas 

 przeprowadzić  przez  procesy,  które  spowodują  w  nas  pożądaną  z 

 perspektywy leczenia zmianę. 

 Artystka  (tamże)  doprecyzowuje  istotę  warsztatu,  jako  artystycznej  prowokacji: 

 “Stawiającej  uczestników  działań  w  nietypowej  sytuacji,  wobec  problemowo  ujętego  zadania 

 skłaniającego  do  myślenia  i  powoływania  nowych,  twórczych  koncepcji.  Ważniejszy  od 

 osiągnięcia  celu  jest  sam  proces  i  rozwój  umiejętności  generowania  nowych  rozwiązań. 

 150 



 Nacisk  położony  jest  w  warsztatach  na  indywidualność  każdej  z  osób  w  nich  partycypujących 

 podobnie  jak  w  działaniach  arteterapeutycznych.”  Podczas  warsztatu  twórczego  można 

 osiągnąć  moment  “aha”  albo  “Eureka!”  (The  “aha”  moment  or  Eureka  moment)  (Thagard, 

 Stewart,  2009).Stanowi  to  moment  transformacji,  gdy  jednostka  nagle  „widzi”  świat  inaczej, 

 chwila,  w  której  następuje  gwałtowna  zmiana  rozumienia,  pojawia  się  nowa  perspektywa, 

 świadomość. 

 W  kontekście  relacji  warsztatów  twórczych  i  działań  terapeutycznych  można  przytoczyć 

 słowa  Ewy  Linkiewicz  (2014,  s.285):  “Sztuka  plastyczna  staje  się  pretekstem  do  odpowiedzi 

 na  odwieczne  pytania:  Kim  jestem?  Dokąd  idę?  Jaki  jest  sens  mnie,  mego  życia,  tego  świata? 

 Przez  to,  że  sztuka  może  formułować  te  pytania,  nawet  na  nie  wprost  nie  odpowiadając, 

 spełnia  funkcję  terapeutyczną.  Pozwala  uporządkować  sferę  przeczuć,  bojaźni,  wiary, 

 niewiary, zwątpienia.” 

 Bardzo  często  warsztaty  twórcze  utożsamiane  są  z  arteterapią.  Należy  jednak  wskazać,  że 

 ich  celem  nie  jest  leczenie,  lecz  –  jak  zauważa  Józefowski  [za:  Szulc,  2011,  s.  63]  – 

 stwarzanie  okazji  rozwojowych.  W  warsztatach  istnieją  tylko  elementy  terapeutyczne,  które, 

 jak  wskazuje  Wita  Szulc  są  naturalnym  elementem  procesu  twórczego:  “...czynnikiem 

 uzdrawiającym  (zdrowiotwórczym)  jest  sam  proces  uprawiania  sztuki:  uprawianie  sztuki 

 stwarza  bowiem  możliwość  wyrażenia  siebie,  spontaniczna  aktywność  artystyczna  pozwala 

 na spełnienie, emocjonalną odnowę i powrót do zdrowia”  (tamże, s.65). 

 3.9.Rola grupy 

 Dewey  (2005)  pisał,  że  grupa  -  to  mini  społeczeństwo.  Praca  zespołowa,  wymiana 

 pomysłów,  konfrontacja  własnych  idei  z  innymi,  dyskusja  i  konstruktywna  krytyka  są  często 

 integralnymi  częściami  procesu  twórczego.  Uczestnicy  mogą  uczyć  się,  jak  efektywnie 

 współpracować,  słuchać  innych  i  wyrażać  swoje  pomysły  i  przyjmować  perspektywy  innych. 

 Rozmowa,  dyskusja,  dialog  są  niezmiernie  ważnymi  częściami  działań  twórczych.  “Grupa 

 jest  przecież  zbiorem  indywidualności  i  odrębności.  To  stanowi  jej  siłę”  (  Parczewska,  2014, 

 s.8). 

 Nie  ulega  wątpliwości,  że  spotkania  w  grupach  w  celu  wyzwalania 

 aktywności  twórczej  przyczyniają  się  do  akceptowania  innych  osób  i 

 151 



 ich  wypowiedzi  plastycz nych,  uczenia  się  “języka  sztuki”, 

 samowychowania,  samorealizacji,  otwartości,  refleksji  nad  sobą, 

 dowartościowania, szczerości wypowiedzi  (Byszewski, 1994). 

 “Poszerzenie  samowiedzy  prowadzi  do  zrozumienia  siebie,  obejmuje  identyfikację  i 

 akceptację  nieuświadamianych  wcześniej  składników  ja,  dostrzeżenie  związków  obecnych 

 uczuć  i  zachowań  z  doświadczeniami  z  przeszłości,  co  pozwala  jednostce  na  zrozumienie 

 dotykających  ją  problemów  i  umożliwia  konstruktywne  kreowanie  przyszłości”  (Yalom, 

 Leszcz).  Warsztat  pomaga  budować  i  lepiej  rozumieć  relacje  jak  międzyosobowe,  tak  i 

 również  relacje  ze  światem.  W  warsztacie  twórczym  ważne  jest  indywidualne  działanie,  jak 

 również  działania  w  grupie.  Pracując  z  innymi  ludźmi  obok  możemy  dostrzec  jak  każdy  jest 

 inny  -  gust,  pomysł,  wypowiedź,  opinia.  Partycypacja  w  takiego  rodzaju  działaniach  -  to 

 pewna  wymiana  -  opinii,  zdań,  doświadczeń.  Dzięki  działaniom  twórczym  uczestnicy  mogą 

 odkryć  własny  głos,  wyrazić  siebie  i  podzielić  się  swoimi  perspektywami  z  innymi. 

 “Powstaje  utopia  pełna  niepewności,  pęknięć  i  nowości.  To  ścieżka  do  przejścia  razem  z 

 grupą  ludzi.  Idziesz  samodzielnie  i  towarzyszą  Ci  inni.  Idziecie  wspólnie.”  Tak  opisuje 

 działania warsztatowe Ewa Kokot (2019, s.6). 

 Lew  Wygotski  analizując  sposób  w  który  uczą  się  dzieci  opisuje  strefę  najbliższego 

 rozwoju  jako  kluczowy  element  swojej  teorii  rozwoju  poznawczego.  Jest  to  proces,  w  którym 

 dziecko  rozwija  swoje  umiejętności  samo,  przez  wsparcie  opiekuna  albo  innych  osób  w 

 grupie.  Według  Wygotskiego,  nauka  zachodzi  najefektywniej,  gdy  osoby  o  różnym  poziomie 

 umiejętności  i  wiedzy  współpracują  w  rozwiązywaniu  problemów.  „Jest  to  odległość  między 

 rzeczywistym  poziomem  rozwoju,  określonym  poprzez  samodzielne  rozwiązywanie 

 problemów,  a  poziomem  potencjalnego  rozwoju,  określonym  poprzez  rozwiązywanie 

 problemów  pod  kierunkiem  dorosłego  lub  we  współpracy  z  bardziej  kompetentnymi 

 rówieśnikami.”  (Wygotski,  1978,  p.  86)  Pisze  to  o  pracy  z  dziećmi,  lecz  uważam,  że  procesy 

 grupowe  działają  podobnie  w  każdym  wieku.  Wygotski  (1978,  s.  87-88)  wskazuje  na  istotne 

 nieporozumienie,  które  często  pojawia  się  w  edukacji  –  utożsamianie  “uczenia  się”  z 

 “naśladownictwem”.  W  jego  ujęciu,  naśladownictwo  to  tylko  jedna  z  form  aktywności 

 poznawczej,  a  uczenie  się  –  jeśli  ma  prowadzić  do  rzeczywistego  rozwoju  –  musi  wykraczać 

 152 



 poza  prostą  reprodukcję.  Wygotski  podkreśla,  że  człowiek  jest  w  stanie  naśladować  tylko  to, 

 co  mieści  się  w  granicach  jego  aktualnego  poziomu  rozwoju.  To,  co  jest  powyżej  tego 

 poziomu,  pozostaje  niezrozumiałe,  nawet  jeśli  zostanie  wielokrotnie  pokazane.  Zatem  samo 

 „pokazywanie”,  „demonstracja”  czy  „powtarzanie”  nie  gwarantuje  przyswojenia  ani 

 głębokiego  zrozumienia.  Dlatego  tak  istotne  jest,  by  procesy  grupowe  projektować  nie  jako 

 przestrzeń  replikacji  albo  porównywania,  lecz  jako  żywą  strukturę,  która  pokazuje  różne 

 możliwości  i  rozwiązania,  daje  miejsce  na  różnorodne  głosy,  tempa  i  ścieżki  rozwoju.  Więc 

 uczenie  się  nie  polega  bowiem  na  tym,  by  wszyscy  robili  to  samo  w  taki  sam  sposób,  ale  na 

 tym,  by  każdy  miał  możliwość  odkrywania  tego,  co  jest  dla  niego  ważne,  potrzebne  oraz 

 czynił to we własny sposób, w swoim tempie i w dialogu z innymi. 

 Parczewska  (2014,  s.8)  wskazuje,  że  jej  doświadczenie  psychologiczne,  terapeutyczne  i 

 praktyka  animacyjna  dostarcza  wiedzę  o  tym,  jakie  mechanizmy  może  uruchomić  i  po  co. 

 Uważa, że prowadzący musi: 

 Sprzyjać  rozwojowi  to  sprawiać,  by  ludzie  byli  autonomiczni, 

 samosterowni,  niezależni,  autentyczni,  by  byli  po  prostu  szczęśliwi.  To 

 cele,  którym  w  ogóle  powinna  służyć  edukacja.  Niestety  szkoła  ich  nie 

 realizuje.  Gdy  pracuję  z  nauczycielami,  mówię  o  tym,  jakie  ich 

 zachowania  mogą  hamować,  zamiast  rozwijać  grupę.  Porządek, 

 zaniżanie  oczekiwań,  brak  wiary  w  możliwości  grupy,  koncentracja  na 

 efekcie  z  pominięciem  znaczenia  procesu  –  są  hamujące  z  punktu 

 widzenia rozwoju. Takich pułapek jest wiele. 

 3.10. Podsumowanie 

 Bogdan  Suchodolski  (Ossolińska  2018,  s.268)  pisał:  „Sztuka  nie  ma  być  jedynie  źródłem 

 przyjemności  czy  elitarną  ozdobą,  ale  ważną  sprawą  życia  wymagającą  powagi  i  skupienia”. 

 Autorskie  działania  na  podstawie  sztuki/  z  wykorzystaniem  sztuki  tworzą  przestrzeń  dla 

 wszechstronnego  rozwoju.  Uważam,  że  sztuka  jest  narzędziem,  które  skłania  do  przemyśleń, 

 kształtuje  tożsamość  i  buduje  nasze  percepcje  i  osobowość.  Warsztat  twórczy  pozwala 

 aktywować  różne  typy  myślenia.  Twórcza  przestrzeń,  która  powstaje  podczas  działania 

 pozwala  stworzyć  sytuację,  podobną  do  rzeczywistości,  ale  w  której  uczestnik  będzie  się  czuł 

 bezpiecznie  oraz  będzie  w  stanie  poeksperymentować  i  doświadczyć  czegoś  nowego,  odkryć 

 153 



 siebie  oraz  inaczej  spojrzeć  na  świat  dookoła.  Eugeniusz  Józefowski  (2015)  traktuje  warsztat 

 jako  alternatywną  formę  spotkania  z  rzeczywistością,  oferujący  możliwość  innego, 

 niecodziennego  zaistnienia,  doświadczania  siebie  i  relacji  z  innymi.  Myślę,  że  warsztat 

 twórczo-edukacyjny  możno  śmiało  nazwać  metodą twórczą  -  o  charakterze  otwartym,  która 

 nie  posiada  ściśle  określonych  ram  ani  jednego,  uniwersalnego  scenariusza  działania.  Jej 

 istotą  jest  elastyczność  i  dostosowanie  do  potrzeb  uczestników  oraz  dynamiki  grupy,  co 

 wyróżnia  ją  spośród  bardziej  sformalizowanych  metod  pracy.  Twórcze  działania  umożliwiają 

 uczenie  się od  samego  siebie,  w  oparciu  o  eksplorację  świata  z  perspektywy  własnej  i 

 odwrotnie  -  poznawania  siebie  przez  pryzmat  świata.  Irena  Wojnar  (1984,  s.12)  zaznacza, 

 że: 

 …sztuka  jest  podręcznikiem  życia,  „który  pobudza,  niepokoi,  zmusza 

 do  myślenia,  działa  na  umysł  i  wyobraźnię,  jednocześnie  zaostrza 

 ciekawość  zarówno  w  stosunku  do  świata,  jak  i  w  stosunku  do  samego 

 siebie,  wymaga  samodzielności,  krytycyzmu,  wrażliwości,  towarzyszy 

 samokształceniu i samopoznaniu człowieka. 

 Warsztat  twórczy  jest  hybrydą,  kwintesencją  -  jego  źródłem  nie  jest  tylko  sztuka  albo 

 twórczość,  opiera  się  na  procesie  eksploracji,  eksperymentowania  i  współtworzenia;  łączy  w 

 sobie  różne  metody  oparty  jest  na  psychologii  humanistycznej,  na  pedagogice  zabawy,  jest 

 metodą,  nastawioną  na  edukację  holistyczną,  gdzie  wartości,  poznawanie  siebie,  budowanie 

 wspólnoty i twórczość odgrywają wiodącą rolę. 

 Myślę,  że  działania  twórczo-edukacyjne  mają  więc  ogromny  potencjał  edukacyjny  i  są 

 dobrym  polem  do  dalszych  badań.  Wdrożenie  takich  praktyk  do  systemy  edukacji  na 

 wsyztkich  poziomach  może  znacząco  wzbogacić  proces  kształcenia,  otwierając  przestrzeń  na 

 rozwój  samodzielnego  myślenia  i  zdolności  do  rozwiązywania  problemów  w  sposób 

 nieszablonowy.  W  taki  sposób  edukacja  może  być  przyjemną,  niekończącą  się  drogą 

 “uwalniania możliwości człowieka”(  Łukaszewicz, 2010,  s.167). 

 Sztuka  z  definicji  dotyka  tematów  złożonych,  niepewnych,  intuicyjnych,  których  nie  da 

 się  ująć  w  prostych  kategoriach  wiedzy  podręcznikowej.  W  systemie  edukacyjnym,  który 

 często  stawia  na  klarowność,  mierzalność  i  poprawność,  sztuka  wprowadza  inny  porządek: 

 154 



 uczy,  że  wiedza  nie  zawsze  jest  pewna,  że  rzeczywistość  ma  różne  warstwy  i  sprzeczności,  a 

 człowiek to nie tylko rozum i logika, lecz także emocje, wartości, intuicja. 

 155 



 “Choć to szaleństwo, lecz jest w nim metoda” 

 William Shakespeare 

 156 



 IV Rozdział 

 BADANIA WŁASNE NAD PRAKTYKĄ ARTYSTYCZNO-EDUKACYJNĄ 

 Celem  niniejszego  rozdziału  jest  prezentacja  głównych  założeń  przeprowadzonych  badań 

 własnych.  Najpierw  przedstawione  zostaną  podstawy  postępowania  badawczego,  przedmiot  i 

 cel  badań  oraz  uzasadnienie  wyboru  przyjętej  metodologii.  Następnie  przedstawię  problemy 

 badawcze  oraz  wynikające  z  nich  hipotezy.  Opisane  zostaną  także  zastosowane  metody  i 

 techniki  badawcze.  Na  zakończenie  zaprezentuję  organizację,  przebieg  badań,  próbę 

 badawczą, interpretację badań oraz wnioski badawcze. 

 4.1. Podstawy postępowania badawczego 

 Nadrzędnym  celem  badawczym  jest  identyfikacja  współczesnych  relacji  między  sztuką, 

 edukacją  a  społeczeństwem.  Dlatego  uznałam,  że  metoda  warsztatów  twórczych  może 

 stanowić  doskonały  przykład  łączący  te  trzy  obszary.  Analizując  to  niezwykle  interesujące 

 zjawisko  o  charakterze  pedagogiczno-społeczno-artystycznym,  jakim  jest  metoda  warsztatu 

 twórczego,  w  badaniach  podjęłam  również  inne  kluczowe  zagadnienia  związane  z 

 interdyscyplinarnym  podejściem  do  edukacji,  obejmującym  pedagogikę,  socjologię  i  sztukę. 

 Istotne  aspekty  przeprowadzonej  analizy  dotyczą  m.in.  podejścia  do  nauczania,  roli 

 wszechstronnego rozwoju jednostki w kontekście dynamicznych przemian współczesności. 

 Kluczowymi  zagadnieniami  były  również:  kompetencji  prowadzącego,  elastyczność 

 metod  nauczania,  szeroko  pojęta  edukacja  oraz  wykorzystanie  sztuki  jako  narzędzia 

 społecznego  i  edukacyjnego.  W  ramach  badania  uwzględnione  zostały  również  inne  istotne 

 kwestie  wynikające  z  interdyscyplinarnego  i  dość  skomplikowanego  charakteru  tego 

 zagadnienia.  Warto  podkreślić,  że  metoda  warsztatów  twórczych  pozostaje  wciąż 

 niedookreślona  w  teoriach  naukowych,  zwłaszcza  w  obrębie  pedagogiki.  Większość 

 literatury na ten temat ma charakter albo artystyczny, albo popularno-naukowy. 

 Sławomir  Banaszak  (2017)  wskazuje  na  “...pewne  nierówności  w  relacjach  pomiędzy 

 teorią  a  empirią  w  pedagogice,  socjologii,  czy  naukowych  zmaganiach  z  kulturą,  w 

 157 



 szczególności  z  kulturą  popularną.”  Powoduje  to,  mówiąc  słowami  Banaszaka  “separację 

 teorii  i  empirii”  (tamże).  Dokładnie  to  można  zaobserwować  w  przypadku  metody  warsztatu 

 twórczego  -  jej  teoretyczne  ujęcie  nie  jest  w  pełni  rozwinięte  i  systematycznie  opisane. 

 Powstaje  pewna  luka.  W  literaturze  pedagogicznej  można  odnaleźć  opracowania  dotyczące 

 pewnych  odrębnych  elementów  dot.  m.  in.  kreatywności,  twórczości  oraz  jej  znaczenia  w 

 procesie  uczenia  się.  Przykładem  mogą  być  koncepcje  teoretyczne  dotyczące  twórczości, 

 opisane  w  Pedagogice  Twórczości  Krzysztofa  Szmidta  (2013),  pewne  czwiczenia 

 kreatywności,  czy  treningi  twórczości  (Nęcka,  2019,  Szmidt,  2008).  Te  zagadnienia 

 podkreślają  znaczenie  rozwijania  potencjału  kreatywnego  jednostki  w  procesie  kształcenia. 

 Ponadto,  wielu  pedagogów  i  psychologów  badało  i  bada  sam  proces  twórczy,  rolę  sztuki  i 

 wychowania  estetycznego  w  procesie  kształcenia  podmiotowości,  twórcze  podejście  do 

 nauczania  i  budowało  swoje  metody  oraz  systemy  edukacyjne  na  tych  fundamentach.  Należą 

 do  nich  m.in.  John  Dewey,  Janusz  Korczak,  Ryszard  M.  Łukasiewicz,  Stefan  Szuman, 

 Célestin  Freinet,  Alexander  Sutherland  Neill,  Jean  Piaget,  Herbert  Read,  Howard  Gaardner, 

 Carl  Rogers,  Arno  Stern,  Maria  Montessori,  Janina  Mortkowiczowa,  Lew  Wygotski,  Elliot 

 Eisner,  Rudolf  Arnheim,  Bogdan  Suchodolski,  Wiesława  Limont,  Rodolf  Steiner,  Irena 

 Wojnar,  Stefan  Kościelecki.  Na  gruncie  psychologicznym  istnieje  trochę więcej  materiałów 

 na  temat  metod  twórczego  nauczania  przede  wszystkim  dlatego,  że  modna  się  zrobiła 

 arteterapia  i  łączenie  praktyk  twórczych  z  psychologicznymi  o  czym  pisała  m.  in.  Wita  Szulc 

 (2011),  Eugeniusz  Józefowski  (2009,  2011,  2012,  2017).  Józefowski,  poprzez  wspólprace  z 

 psychologami  -  Janiną  Florczykiewicz  (2013)  oraz  Anitą  Stefańską  i  Martą 

 Szabelską-Holeksą  umożliwił  analizę  swoich  autorskich  działań  i  przeniesienie  pewnych 

 elementów  teoretycznych  warsztatu  twórczego  na  grunt  psychologiczny.  O  metodzie 

 warsztatów  twórczych  w  sposób  merytoryczny  i  naukowy  oprócz  Józefowskiego,  pisał 

 Wiesław Karolak (2004, 2005), który opisywał swoje działania i projekty twórcze. 

 Pałka  (2010)  podkreśla  znaczenie  integracji  wiedzy  z  różnych  dyscyplin  w  badaniach 

 pedagogicznych.  Metoda  warsztatu  twórczego  jest  metodą interdyscyplinarną  i  łączy 

 wszystkie  wyżej  wymienione  aspekty  dot.  edukacji  twórczej,  progresywnej,  humanistycznej. 

 Metoda  warsztatu  twórczego  umożliwia  dostosowanie  swoich  narzędzi  w  zależności  od 

 grupy,  wieku,  założenia  projektowanego  działania  itd.  Małgorzata  Minchbert  jest  równeiż 

 artystką  i  edukatorką,  która  propoguje  podobne  metody  nauczania,  opracowała  swój  własny 

 158 



 sposób  pracy  -  Interdyscyplinarną  Edukację przez  Sztukę  (2022),  którego  istota  polega 

 częściowo na założeniach warsztatu twórczego. 

 Teoretycznym  punktem  odniesienia  dla  analizy  warsztatów  twórczych  jako  praktyk 

 społeczno-edukacyjno-artystycznych  są  badania  prowadzone  na  gruncie  etnologii  i 

 antropologii  kulturowej.  Istotnym  odniesieniem  są  także  publikacje  poświęcone 

 społeczno-kulturowym  aspektom  sztuki  partycypacyjnej  i  jej  funkcji  w  kształtowaniu 

 tożsamości  zbiorowej,  partycypacji,  budowania  kapitału  społecznego  (Mencwel,  Godlewski, 

 2002;  Sansi,  2015;  Schacter  2008).  W  tym  kontekście  warto  wymienić  również  prace 

 autorstwa  badaczy  takich  jak  Weronika  Plińska  (2021)  czy  Maja  Dobiasz-Krysiak  (2024), 

 gdzie  autorki  prowadzą  analizy  dotyczące  sztuki  społecznej  i  działań  twórczych  z  różnymi 

 grupami  społecznymi.  Wymienione  pozycje  raczej  w  większości  przypadków  odwolują  się 

 do  sztuki  społecznej,  animacji  kultury  (  community  art  ).  W  tych  ujęciach  działania  twórcze 

 analizowane  są  jako  przestrzeń  interakcji  społecznych,  procesów  emancypacyjnych  oraz 

 narzędzie  budowania  wspólnoty,  kapitała  społecznego  poprzez  aktywne  uczestnictwo  w 

 działaniach.  Takie  zjawiska  społeczno-artystyczne  i  interakcji  przy  pomocy  aktywnego 

 uczestnictwa  w  działaniach,  Nicolas  Bourriaud  (2012)  nazywa  relacyjnymi  zjawiskami, 

 relacyjną estetyką. 

 Na  łączność  między  sztuką  i  pedagogiką  sygnalizują  Claire  Bishop  (2006,  2012),  Pablo 

 Helguera  (2011).  Badacze  podejmują  refleksję  nad  rolą  sztuki  partycypacyjnej,  animacji 

 kultury,  edukacji  artystycznej  oraz  analizują  ich  wpływ  na  procesy  pedagogiczne  i  dynamikę 

 społeczną.  Ich  badania  wskazują,  że  praktyki  artystyczne  mogą  pełnić  funkcję  narzędzia 

 transformacji  metod  pedagogicznych,  edukacji  oraz  aktywizacji  uczestników  w  procesach 

 twórczych.  Jorge  R.  Lucero  (2011)  pisze  w  podobnym  duchu,  określając  pedagogikę  jako 

 "praktykę artystyczną". 

 Jednak  metoda  warsztatów  twórczych  wykracza  poza  klasyczne  ujęcie  działań 

 artystyczno-pedagogicznych,  jakie  opisują  wyżej  wymienione  badacze.  W  przeciwieństwie 

 do  wielu  praktyk  międzynarodowych,  które  często  przyjmują  formę  sztuki  akcji  (  action  art  ), 

 działań  animacji  kultury  w  muzeach,  galeriach  lub  działań  społecznych  o  wyraźnym 

 charakterze  artystycznym,  warsztat  twórczy  ukształtował  się  w  polskim  kontekście  jako 

 unikalna  i  interdyscyplinarna  metoda  pracy  twórczo-pedagogiczno-społecznej.  Można 

 zaryzykować  stwierdzeniem,  że  metoda  warsztatu  twórczego  jest  w  dużej  mierze  zjawiskiem 

 159 



 specyficznie  polskim,  które  wyłoniło  się  stopniowo,  częściowo  nieświadomie,  poprzez 

 praktyczne  ugruntowanie  określonych  założeń  merytorycznych  i  dydaktycznych.  Pomimo 

 pozornej  swobody,  elastyczności  i  niedookreślonego  charakteru,  metoda  ta  posiada  swoje 

 strukturalne  ramy,  określoną  dynamikę  oraz  teoretyczne  podstawy,  które  nadają  jej  spójność  i 

 skuteczność  w  kontekście  twórczo-edukacyjnym.  W  dalszej  części  opracowania,  na 

 podstawie badań własnych podjęta zostanie próba systematycznego opisu jej założeń i zalet. 

 Moim  zdaniem  brak  odpowiednich  opracowań  pedagogicznych  dotyczących  warsztatów 

 twórczych  wynika  przede  wszystkim  z  faktu,  że  ich  projektowanie,  koncepcja  oraz  sam 

 proces  realizacji  wymagają  wysokich  kompetencji  nie  tylko  pedagogicznych  i  artystycznych, 

 ale  także  psychologicznych  oraz  animatorskich.  Taka  interdyscyplinarność  sprawia,  że 

 zjawisko  warsztatów  twórczych/twórczo-edukacyjnych,  które  są  przedmiotem  niniejszej 

 analizy, pozostaje niszowe i jednocześnie wysoko jakościowe. 

 Posiłkując  się  opinią  Minchberg  (2022),  która  wskazuje  na  następujące  problemy  w  polu 

 edukacji: 

 -  brak  w  Polsce  programów  edukacji  przez  sztukę,  wykorzystujących 

 symultanicznie wszystkie zmysły; 

 -  brak  holistycznego  podejścia  do  nabywania  wiedzy  i  umiejętności  w  procesie 

 edukacji, zwłaszcza na wczesnym etapie (dzielenie na przedmioty); 

 - stosowanie w przeważającej części odtwórczych metod w nauczaniu; 

 - brak programów interdyscyplinarnej edukacji dla dzieci w wieku 0–3 lata. 

 w  badaniach  pragnęłam  również  podjąć  próbę  wyłonienia  wartości  i  potencjału 

 pedagogiczno-społecznego metody warsztatów twórczych. 

 160 



 4.2.Przedmiot i cel badań. Uzasadnienie 

 Ponieważ  badania  obejmują  wiele  aspektów  i  mają  charakter  interdyscyplinarny, 

 wyznaczono  w  nich  kilka  głównych  celów  badawczych.  Pierwszym  głównych  celem  badań 

 było  zbadanie  współczesnych  relacji  między  sztuką,  edukacją  a  społeczeństwem  poprzez 

 analizę  metody  warsztatu  twórczego.  Celem  drugim  było  uwypuklenie  istotnej  roli  sztuki 

 szeroko  rozumianej  w  procesie  edukacyjnym.  Trzecim  kluczowym  celem  było  wykazanie,  w 

 jaki  sposób  twórcze  podejście  i  twórcza  postawa  mogą  stanowić  wartościowe  i  skuteczne 

 narzędzie  zarówno  w  edukacji  instytucjonalnej,  jak  i  w  szeroko  pojętej  kulturze  oraz 

 działaniach  społecznych.  Łącznie  cele  te  mieszczą  się  w  obrębie  zarówno  celów 

 poznawczych,  jak  i  praktycznych,  ukierunkowanych  na  lepsze  zrozumienie  i  zastosowanie 

 sztuki w obszarach edukacji oraz życia społecznego. 

 Szczegółowe cele badawcze: 

 -Wskazanie na rozbieżności teorii i praktyki w kontekście zjawiska warsztatu twórczego 

 -Ukazanie  złożoności  warsztatu  twórczego  oraz  jednoczesne  zwrócenie  uwagi  na 

 niedostrzegany potencjał tej metody. 

 -Wskazanie  luki  w  literaturze  pedagogicznej,  w  której  brakuje  merytorycznych  opracowań 

 systematycznie opisujących tego rodzaju działania. 

 -Wskazanie  na  nadużywanie  terminu  „warsztat”  lub  „warsztat  twórczy”  w  odniesieniu  do 

 działań,  które  nie  odzwierciedlają  rzeczywistej  istoty  tych  praktyk.  W  wyniku  tego  zjawiska 

 pojawia  się  potrzeba  precyzyjniejszego  określenia  tego  rodzaju  działań,  co  uwzględniłam  w 

 planowaniu badań. 

 -Zidentyfikowanie  pewnych  słabych  stron  współczesnej  edukacji,  opartych  na  tezach 

 teoretycznych, przedstawionych w pierwszej części rozprawy. 

 Przedmiotem  badań  była  metoda  warsztatów  twórczych,  będąca  kwintesencją 

 powyższych  zagadnień.  Poprzez  szczegółową  analizę  działań  twórczych  możliwe  było 

 głębsze  zrozumienie  zjawisk  i  procesów,  zachodzących  w  warsztatach  twórczych, 

 dotyczących  rozwoju  jednostki  i  społeczeństwa,  postrzegania  edukacji  jako  całościowego 

 161 



 procesu  oraz  podkreślenie  wagi,  kompetencji  i  roli  pedagoga  w  procesie  kształcenia.  Badanie 

 warsztatów  twórczych  jako  metody  pozwoliło  pokazać  potencjał  sztuki  i  twórczości  jako 

 narzędzi wspierających proces edukacyjny. 

 Łobocki,  pisząc  o  badaniach  pedagogicznych  (2010,  s.16.)  “Pomimo  nie  zawsze 

 uwieńczonych  spodziewanymi  wynikami  badań  pedagogicznych,  warto  i  trzeba  podejmować 

 je  również  w  tym  celu,  by  rzeczywiście  mogły  one  służyć  praktyce  pedagogicznej.”  Podążając 

 za   opinią  Łobockiego,  myślę,  że  właśnie  metoda  warsztatu  twórczego  może  być 

 doskonałym  przykładem  interdyscyplinarnej  metody  nauczania,  którą  warto  stosować  w 

 praktyce  pedagogicznej.  Badania  miały  na  cełu  zbadać  zjawisko  warsztatu  twórczego,  aby 

 podjąć  próbe  pokazania  w  jaki  sposób  ta  metoda  może  skutecznie  wspierać  wszechstronny 

 rozwój  człowieka  oraz  w  jaki  sposób  sztuka  może  być  wykorzystana  jako  element  lączący 

 różne  dziedziny  nauki.  Przeprowadzone  badania  również posłużą  wskaźnikiem  aktualnych 

 problemów edukacyjnych i pomogą znałeżć możliwe sposoby ich rozwiązania. 

 Moim  zamiarem  było  skupienie  się  na  konkretnej  metodzie  pracy  na  pograniczu  sztuki  i 

 edukacji  aby  uchwycić  szerszy  kontekst  relacji  sztuki  z  edukacją  i  społeczeństwem. 

 Ciekawymi  dla  mnie  elementami  były  zarówno  działania  autorskie  badanych,  jak  również  ich 

 praca  przy  różnych  instytucjach  -  domach  kultury,  galeriach  sztuki,  pracowniach,  szkołach, 

 uniwersytetach  itd.  Również  koncentrowałam  uwagę  na  osobistym  podejściu  twórców  do 

 tych  relacji  (edukacja-sztuka-społeczeństwo).  Wywiady  pogłębione  stworzyły 

 wielowymiarowy  obraz  doświadczeń  osób,  które  pracują  interdyscyplinarnie,  łącząc  własną 

 twórczość  z  edukacją  poprzez  sztukę  i  nauką  szeroko  rozumianą.  W  wywiadach  skupiłam 

 się  na  metodach  działań,  charakterze  projektów,  podejściu  merytorycznym,  osobistym 

 stosunku  twórców  do  ich  pracy  oraz  do  odbiorców,  a  także  na  roli  sztuki  jak  w  życiu 

 osobistym,  tak  i  również  w  edukacji  i  społeczeństwie.  Interesowały  mnie  również  osobiste 

 przekonania  twórców/edukatorów,  ich  biografie  oraz  refleksja  nad  relacją  między  teorią  a 

 praktyką.  Cennym  aspektem  badań  było  to,  że  każdy  z  respondentów  jest  przede  wszystkim 

 praktykiem, co pozwoliło mi na szczegółową analizę ich doświadczeń. 

 Brak  jednoznacznej  definicji  oraz  systematycznej  teorii  warsztatów  twórczych  wskazuje 

 na  konieczność  dalszych  badań,  które  pozwolą  na  ich  pełniejsze  usystematyzowanie. 

 Warsztat  twórczy  jako  metoda  edukacyjna  łączy  w  sobie  elementy  aktywnego  uczestnictwa, 

 162 



 doświadczenia,  eksperymentowania  oraz  refleksji,  a  jego  interdyscyplinarność  sprawia,  że 

 może być analizowany zarówno w kontekście pedagogiki, socjologii, jak i sztuki. 

 4.3.Problemy i hipotezy badawcze 

 Kluczowe  pytania,  na  których  opierają  się  moje  badania,  dotyczą  natury  projektów 

 (warsztatów  twórczych),  łączących  sztukę,  edukację  i  nauki  społeczne.  Szczegłowe  probleme 

 badawcze  skupiłam  wokól  kontekstów  ich  realizacji,  społeczno-kulturowych  uwarunkowań 

 oraz  kompetencji  i  motywacji,  które  kierują  twórcami  i  badaczami  angażującymi  się  w 

 działania na styku tych dziedzin. 

 Problemy  badawcze  są rezultatem  wymienionych  w  pierwszej  części  rozprawy  koncepcji 

 teoretycznych. Głównymi problemami  badawczymi były pytania: 

 -  W  jaki  sposób  usytuować  sztukę  w  kontekście  edukacyjno-społecznym  w  oparciu  o  czas 

 teraźniejszy i  szybką zmienność rzeczywistości? 

 -W  jaki  sposób  potencjał  sztuki  może  służyć  edukacji  oraz  być  łącznikiem  różnych  dziedzin, 

 uatrakcyjniając proces kształcenia i wspierając holistyczny sposób zdobywania wiedzy? 

 -Czy  i  w  jaki  sposób  można  merytorycznie  opisać  warsztat  twórczy,  uwzględniając  jego 

 strukturalne ramy, kluczowe założenia teoretyczne oraz praktyczne aspekty realizacji? 

 Szczegółowymi problemami badawczymi: 

 -  W  jaki  sposób  warsztat  twórczy,  rozumiany  w  świetle  założeń  teoretycznych 

 omówionych  w  pierwszej  części  pracy,  wpływa  na  rozwój  twórczy,  osobisty  i  społeczny 

 uczestników oraz na ich podejście do edukacji i uczenia się przez całe życie? 

 -  Jaką  rolę  odgrywa  sztuka  –  rozumiana  w  szerokim,  interdyscyplinarnym  ujęciu  –  w 

 procesie kształtowania podmiotowości jednostki oraz w jej życiu codziennym i społecznym? 

 -  W  jaki  sposób  metoda  warsztatów  twórczych  może  być  stosowana  w  różnych  typach 

 placówek edukacyjno-społecznych? 

 -  W  jaki  sposób  doświadczenie  życiowe,  wykształcenie  zawodowe,  zainteresowania 

 oraz  proces  samorozwoju  prowadzącego  wpływają  na  efektywność  realizacji  działań 

 twórczych? 

 -  Czy i w jaki sposób  można nauczyć/nauczyć się tej metody nauczania? 

 163 



 -  W  jaki  sposób  przebiega  proces  tworzenia  warsztatu  twórczego  –  od  momentu 

 pojawienia się pomysłu, przez jego opracowanie, aż po realizację? 

 W  obszarze  badań  z  udziałem  artystów,  pedagogów,  psychologów,  animatorów  sztuki 

 sformułowano następujące hipotezy badawcze: 

 1.  Współczesny  system  edukacyjny  nie  jest  dostosowany  do  dynamicznych  zmian 

 społeczno-kulturowych  i  nie  odpowiada  na  potrzeby  współczesnej  edukacji,  myli  i  źle 

 rozumie pojęcia wiedzy i inteligencji. 

 2.  Sztuka  pełni  istotną  rolę  w  procesie  kształcenia,  wspierając  rozwój  wrażliwości, 

 kreatywności oraz budowanie tożsamości jednostki. 

 3.  Warsztat  twórczy  ma  potencjał  aby  stanowić  odrębną  metodę  na  pograniczu 

 dyscyplin,  łączy  elementy  edukacji  artystycznej,  pedagogiki,  psychologii  oraz  animacji 

 kultury, tworząc interdyscyplinarne podejście do nauczania i rozwoju jednostki. 

 4.  Brak  systematycznych  badań  nad  metodą  warsztatów  twórczych  powoduje  ich 

 niedostateczne uznanie w instytucjonalnym systemie edukacyjnym. 

 5.  Projektowanie  i  prowadzenie  warsztatów  twórczych  wymaga  specyficznych 

 kompetencji prowadzącego oraz odpowiedniego podejścia dydaktycznego. 

 6.  Istnieje  wyraźna  luka  między  teoretycznym  modelem  edukacji  a  jego  praktycznym 

 zastosowaniem,  co  prowadzi  do  braku  pełnego  zrozumienia  potencjału  edukacyjnego  sztuki  i 

 metod twórczych. 

 7.  Sztuka  szeroko  rozumiana  jest  potrzebna  w  systemie  edukacyjnym,  aby  zapewnić 

 człowiekowi  wszechstronny  rozwój,  zachęcić  do  edukacji,  samokształcenia  i  poznania 

 glębiej świata oraz siebie samego. 

 8.  Warsztat  twórczy  może  być  skutecznym  sposoboem  edukacji,  wspierającej 

 wszechstronny  rozwój  człowieka  i  obejmujący  aspekty  emocjonalne,  twórcze,  społeczne  i 

 poznawcze. 

 9.  Termin “  warsztat twórczy”  stał się nadmiernie szeroki i nadużywany w różnych 

 kontekstach, co prowadzi do jego rozmycia i utraty pierwotnego znaczenia, dlatego 

 konieczne jest wypracowanie nowego, bardziej precyzyjnego określenia dla tej metody. 

 164 



 4.4. Metody i techniki badawcze 

 Pierwszym  i  początkowym  etapem  moich  badań  była  wielopoziomowa  obserwacja  - 

 obserwacja  różnorodnych  podejść  do  sztuki,  edukacji  oraz  metod  pedagogicznych,  co 

 wynikało  z  mojego  doświadczenia  pracy  na  styku  tych  różnych  dyscyplin.  Analizując 

 warsztaty  twórcze,  przyglądałam  się  zarówno  ich  formalnym  aspektom,  jak  i  procesom 

 zachodzącym  podczas  ich  realizacji.  Kluczowe  było  tu  uchwycenie  dynamiki  relacji  między 

 podejściem artystycznym i pedagogicznym. 

 Banaszak  (2019,  s.93)  słusznie  podkreśla,  że  “immanentną  częścią  postępowania 

 badawczego  jest  teoria.  Stanowi  swoisty  punkt  wyjścia  wszelkich  rozważań,  dostarcza 

 kategorii  ujmowania  badanych  zjawisk  i  procesów,  wreszcie  staje  się  sama  obiektem 

 modyfikacji,  korekty  lub  –  co  raczej  należy  do  rzadkości  –  całkowitej  falsyfikacji.”  Część 

 pierwsza  rozprawy  -  teoretyczna  -  stanowiła  punkt  wyjścia  konstruowania  dalszych  badań.  W 

 oparciu  o  zagadnienia  omówione  w  rozdziale  teoretycznym  oraz  z  uwagi  na  złożoność 

 tematyki,  interdyscyplinarność  podejścia  i  brak  gotowych  opracowań  na  temat  szeroko 

 rozumianej  sztuki  w  kontekście  edukacyjnym  i  społecznym,  postanowiłam,  że  moje  badania 

 będą  miały  charakter  jakościowy.  Badania  jakościowe  z  natury  zakładają  wykorzystywanie 

 różnorodnych  metod  badawczych,  co  pozwala  na  uchwycenie  złożoności  badanych  zjawisk 

 (Flick,  2002,  s.  226–227).  Ponieważ  moje  badania  miały  złożony  i  wielowymiarowy 

 charakter,  wynikający  z  wyboru  niszowej  i  słabo  rozpoznanej  tematyki  na  gruncie 

 naukowym,  jaką  jest  praktyka  warsztatów  twórczych  na  styku  sztuki  i  edukacji,  zastosowano 

 podejście  metodologiczne  łączące  elementy  różnych  metod  badawczych:  biograficznej, 

 monograficznej  oraz  autoetnograficznej.  Wybrałam  technikę obserwacji  i  indywidualnego 

 wywiadu  pogłębionego  (IDI).  Wybór  podejścia  jakościowego  pozwoliło  na  uchwycenie 

 specyfiki  oraz  unikalnej  dynamiki  analizowanego  zjawiska,  a  także  na  pogłębioną 

 eksplorację  doświadczeń  osób  zaangażowanych  w  praktykę  warsztatową.  Uważam,  że 

 wybrane  podejście,  metody  oraz  techniki  badawcze  są  najbardziej  odpowiednie  dla  moich 

 celów  badawczych,  ponieważ  doskonale  odpowiadają  na  złożoność  tego  rodzaju 

 problematyki. 

 W  kontekście  niniejszej  pracy,  elementy  metody  monograficznej  pozwoliły  na 

 pogłębione,  kontekstowe  ujęcie  warsztatu  twórczego  jako  zjawiska  edukacyjno-społecznego. 

 165 



 “  Badania  za  pomocą  metody  monograficznej  mają  na  celu  nie  tylko  poznanie  sposobów 

 funkcjonowania  upatrzonej  przez  badacza  określonej  instytucji  czy  jakiejś  instytucjonalnej 

 formy  działalności  wychowawczej,  lecz  także  ukazanie  ich  dotychczasowych  osiągnięć  lub 

 niepowodzeń  łącznie  ze  społeczno-kulturowym  ich  kontekstem.”  (Łobocki,  s.299).  Warsztat 

 twórczy,  rozumiany  tutaj  nie  jako  pojedyncze  wydarzenie  czy  narzędzie  dydaktyczne,  lecz 

 jako  forma  pracy  artystyczno-edukacyjnej  o  określonej  genezie,  filozofii  i  strukturze, 

 stosowaną  przy  różnych  instytucjach  kultury  oraz  edukacji  przez  zespoły  oraz 

 stowarzyszenia  artystyczne  i  niezależnych  twórców.  Łobocki  również  podkreśla,  że 

 “...przedmiotem  metody  monograficznej  stosowanej  na  użytek  pedagogiki  mogą  być  też  [...] 

 instytucjonalne  formy  działalności  wychowawczej,  do  których  zaliczyć  można  —  oprócz 

 drużyny  harcerskiej  i  spółdzielni  uczniowskiej  —  również  różne  zespoły  amatorskie,  koła 

 zainteresowań, świetlice itp.”  (tamże). 

 Opisywane  w  badaniach  działania  twórczo-edukacyjne  były  zawsze  realizowane  przy 

 różnych  instytucjach  kultury,  placówkach  twórczych  lub  edukacyjnych.  Co  więcej, 

 najczęściej  twórcy  działań  łączyły  się  w  stowarzyszenia,  grupy  artystyczne  czy  inne 

 kolektywy  twórcze,  których  funkcjonowanie  stanowiło  istotny  kontekst  dla  podejmowanych 

 inicjatyw.  Zastosowanie  elementów  metody  monograficznej,  która  w  swojej  istocie  zbliżona 

 jest  do  antropologii  kulturowej  i  etnografii,  pozwoliło  nie  tylko  na  uchwycenie  kontekstu 

 społeczno-kulturowego  działań  twórczo-edukacyjnych,  ale  także  na  dostrzeżenie  zjawiska 

 warsztatu  twórczego  jako  swoistej  formy  praktyki  społecznej.  Warto  zaznaczyć  również,  że 

 inicjatorzy  i  kontynuatorzy  nurtu  warsztatu  twórczego  również  tworzą  bowiem  specyficzną, 

 niszową  grupę  społeczną,  funkcjonującą  często  na  pograniczu  instytucji  edukacyjnych, 

 artystycznych  i  animacyjnych.  Jak  wskazują  Pilch  i  Bauman  (2010):  “Tymczasem  w  naukach 

 społecznych  monografią  zwykło  się  nazywać  nie  tylko  opis  instytucji,  lecz  także  opis  zjawisk  i 

 procesów  społecznych,  odznaczających  się  swoistą  jednorodnością  tematyczną,  terytorialną 

 lub  instytucjonalną”  Metoda  monograficzna  umożliwiają  uchwycenie  tej  grupy  w  całej  jej 

 dynamice:  z  jednej  strony  jako  wspólnoty  praktyki,  z  drugiej  –  jako  środowiska,  które 

 generuje  własne  wartości  i  sposoby  myślenia  i  działania,  będąc  jednocześnie  częścią 

 szerszego kontekstu społeczno-kulturowego. 

 Metoda  biograficzna  stanowiła  istotną  część  przeprowadzonych  badań.  Jej  zastosowanie 

 wynikało  z  głębokiego  przekonania,  że  to  właśnie  doświadczenia  biograficzne  jednostki 

 166 



 stanowią  pryzmat,  przez  który  ludzie  interpretują  świat,  podejmują  decyzje  i  budują  własne 

 ścieżki  rozwoju.  „Biografia  przedstawia  doświadczenia  i  definicje  danej  osoby,  danej  grupy 

 lub  danej  organizacji  tak,  jak  ta  osoba,  grupa  lub  organizacja  interpretuje  te  doświadczenia” 

 (Denzin,  1970,  za:  Helling  1990,  s.13).  Biografia  wpływa  nie  tylko  na  sposób  opowiadania  o 

 sobie,  ale  także  na  to,  jak  jednostka  doświadcza  i  projektuje  rzeczywistość.  Z  tego  względu 

 metoda  biograficzna  okazała  się  nie  tylko  odpowiednia,  ale  wręcz  niezbędna  do  zrozumienia 

 motywacji,  wyborów  oraz  sensów  nadawanych  działaniom  edukacyjnym  i  artystycznym 

 przez  osoby  badane.  Dzięki  niej  możliwe  było  uchwycenie  głębokich  powiązań  między 

 tożsamością,  doświadczeniem  a  praktyką  twórczą  –  powiązań,  które  w  bardziej 

 schematycznych metodach badawczych mogłyby pozostać niewidoczne. 

 “Jedna  z  największych  wartości  (auto)biografii  polega  na  tym,  że  odsyła  ona  do  określonej 

 interpretacji  rzeczywistości  społecznej.  Innymi  słowy,  (auto)biografia  wskazuje  na  życie  jako 

 pewien  projekt,  na  to,  w  jaki  sposób  jest  ono  interpretowane  i  reinterpretowane  za  pomocą 

 opowieści.  Ten  projekt  czy  plan  ma  najczęściej  postać  opowieści  o  własnym  życiu.  [...]Osoby 

 decydujące  się  na  opowieść  o  własnym  życiu  nie  mówią  wszystkiego:  akcentują  fakty,  które 

 wydają  im  się  najważniejsze,  pomijając  te,  które  uważają  za  niewygodne.  Mogą  również 

 interpretować  swoje  życie  tak,  aby  spełniało  ono  społeczne  oczekiwania,  pasowało  do 

 wyobrażeń dotyczących pełnionej przez nich roli. ”  (Kulas, 2013,  s.67, 72) 

 Więc  warto  podkreślić,  że  zastosowanie  tej  metody  w  niniejszych  badaniach  miało 

 szczególne  znaczenie  ze  względu  na  charakter  badanego  środowiska.  Analizowane  zjawisko 

 –  warsztat  twórczo-edukacyjny,  jako  specyficzna  forma  pracy  artystyczno-edukacyjnej, 

 funkcjonuje  w  bardzo  małej  i  niszowej  przestrzeni  społecznej,  skupiającej  ograniczoną  liczbę 

 inicjatorów,  twórców  tej  metody  oraz  osób,  które  kształciły  się  w  jej  ramach  i  kontynuują  te 

 praktyki.  Co  istotne,  wszyscy  uczestnicy  tego  środowiska  znają  się  nawzajem,  współpracują 

 ze  sobą  lub  pozostają  ze  sobą  w  relacjach  zawodowych,  a  często  także  osobistych.  W  takiej 

 sytuacji  sposób  opowiadania  o  własnych  doświadczeniach  zyskuje  podwójne  znaczenie  i 

 wartość  –  z  jednej  strony  umożliwia  uchwycenie  indywidualnej  dynamiki  rozwoju  i 

 tożsamości  zawodowej,  z  drugiej  -  pozwala  na  odtworzenie  obiektywnych  faktów 

 historycznych,  takich  jak  daty,  konteksty  instytucjonalne,  kolejność  wydarzeń  czy  struktura 

 tworzenia się środowiska. 

 167 



 W  badaniach  wykorzystane  zostały  również  elementy  autoetnografii.  Wynika  to  z  faktu, 

 że  temat  pracy  dotyczy  mnie  bezpośrednio  –  zarówno  jako  artystki,  tak  i  edukatorki  –  a 

 zatem  nie  jestem  jedynie  zewnętrznym  obserwatorem  opisywanego  zjawiska,  ale  żywą  i 

 praktykującą  uczestniczką  opisywanych  procesów.  Moja  droga  zawodowa  i  osobista  od 

 wielu  lat  jest  nierozerwalnie  związana  z  obszarem,  który  łączy  sztukę  i  edukację,  a  wiedzę 

 w  tym  zakresie  zdobywałam  m.in.bezpośrednio  poprzez  praktykę  u  twórców  i  inicjatorów 

 opisywanego  nurtu  warsztatu  twórczego  w  Polsce.  W  tej  metodzie,  zdaniem  ….  “...przez 

 pryzmat  poszczególnych  perspektyw  analitycznych  badacze  przyglądają  się  samym  sobie  i 

 swoim interakcjom z innymi  .”  (  t.II  , s.30) 

 “Odwołując  się  do  osobistych  myśli,  emocji,  obserwacji,  własnego 

 sposobu  rozumienia  społecznego  kontekstu  będącego  przedmiotem 

 badania,  badacz  rzuca  światło  na  swoje  całościowe  interakcje  z 

 otoczeniem  społeczno-kulturowym  stanowiącym  kontekst  jego 

 działania.  W  ten  sposób  ujawnia  czytelnikowi  własne  myśli  i  emocje  i 

 czyni je widocznymi dla odbiorcy.”(Kacperczyk,2014, s.45). 

 Pojawiał  się  tym  samym  dodatkowy  kontekst  –  subiektywne  odniesienie  się  do 

 rzeczywistości  społecznej  i  kulturowej,  w  której  badanie  było  osadzone.Analiza  danych  była 

 więc  nie  tylko  procesem  opartym  na  interpretacji  teorii  zebranego  materiału,  ale  także  była 

 rozpatrywana  przez  własny  pryzmat,  głęboko  oparty  na  doświadczeniu  i  refleksji 

 wynikającej  z  własnej  praktyki.  Ta  perspektywa  pozwoliła  mi  uchwycić  niuanse,  złożoność  i 

 wielowarstwowość  badanych  zjawisk,  a  także  nadać  im  znaczenie  osadzone  w  konkretnym 

 kontekście edukacyjnym, społecznym i kulturowym. 

 Wybrany  model  badawczy  wpisuje  się  w  ramy  autoetnografii  analitycznej,  która  –  jak 

 podkreśla  Leon  Anderson  –  opiera  się  na  pięciu  kluczowych  cechach:  „(1)  pełne 

 uczestnictwo  badacza  w  badanym  środowisku  (complete  member  researcher  –  CMR),  (2) 

 refleksyjność  analityczna,  (3)  obecność  własnego  Ja  badacza  w  narracji,  (4)  dialog  z  innymi 

 informatorami  niż  Ja  badacza  i  (5)  zaangażowanie  w  analizę  teoretyczną”  (Anderson,  2014, 

 s.  149).  Wszystkie  te  elementy  były  obecne  w  procesie  badawczym  opisanym  w  niniejszej 

 pracy.  Anderson  dodaje,  że  “Przyjęcie  przez  badacza  statusu  pełnego  uczestnika  pozwala  mu 

 zazwyczaj  doświadczać  najbardziej  fascynującego  rodzaju  etnograficznego  „bycia  tam” 

 (tamże, 2014, s. 151) 

 168 

http://t.ii/


 Perspektywa  twórczyni  i  badaczki  umożliwiła  mi  nie  tylko  formułowanie  pytań  w  sposób 

 uwzględniający  niuanse  praktyki  artystyczno-edukacyjnej,  lecz  także  wejście  w  dialog  z 

 rozmówcami  na  poziomie  doświadczeń  współdzielonych,  a  nie  jedynie  teoretycznie 

 analizowanych.  Interpretacja  danych  w  tym  ujęciu  również  nie  jest  procesem  neutralnym  ani 

 obiektywizującym,  lecz  głęboko  zakorzenionym  w  relacyjności  i  refleksji  nad  własnym 

 umiejscowieniem  w  badanym  świecie.  Moje  doświadczenia  twórcze  i  edukacyjne  stanowiły 

 filtr,  przez  który  odczytywałam  znaczenia,  ale  również  narzędzie,  dzięki  któremu  mogłam 

 dostrzegać złożoność procesów często trudnych do uchwycenia z zewnątrz. 

 Babbie  (2002,  s.78-79),  wyróżnia  kilka  typów  badań  społecznych  ze  względu  na  ich  cel  i 

 funkcję, najważniejsze z nich to: 

 -Eksploracja  -  wiele  badań  społecznych  jest  prowadzonych  w  celu  zgłębienia  danego  tematu 

 lub zapoznania badacza z tym zagadnieniem. 

 -  Opis  -  opisanie  sytuacji  i  zdarzeń.  Badacz  obserwuje,  a  następnie  opisuje  to,  co 

 zaobserwował.  Jednak  dzięki  staranności  i  dokładności  obserwacji  naukowych,  opisy 

 naukowe są zazwyczaj bardziej precyzyjne i dokładne niż opisy o charakterze potocznym. 

 -  Wyjaśnienie  -  badania  opisowe  odpowiadają  na  pytania:  co,  gdzie,  kiedy  i  jak,  natomiast 

 badania wyjaśniające – na pytanie dlaczego. 

 W  przeprowadzonych  badaniach  własnych  każda  z  tych  funkcji  znalazła  swoje 

 odzwierciedlenie.  Analiza  zjawiska  warsztatów  twórczych  miała  zarówno  wymiar 

 eksploracyjny,  jak  i  opisowy  oraz  wyjaśniający.  Moim  celem  było  nie  tylko  pogłębienie 

 pojęcia  warsztatu  twórczego  i  sposobu  jego  funkcjonowania,  ale  także  usystematyzowanie  go 

 teoretycznie,  nadając  jej  bardziej  spójne  i  naukowe  ramy.  W  tym  kontekście  eksploracyjnym 

 chciałam  dowiedzieć  się  jak  postrzegają  warsztaty  twórcze  osoby,  które  mają  wieloletnie 

 doświadczenie  pracując  w  tej  tradycji.  Moja  ciekawość  wynikała  zarówno  z  perspektywy 

 badacza,  jak  i  praktyka  –  jako  osoba  tworząca  własne  dzieła  sztuki,  pracująca  metodą 

 warsztatu  twórczego  i  mająca  własne  doświadczenia  w  dziedzinie  animacji  kultury,  dążyłam 

 do głębszego zrozumienia mechanizmów i dynamiki tej praktyki. 

 Funkcja  wyjaśniająca  w  badaniu  odnosiła  się  przede  wszystkim  do  wyłonienia 

 kluczowych  mechanizmów  rządzących  metodą  warsztatu  twórczego.  Polegała  ona  na 

 zbieraniu  doświadczeń  twórców  i  praktyków  tej  metody,  analizie  ich  perspektyw  oraz 

 poszukiwaniu  wspólnych  elementów  i  podejść,  które  definiują  i  kształtują  tę  praktykę.  W 

 169 



 szczególności  interesowało  mnie  to,  jakie  kompetencje  są  niezbędne  do  skutecznego 

 prowadzenia  warsztatów,  jakie  wartości  i  cele  im  przyświecają,  czy  jest  potrzeba  zmiany 

 nazwy  tego  zjawiska  oraz  jakie  trudności  mogą  pojawiać  się  w  procesie  ich  tworzenia  i 

 realizacji. 

 Próba  stworzenia  usystematyzowanego  obrazu  warsztatu  twórczego  poprzez 

 doświadczenia  i  wnioski,  opisywane  osobami  badanymi  pełniła  funkcję  opisową, 

 przybliżającą  jego  istotę  i  kluczowe  założenia  do  ujęcia  pedagogicznego.  Powstały  opis  w 

 wyniku  analizy  badań  pozwala  na  lepsze  zrozumienie  tej  metody,  jej  potencjału  oraz 

 wyzwań,  które  się  z  nią  wiążą.  Jednocześnie  wskazuje  on  na  potrzebę  dalszej  refleksji  nad 

 rolą  sztuki  w  edukacji  i  społeczeństwie,  a  także  nad  tym,  jak  warsztat  twórczy  może  być 

 postrzegany  w  kontekście  współczesnych  procesów  pedagogicznych,  artystycznych  i 

 społecznych. 

 Badania  były  zorientowane  na  wieloletnią  praktykę  osób  badanych,  co  pozwoliło  na 

 uchwycenie  zarówno  ich  indywidualnych  doświadczeń,  jak  i  szerszego  kontekstu 

 funkcjonowania  warsztatu  twórczego  w  edukacji  ogólnie,  edukacji  artystycznej  oraz 

 praktykach  społecznych.  W  celu  zapewnienia  spójności  analizy  oraz  łatwiejszego 

 usystematyzowania  zebranego  materiału,  zastosowano  metodę  pogłębionych  wywiadów 

 częściowo  ustrukturyzowanych.  Struktura  wywiadu  opierała  się  na  kilku  kluczowych 

 pytaniach,  które  pełniły  funkcję  “szkieletu”  badawczego.  Takie  podejście  pozwoliło  na 

 zrównoważenie  pomiędzy  swobodą  narracji  a  możliwością  porównywania  odpowiedzi  w 

 ramach  analizy  jakościowej.  Podstawowe  pytania  stanowiły  punkt  wyjścia  do  eksploracji 

 tematów  szczególnie  istotnych  dla  badacza.  Dzięki  temu  możliwe  było  stopniowe  tworzenie 

 koncepcji  teoretycznej,  która  nie  tylko  opisuje,  ale  również  systematyzuje  i  wyjaśnia 

 specyfikę  tej  metody.  Podejście  jakościowe  również  miało  na  celu  umożliwienie 

 zrozumienia,  w  jaki  sposób  warsztat  twórczy,  jako  zjawisko  syntetyczne,  może  powodować 

 wzajemnie  przenikanie  i  współdziałanie  pedagogiki,  sztuki  oraz  mieć  wpływ  na 

 społeczeństwo. 

 170 



 4.5.  Dobór  jednostek  do  badań,  organizacja  i  przebieg  badań.  Charakterystyka 

 rozmówców 

 Podstawowym  wyznacznikiem  doboru  uczestników  badania  było  wieloletnie  doświadczenie 

 w  pracy  metodą  warsztatu  twórczego,  praktyka  w  różnych  kontekstach  kulturowych  oraz 

 umiejętność refleksyjnego spojrzenia na własne działania. 

 Szczególnie  badania  jakościowe  wymagają  od  badacza  szerokiej 

 wiedzy  przedmiotowej,  namysłu  nad  specyfiką  ujęcia,  a  także  doboru 

 takich  roz-  mówców,  którzy,  z  punktu  widzenia  podejmowanej 

 problematyki,  „wyczerpią”  zagadnienia,  nasycą  kluczowe  kategorie 

 treścią  i  znaczeniami,  by  następnie  umożliwić  interpretację  i 

 wnioskowanie  możliwie  najbliższe  badanych  obiektów  i  kontekstowi 

 ich funkcjonowania.(Banaszak, 2019, s.108) 

 Przyjmując  tę  perspektywę,  uznałam,  że  najlepszym  rozwiązaniem  będzie 

 przeprowadzenie  pogłębionych  wywiadów  z  osobami,  które  od  lat  działają  w  obszarze 

 warsztatu  twórczego,  a  ich  doświadczenie  pozwala  na  wnikliwe  spojrzenie  na  tę  metodę 

 zarówno  z  perspektywy  artystycznej,  jak  i  pedagogicznej  oraz  społecznej.  Dlatego  wśród 

 respondentów  znaleźli  się  wybitni  specjaliści,  pracujące  metodą  warsztatu  twórczego  – 

 artyści,  pedagodzy  i  animatorzy  kultury,  którzy  byli  zaangażowani  w  rozwój  warsztatu 

 twórczego  od  jego  początków.  Kluczowe  było  także  uwzględnienie  głosu  ich  uczniów  – 

 również  artystów,  pedagogów  i  animatorów  z  wieloletnim  stażem,  którzy  kontynuują  i 

 rozwijają  tę  metodę,  jednocześnie  wprowadzając  do  niej  nowe  elementy  wynikające  z  ich 

 własnych doświadczeń oraz współczesnych wyzwań edukacyjnych i artystycznych. 

 Początkowo  zaplanowano  przeprowadzenie  piętnastu  wywiadów  pogłębionych,  jednak 

 ostatecznie  zrealizowanych  było  trzynaście.  Dwóch  respondentów  odmówiły  udziału  w 

 badaniu, uzasadniając swoją decyzję problemami zdrowotnymi oraz brakiem czasu. 

 Przed  rozpoczęciem  nawiązywania  kontaktu  z  potencjalnymi  respondentami 

 przeprowadziłam  analizę  dostępnych  źródeł  związanych  z  tematyką  działań  -  w  tym 

 wywiadów,  opracowań  artystyczno-teoretycznych,  a  także  dostępnych  materiałów  wideo 

 171 



 dokumentujących  działania  praktyków  tej  metody  albo  wykładów  konferencyjnych.  Celem 

 tej  analizy  było  uzyskanie  szerszego  obrazu  badanego  zjawiska  oraz  wyznaczenia 

 kluczowych  obszarów  wymagających  pogłębionej  eksploracji  podczas  wywiadów 

 pogłębionych. 

 Wszystkie  spotkania  z  rozmówcami  odbywały  się  osobiście,  w  domach  u  badacza  albo 

 badanych,  pracowniach  artystycznych  oraz  miejscach  publicznych.  Wywiady 

 przeprowadzono  w  różnych  miastach,  w  tym  w  Poznaniu,  Warszawie,  Toruniu,  Katowicach, 

 Zielonej  Górze  oraz  Łodzi,  co  umożliwiło  spojrzenie  na  warsztat  twórczy  z  szerszej 

 perspektywy. 

 Przed  rozpoczęciem  rozmów  uczestnicy  byli  informowani  o  tematyce  badania,  i  jego 

 ogólnej  koncepcji.  Równocześnie  zadbano  o  zgodność  z  zasadami  etyki  badań,  podkreślając 

 dobrowolność  udziału,  zasady  poufności  oraz  gwarancję  anonimowości  respondentów. 

 Rozmowy  odbyły  się w  odpowiednich  warunkach  -  cisza,  możliwość  skupienia  się  na 

 tematyce.  Projekt  nie  wiąże  się  z  ryzykiem  etycznym  związanym  z  badaniami 

 prowadzonymi  z  udziałem  ludzi,  ponieważ  obejmuje  jedynie  osoby  pełnoletnie.  Tematyka 

 badania jest neutralna i nie niesie potencjalnych zagrożeń dla uczestników. 

 Jedną  z  trudności  napotkanych  podczas  realizacji  badań,  oprócz  odmowy  udziału  przez 

 dwóch  respondentów,  było  ustalenie  odpowiednich  dla  dwóch  stron  terminów  wywiadów, 

 wynikające  z  napiętych  harmonogramów  zawodowych  oraz  częstych  wyjazdów  służbowych 

 osób  badanych.  W  wielu  przypadkach  proces  umawiania  spotkań  wymagał  wielokrotnej 

 korespondencji, co znacząco wpłynęło na wydłużenie etapu realizacji wywiadów. 

 Niektóre  z  wybranych  osób  były  znane  badaczowi  bezpośrednio,  co  umożliwiło 

 przeprowadzenie  dwóch  wywiadów  pilotażowych  –  jednego  online,  a  drugiego  bezpośrednio 

 w  pracowni  rozmówcy.  Celem  tego  etapu  było  sprawdzenie  narzędzia  badawczego  oraz 

 doskonalenie  jego  struktury.  Rozmowy  próbne  dostarczyły  dużo  cennych  wniosków,  które 

 pozwoliły  udoskonalić  listę  podstawowych  pytań  i  lepiej  dostosować  je  do  głównych  celów 

 badania 

 Respondenci  z  dużym  entuzjazmem  i  zaangażowaniem  podchodzili  do  udziału  w 

 badaniu,  chętnie  dzieląc  się  swoimi  historiami,  doświadczeniami  i  refleksjami  na  temat 

 metody  warsztatu  twórczego.  W  większości  przypadkach  rozmowy  znacznie  przekraczały 

 172 



 zakładany  czas,  co  świadczy  o  wartości  merytorycznej  zebranego  materiału  oraz  głębokim 

 zainteresowaniu osób badanych tematem. 

 Dodatkowo,  zarówno  przed  rozpoczęciem  nagrywania,  jak  i  po  zakończeniu  wywiadów, 

 w  większości  przypadków  rozmowy  spontanicznie  kontynuowały  się  i  toczyły  się  wokół 

 głównych  zagadnień  badawczych.  Respondenci  często  podejmowali  dalszą  dyskusję,  dzielili 

 się  przemyśleniami  na  temat  roli  sztuki  w  edukacji,  znaczenia  warsztatu  twórczego  oraz 

 własnymi  doświadczeniami  i  historiami  z  życia..  Te  nieformalne  rozmowy  również  stanowiły 

 cenne  uzupełnienie  zgromadzonego  materiału  badawczego,  dostarczając  dodatkowych 

 wglądów  i  kontekstów,  które  mogły  umknąć  w  trakcie  samego  wywiadu.  Po  każdej 

 rozmowie  robiono  notatki,  które  stanowiły  uzupełnienie  materiału  dźwiękowego  -  wnioski, 

 przemyślenia.  Opisywano  ogólny  charakter  rozmowy,  stan  psychofizyczny  rozmówcy, 

 reakcje  na  bodźce.  Notatki  te  obejmowały  zarówno  moje  własne  przemyślenia  dotyczące 

 rozmowy,  jak  i  obserwacje  dotyczące  sposobu  wypowiedzi  rozmówców,  ich  stanu 

 psychofizycznego  oraz  dynamiki  interakcji.  Tę  czynność  można  scharakteryzować  jako 

 element  obserwacji  jakościowej:  “Obserwacje  jakościowe  polegają  na  sporządzaniu  notatek 

 o zachowa niach i czynnościach osób w miejscu badania”  (Creswell, s.197). 

 Z  uwagi  na  anonimowość  badań,  w  dalszym  opisie  przebiegu  badań  będę  stosować 

 określenie  „Rozmówca  Nr  (...)”.  Aby  ułatwić  przedstawienie  próby  badawczej  i 

 uporządkowanie  danych,  opis  próby  zostanie  przedstawiony  w  formie  tabeli,  gdzie  zostaną 

 przedstawione:  data,  miejsce  i  miasto  przeprowadzonego  wywiadu,  krótkie  bio  rozmówcy 

 oraz czas rozmowy. 

 173 



 Badany  Miejsce 
 rozmowy 

 Data/Czas 
 rozmowy 

 Bio 

 Rozmówca 
 Nr 1 

 W domu u 
 Rozmówcy 
 Nr 1 

 25.01.24/ 
 190 
 min. 

 Artysta  malarz,  animator  edukacji  przez 
 sztukę.  Studia  na  Państwowej  Wyższej  Szkole 
 Sztuk  Pięknych  w  Poznaniu  (obecnie 
 Uniwersytet  Artystyczny  im.  Magdaleny 
 Abakanowicz  w  Poznaniu).  Liczne  wystawy 
 indywidualne  w  Polsce  oraz  zagranicą. 
 Zajmuje  się  malarstwem  sztalugowym, 
 fotografią,  grafiką  oraz  prowadzi  warsztaty 
 twórcze  z  dziećmi,  młodzieżą  i  dorosłymi  w 
 kraju  i  zagranicą.  Jest  członkiem  Związku 
 Polskich  Artystów  Plastyków.  Prowadził 
 autorską  Galerię  i  Pracownię.  Członek 
 Polskiego  Komitetu  Międzynarodowego 
 Stowarzyszenia  Wychowania  przez  Sztukę 
 InSEA. 

 Rozmówca 
 Nr 2 

 Pracownia 
 Rozmówcy 
 Nr 2 

 15.02.202/ 
 240 
 min. 

 dr  Sztuk  Pięknych,  edukator  z  wieloletnim 
 stażem.  Studia  z  wyróżnieniem  na  ASP  w 
 Poznaniu.  Twórczyni  autorskiej  pracowni 
 artystyczno-edukacyjnej.  Stypendystka 
 Ministra  Kultury  i  Dziedzictwa  Narodowego. 
 Członek  Polskiego  Komitetu 
 Międzynarodowego  Stowarzyszenia 
 Wychowania  przez  Sztukę  InSEA. 
 Uczestniczyła  w  licznych  wystawach  w  kraju 
 i  za  granicą.  Jest  autorką  licznych  działań 
 twórczych  dla  dzieci,  młodzieży,  a  także  dla 
 osób  dorosłych  pochodzących  z  różnych  grup 
 społecznych. 

 Rozmówca 
 Nr 3 

 Pracownia 
 Artystyczna 

 10.03.24/ 
 180 
 min 

 prof.  Sztuk  plastycznych.  Zajmuje  się 
 instalacją,  obiektem,  działaniami 
 multimedialnymi  i  rysunkiem.  Swoje  prace 
 prezentował  na  licznych  wystawach 
 zbiorowych  i  indywidualnych  między  innymi 
 w  Polsce,  Niemczech,  Słowacji,  Finlandii, 
 Austrii,  Szwecji,  Japonii,  Meksyku,  Wielkiej 
 Brytanii,  Litwie,  USA,  Izraelu,  Czechach  i 
 Japonii.  Jego  prace  znajdują  się  w  kolekcjach 
 polskich  i  zagranicznych.  Brał  udział  w 
 licznych  spotkaniach  i  konferencjach 
 dotyczących  edukacji 

 174 



 artystycznej.Zrealizował  kilkadziesiąt 
 warsztatów  autorskich  w  kraju  i  za  granicą. 
 Pełnił  funkcję  Prodziekana,  Prorektora  oraz 
 Rektora Uniwersytetu. 

 Rozmówca 
 Nr 4 

 W domu 
 rozmówcy 
 Nr 4 

 10.05.24/ 
 200 
 min. 

 Artystka  i  pedagog,  projektantka  zdarzeń 
 kreatywnych.  Autorka  licznych  projektów 
 artystyczno-edukacyjnych,  interaktywnych 
 multibooków  dla  przedmiotów  Plastyka  i 
 Historia.  Prowadzi  warsztaty  rozwoju 
 osobistego,  warsztaty  artystyczne  i  zajęcia 
 dydaktyczne.  Rozwija  własne  zainteresowania 
 z  zakresu  rozwijania  postawy  twórczej  u 
 najmłodszych i pielęgnowania jej u dorosłych. 

 Rozmówca 
 Nr 5 

 W pracowni 
 u rozmówcy 
 Nr 5 

 12.06.24/ 
 205 
 min 

 Artystka  wizualna  i  edukatorka.  Zajmuje  się 
 sztuką  książki,  obiektem,  performance, 
 akcjami,  nowymi  mediami.  Swoje 
 zainteresowania  artystyczne  lokuje  na  granicy 
 sztuki  i  edukacji.  Adiunkt  w  Katedrze 
 Edukacji  Wizualnej.  Jest  autorką  licznych 
 wystaw,  działań  twórczych,  publikacji 
 naukowych  z  zakresu  arteterapii  i  edukacji 
 artystycznej. 

 Rozmówca 
 Nr 6 

 W pracowni 
 u Rozmówcy. 

 20.06.24/ 
 250 
 min 

 Niezależny  twórca,  projektant  sytuacji 
 twórczych,  kurator  kultury  współczesnej. 
 Prowadził  warsztaty  Projektowanie  sytuacji 
 twórczych  w  ramach  specjalizacji  Animacja 
 kultury  w  Państwowym  Instytucie.  Twórca 
 kilkudziesięciu  projektów  m.in.  w  Finlandii, 
 Szwecji,  Włoszech,  Rosji,  USA. 
 Współpracował  z  wieloma  artystami  z  Polski  i 
 z zagranicy. 

 Rozmówca 
 Nr 7 

 W  domu u 
 rozmówcy 

 15.07.24./ 
 190 
 min 

 Psycholog,  pedagog,  współtwórczyni 
 programu  edukacyjno  –  artystycznego  w 
 wiodącej  instytucji  kultury  w  Polsce.  Od  28 
 lat  wykładowczyni  akademicka. 
 Współpracuje  z  różnymi  grupami 
 zawodowymi  i  społecznymi.  Projektantka 
 wydawnictw  artystycznych  i  obiektów  sztuki 
 użytkowej  znajdujących  się  w  różnych 

 175 



 kolekcjach  muzealnych  w  Polsce. 
 Projektantka  licznych  projektów 
 artystyczno-edukacyjnych  w  kraju  i 
 zagranicą. 

 Rozmówca 
 Nr 8 

 Przestrzeń 
 publiczna 

 20.08.24./ 
 150 
 min. 

 Artystka  wizualna,  rzeźbiarka,  doktor  nauk 
 społecznych  w  dyscyplinie  pedagogika, 
 specjalistka  ds.  edukacji  kulturalnej  i 
 artystycznej,  stypendystka  Ministra  Kultury  i 
 Dziedzictwa  Narodowego.  Edukuje  do  sztuki 
 i  przez  sztukę  skupiając  się  na  działaniach  w 
 przestrzeni.  Pisze  publikacje  z  zakresu 
 pedagogiki  twórczości,  edukacji  kulturalnej, 
 edukacji  muzealnej.  Autorka  wielu  artykułów 
 z  zakresy  pedagogiki  twórczości  oraz 
 monografii  dot.  Edukacji  przez  sztukę.  Jest 
 wykładowczynią  i  nauczycielką  sztuki. 
 Opracowała  autorski  program  edukacji 
 przestrzennej.  Prowadzi  szkolenia  dla  kadr 
 kultury i edukacji. 

 Rozmówca 
 Nr 9 

 Przestrzeń 
 publiczna 

 10.07.2024. 
 120 
 min 

 Artystka,  pedagog,  doktor  nauk  społecznych. 
 Jej  zainteresowania  naukowe  obejmują 
 pedagogikę  i  psychologię  twórczości,  ze 
 szczególnym  uwzględnieniem  rozwoju 
 zdolności  i  wyobraźni  twórczej  u  dzieci  i 
 młodzieży.  Prowadziła  badania  nad  rozwojem 
 zdolności  i  wyobraźni  twórczej  uczniów.  Jest 
 autorką  licznych  warsztatów 
 artystyczno-edukacyjnych  i  akcji 
 społecznych.  Propoguje  edukację przez  sztukę 
 i do sztuki w Polsce i zagranicą. 

 176 



 Rozmówca 
 Nr 10 

 Przestrzeń 
 publiczna 

 29.08.24./ 
 110 
 min 

 Animatorka  kultury,  projektantka  warsztatów 
 twórczo-edukacyjnych.Koordynatorki 
 programowej  wydarzeń 
 artystyczno-edukacyjnych  oraz  animacji 
 kultury,  skierowanych  do  różnych  grup 
 wiekowych  i  społecznych.  Koordynatorka  i 
 twórczyni  licznych  projektów  w  dziedzinie 
 animacji.  Zaangażowanie  w  rozwój  edukacji 
 szeroko  rozumianej  oraz  popularyzacji  sztuki 
 wśród  najmłodszych  oraz  wspierania  ich 
 kreatywności. 

 Rozmówca 
 Nr 11 

 Pracownia 
 artystki 

 09.09.24./ 
 240 
 min. 

 Artystka,  edukatorka,  zajmuje  się  szeroko 
 rozumianą  edukacją  twórczą  i  estetyczną. 
 Prowadzi  działania  na  rzecz  rozwoju  kultury 
 w  różnych  obszarach  dziedzinowych  i 
 terytorialnych  –  od  lokalnego  do 
 międzynarodowego.  Uczestniczyła  w  licznych 
 wystawach  i  programach  edukacyjnych  w 
 Polsce  i  zagranicą.  Stworzyła  autorską 

 177 



 przestrzeń,  łączącą  funkcję  galerii  sztuki, 
 ekspozycję  przedmiotów  zabytkowych, 
 pracowniami  plastycznymi  i  miejscem 
 spotkań towarzyskich i edukacyjnych. 

 Rozmówca 
 Nr 12 

 Przestrzeń 
 publiczna 

 10.10.24./ 
 370 min. z 
 przerwami 

 Artysta,  pedagog,  profesor  sztuk 
 plastycznych.  Jego  twórczość  obejmuje  ponad 
 260  akcji  społeczno-artystycznych  oraz  liczne 
 warsztaty,  spotkania,  szkolenia,  wykłady.  Brał 
 udział  w  42  wystawach  indywidualnych  i  156 
 zbiorowych,  zarówno  w  kraju,  jak  i  za 
 granicą.  Był  członkiem  grup  artystycznych, 
 angażując  się  w  projekty  łączące  sztukę  z 
 działaniami  społecznymi  i  pedagogicznymi. 
 Ma  kilka  odznaczeń,  m.in.  jest  odznaczony 
 jako Zasłużony Działacz Kultury. 

 Rozmówca 

 Nr 13 

 Biblioteka  14.07.24./ 

 180 

 min 

 Historyczka  sztuki,  kuratorka  i  edukatorka.  Z 
 wykształcenia  pedagożka  i  historyczka  sztuki, 
 zajmuje  się  edukacją  poprzez  sztukę  oraz 
 animacją  społeczną.  Od  1989  realizuje  roku 
 autorskie  projekty  artystyczno-edukacyjne 
 oraz  artystyczno-społeczne.  Zrealizowała 
 około  2000  warsztatów  twórczych  i  akcji  w 
 przestrzeni  miejskiej.  Pomysłodawczyni  3 
 międzynarodowych  konferencji 
 poświęconych  wychowaniu  przez  sztukę. 
 Prowadzi  działalność  wykładową,  publikuje. 
 Współpracuje  z  instytucjami  kultury  w  Polsce 
 i  w  Europie.  Jest  kuratorką  projektu  dot. 
 Wychowania  przez  sztukę  i  do  sztuki. 
 Członkini  P.  K.  Wychowania  Przez  Sztukę 
 InSEA.  Stypendystka  MKiDN.  W  sferze  jej 
 zainteresowań  leży  wspólny  obszar  dla 
 pedagogiki,  psychologii  i  sztuki  wizualnej. 
 Kuratorka 95. wystaw sztuki współczesnej. 

 Mówiąc  słowami  Babbiego  (2000,  s.  133)  “...prawie  nigdy  nie  jesteśmy  w  stanie  przebadać 

 wszystkich  członków  interesującej  nas  populacji  ani  też  przeprowadzić  wszystkich  możliwych 

 obserwacji.”  W  rozmowach  chodziło  badaczowi  przede  wszystkim  o  to,  aby,  odwołując  się 

 do  słów  Simmel’a  (1997,  w:  Banaszak,  2019,  s.101,)  –  „poszukiwać  pewnych  uniwersalnych 

 form w wypowiedziach.” 

 178 



 Aspekty  biograficzne  odgrywały  w  badaniu  kluczową  rolę,  ponieważ  kontekst  życiowy  i 

 zawodowy  badanych  mógł  mieć  istotny  wpływ  na  sposób,  w  jaki  postrzegają  oni  sztukę, 

 edukację  oraz  metodę  warsztatu  twórczego.  Dlatego  wywiady  zostały  podzielone  na  dwie 

 części,  co  umożliwiło  zarówno  zgłębienie  indywidualnych  ścieżek  rozwoju  artystycznego  i 

 pedagogicznego rozmówców, jak i analizę ich podejścia do samej metody warsztatowej. 

 Pierwsza  część  wywiadu  koncentrowała  się  na  biografii  rozmówcy,  obejmując  tematy  roli 

 sztuki  w  życiu  badanych,  własna  twórczość,  motywacje  do  wyboru  ścieżki  artystycznej  oraz 

 decyzja  o  połączeniu  praktyki  artystycznej  z  edukacyjną  albo  animacyjną.  Szczególnie 

 interesowały  mnie  wątki  związane  z  wychowaniem  w  rodzinie,  wpływem  środowiska 

 oświatowego  oraz  wczesnymi  doświadczeniami  artystycznymi,  które  mogły  ukształtować 

 podejście badanych do sztuki i edukacji. 

 Druga  część  rozmowy  dotyczyła  bezpośrednio  metody  warsztatu  twórczego,  refleksje  na 

 temat  form  pracy,  relacji  z  uczestnikami,  roli  sztuki  w  procesie  edukacji.  Analizowałam 

 również  kompetencje  niezbędne  do  tworzenia  i  prowadzenia  tego  typu  działań,  wyzwania 

 napotykane  przez  praktyków  oraz  sposoby  adaptacji  warsztatów  do  różnych  społeczności, 

 instytucji  i  wiekowych  grup  odbiorców.  Taki  podział  wywiadów  pozwolił  na  połączenie 

 perspektywy  indywidualnej  z  analizą  metodyczną,  co  umożliwiło  głębsze  zrozumienie  zasad 

 warsztatu  twórczego  jako  zjawiska  o  interdyscyplinarnym,  wielowątkowym  charakterze, 

 łączącego sztukę, edukację i praktykę społeczną. 

 Druga  część  wywiadu  opierała  się  na  następujących  zagadnieniach  (dyspozycjach  do 

 wywiadu): 

 1.  Geneza warsztatu twórczego: 

 -Jak powstały warsztaty twórczy? 

 -Jakie czynniki mogły przyczynić się do powstania tej metody akurat w polskim środowisku? 

 -W jakim stopniu metoda ta wywodzi się z polskiej tradycji pedagogicznej i 

 artystycznej?/Czy można uznać metodę warsztatu twórczego za zjawisko unikalne dla 

 Polski? 

 2.  Co to jest warsztat twórczy? 

 -Istota warsztatu - jakie są podstawowe czynniki, charakteryzujące warsztat twórczy? 

 - Struktura warsztatu,  scenariusz warsztatu - konstrukcja. 

 179 



 -Rola oceniania w warsztacie twórczym. 

 3. Zadanie twórcze warsztatu 

 - Rola materiałów? 

 -Jak zaprojektować zadanie twórcze? 

 4. Nazwa “warsztat twórczy” 

 -Czy określenie „warsztat twórczy” adekwatnie oddaje charakter tej metody? 

 -Jakie alternatywne określenia, jeżeli są  mogłyby lepiej oddać specyfikę tego rodzaju 

 działań? 

 -Czy istnieją różnice w rozumieniu tego pojęcia w różnych środowiskach (np. edukacyjnym, 

 artystycznym, społecznym)? 

 5.Kontekst międzynarodowy 

 -Czy istnieją/istniały podobne formy działań artystyczno-pedagogicznych za granicą? 

 -Jakie  są  kluczowe  różnice  (jeżeli  są)  między  metodą  warsztatu  twórczego  stosowaną  w 

 Polsce a jej odpowiednikami w innych krajach? 

 6. Charakter warsztatu – sztuka czy pedagogika? 

 -Jakie miejsce w warsztacie twórczym zajmuje aspekt artystyczny, a jakie pedagogiczny? 

 -Czy  warsztat  twórczy  powinien  być  traktowany  jako  autonomiczna  forma  sztuki,  czy  raczej 

 jako narzędzie edukacyjne? 

 -Jakie  inne  aspekty  (społeczne,  terapeutyczne,  edukacyjne)  mogą  stanowić  główne  założenia 

 warsztatu? 

 -Czy  sztuka  pełni  funkcję  wspierającą  inne  procesy  edukacyjne  i  społeczne?  Czy  odrywa 

 kluczową rolę? 

 -Czy osoba prowadząca warsztat powinna być artystą? 

 7. Stan edukacji artystycznej w Polsce 

 -Edukacja artystyczna w szkołach, muzeach, domach kultury. 

 -Postrzeganie sztuki w kulturze szerokiej. 

 8.Kompetencje prowadzącego warsztat twórczy 

 -Jakie kompetencje są kluczowe dla skutecznego prowadzenia warsztatu twórczego? 

 -Czy prowadzący powinien posiadać formalne wykształcenie artystyczne lub pedagogiczne? 

 -Rola  umiejętności  interpersonalnych,  artystycznych,  psychologicznych,  pedagogicznych  i 

 metodycznych w projektowaniu i prowadzeniu warsztatu twórczego? 

 180 



 9. Rola grupy, podejścia osobistego  i prowadzącego w warsztacie twórczym 

 -Rola procesów grupowych w warsztacie twórczym? 

 -Jakie interakcje zachodzą między uczestnikami, a prowadzącym w ramach warsztatu? 

 -Jakie znaczenie ma dynamika grupy (jeżeli ma) w kontekście efektywności warsztatu? 

 -W jaki sposób prowadzący może wspierać i modelować procesy twórcze w grupie? 

 -Najważniejsze cechy prowadzącego, jego postawa. 

 10. Trudności w zrozumieniu metody warsztatu twórczego 

 -Dlaczego metoda warsztatu twórczego jest trudna do zrozumienia i zdefiniowania? 

 -Jakie  bariery  teoretyczne  i  praktyczne  utrudniają  jej  pełne  zrozumienie  i  implementację  w 

 procesy edukacyjne? 

 -Czy istnieją różnice w jej odbiorze w zależności od środowiska, w którym jest stosowana? 

 -Ograniczona popularność metody warsztatu twórczego 

 -Dlaczego  metoda  warsztatu  twórczego  nie  przyjęła  się  szeroko  w  systemie  edukacji  i 

 instytucjach kultury? 

 -Jakie  bariery  instytucjonalne  i  systemowe  ograniczają  jej  zastosowanie?/  Jakie  działania 

 mogłyby przyczynić się do większej popularyzacji tej metody? 

 11. Możliwość nauczania metody warsztatu twórczego 

 -Czy metoda warsztatu twórczego może być nauczana i przekazywana innym? 

 -Jakie są  trudności w uczeniu tej metody (jeżeli są)? 

 12.Uniwersalność metody warsztatu twórczego 

 -Czy warsztat twórczy może być uznany za metodę uniwersalną? 

 -Jakie cechy czynią tę metodę elastyczną i adaptowalną do różnych grup i warunków? 

 -Zalety warsztatu twórczego 

 -Jakie  wartości  edukacyjne,  społeczne  i  artystyczne  niesie  metoda  warsztatu  twórczego?  W 

 jaki sposób może być używana? W jakich środowiskach? 

 -Terapeutyczny aspekt warsztatu. 

 -Jakie  korzyści  warsztaty  twórcze  przynoszą  uczestnikom  w  kontekście  ich  rozwoju 

 osobistego oraz kreatywnego? 

 -Jakie  mechanizmy  sprawiają,  że  metoda  ta  angażuje  i  pobudza  twórcze  myślenie  i  odnosi 

 się do holistycznej modeli edukacji? 

 181 



 Do  wstępnej  analizy  danych  zastosowano  program  MAXQDA,  który  umożliwił 

 identyfikację  podstawowych  wątków  oraz  ogólnych  kategorii  tematycznych.  Jednakże,  ze 

 względu  na  wielowątkowość  oraz  skomplikowany  i  interdyscyplinarny  charakter  badanych 

 zagadnień,  a  także  głęboko  osobiste  i  zindywidualizowane  wypowiedzi  rozmówców,  analiza 

 maszynowa  okazała  się  ograniczona  do  strukturalnego  porządkowania  treści.  Właściwa, 

 pogłębiona  analiza  musiała  zostać  przeprowadzona  w  sposób  tradycyjny  przez  badacza,  z 

 pełnym  uwzględnieniem  kontekstu  narracji  oraz  niuansów  znaczeniowych.  Według 

 Koneckiego  (2019),  badania  jakościowe  są  często  postrzegane  jako  twórcze  z  natury, 

 ponieważ  nie  są  ograniczone  bardzo  ścisłymi  regułami,  co  pozwala  na  pewną  swobodę  i 

 kreatywność.  Tym  samym  niniejsze  badanie  podkreśla  kluczową  i,  w  pewnym  sensie, 

 twórczą  rolę  badacza  jako  interpretatora,  którego  własne  doświadczenie,  wrażliwość  i 

 umiejętność  uchwycenia  wielowymiarowości  dyskursu  pozostają  niezastąpione  w  analizie 

 tak  złożonych  tematów.  Wybrany  sposób  analizy  danych  dokładnie  odzwierciedla  złożoność 

 i  interdyscyplinarność  tematu.  Dla  badacza  kluczowym  było  zachowanie  równowagi  między 

 wykorzystaniem  narzędzi  analitycznych  a  elastycznością  interpretacyjną,  co  pozwala  na 

 pełniejsze  uchwycenie  badanych  zjawisk  o  podobnej  złożoności  -  łączących  pewną strukturę 

 metodyczną z twórczością szeroko rozumianą. 

 4.6. Analiza i interpretacja wyników badań 

 1.  Wątek Biograficzny 

 Pierwsza  część  wywiadu  skupiała  się  na  biografii  rozmówcy.  Padły  pytania,  dotyczące 

 początków  zainteresowania  się  sztuką,  obcowania  ze  sztuką,  własna  twórczość,  motywacje 

 do  wyboru  ścieżki  artystycznej  oraz  decyzja  o  połączeniu  praktyki  artystycznej  z  edukacyjną 

 lub animacją kulturową. 

 Elementy  biograficzne  rozmówców  stanowiły  istotny  wątek  ponieważ  w  każdej 

 rozmowie  zauważalna  była  obecność  indywidualnej  perspektywy,  która  determinowała 

 sposób,  w  jaki  badani  mówili  o  swojej  pracy  twórczej  i  edukacyjnej  w  kontekście  życiowym. 

 Ich  refleksje  i  wybory  były  głęboko  osadzone  w  osobistych  doświadczeniach  –  często 

 związanych  z  momentami  przełomowymi,  sytuacjami  rodzinnymi,  odkryciami,  trudnościami 

 lub  inspiracjami,  które  wpłynęły  na  kształt  ich  drogi  zawodowej.  Wątki  biograficzne  miały 

 182 



 istotne  znaczenie  również  w  kontekście  wyboru  postawy  życiowej  i  zawodowej  uczestników 

 badań.  Dla  wielu  z  nich  decyzja  o  połączeniu  ścieżki  artystycznej  z  edukacyjną  nie  była 

 jedynie  wynikiem  planowania  kariery,  ale  odpowiedzią  na  głęboką  wewnętrzną  potrzebę, 

 zakorzenioną  w  doświadczeniach  z  wcześniejszych  etapów  życia  –  zarówno  tych 

 prywatnych, jak i społeczno-kulturowych. 

 Dziesięć  Rozmówców  pochodziło  z  domów  artystycznych  lub  z  rodzin,  w  których 

 kolekcjonowano  sztukę  i  interesowano  się  nią,  rozwijano  również  wrażliwość  do  kultury  w 

 całości - literatura, muzyka, teatr. 

 W dużej mierze z rodziny… [Rozmówca Nr 10] 

 Miałam  taki  dosyć  inspirujący  dom  -  tata  był  pasjonatem,  mama 

 też  była  pasjonatką….  ale  w  innej  dziedzinie.  U  nas  zawsze  była 

 sztuka,  tata  kolekcjonował  sztukę  i  to,  czego  mnie  nauczył  na 

 przykład,  to  że  nigdy  nie  mieliśmy  kopii  obrazów,  nie  mieliśmy 

 słoneczników  ani  żadnego  tam  Matejki....  Miał  przyjaciół  artystów 

 i  kupował  od  nich  obrazy  albo  też  gdzieś  po  prostu  kupował 

 obrazy.[....]  No  i  literatura…  do  dzisiaj  ja  zachowałam  całą 

 ścianę  jego  książek  i  to  też  była  taka  świętość.  [Rozmówca  Nr. 

 11] 

 Zdecydowania  z  rodziny….  W  sposób  naturalny.  Mój  ojciec  też 

 tworzył,  też  uczył,  też  się  zajmował  warsztatami.  [Rozmówca  Nr 

 3] 

 Ponieważ  mój  ojciec  od  zawsze  interesował  się  sztuką.  I  taka 

 pierwsza  moja  refleksja  to,  jak  miałam  chyba  4  lata,  oglądaliśmy 

 pałac  w  Łańcucie.  I  wtedy  to  było  takie  olśniewające,  wszystkie  te 

 zdobienia,  rzeźby,  obrazy,  no  to  było  wielkie  wrażenie.  A  ponieważ 

 mój  ojciec  miał  takie  zainteresowania,  bardzo  dużo  czytał  o 

 sztuce,  zwiedzał,  to  myślę,  że  gdzieś  tam  obecność  nawet  książek  z 

 historii  sztuki  wzbudziła  we  mnie  takie  ogniska,  dotyczące 

 zainteresowania się w ogóle sztuką.  [Rozmówca Nr 13] 

 183 



 Rodzina  Artystyczna  -  mama  malarka,  ojciec  architekt,  projektant 

 - co więcej mówić?  [Rozmówca Nr 4] 

 Mój  ojciec  był  fotografikiem,  jednym  z  pierwszych,  którzy 

 zakładali  Związek  Fotografików  Polskich.  Więc…  ja  całe  życie 

 obcowałam  ze  sztuką,  z  wernisażami,  bo  ojciec  był  twórczy  i  w 

 związku,  i  w  ZAiKSie  i  tak  dalej.  Chodziłam  na  wernisaże  i  byłam 

 razem,  jako  malutka  dziewczynka,  z  nim  w  ciemni…  [Rozmówca 

 Nr 7] 

 Wszyscy  Rozmówcy  od  wczesnego  dzieciństwa  przejawiali  predyspozycje  artystyczne  – 

 jeśli  nie  były  to  zdolności  plastyczne,  to  przynajmniej  intuicyjne  zainteresowanie  światem 

 sztuki, formą wizualną oraz jej wpływem na stany emocjonalne. 

 Ja  na  etapie  już  w  zasadzie  szkoły  podstawowej  każdą  swoją 

 chwilę  poświęcałam  na  rysowanie,  malowanie  czy  lepienie.  I  ze 

 względu  na  to,  że  moja  mama  studiowała  na  Wydziale  Sztuk 

 Pięknych,  mnie  często  zabierała  do  różnych  pracowni  ceramiki, 

 malarstwa. [Rozmówca Nr 9] 

 Nie  wiem  jak  to  się  stało,  ale  ja  miałem  takie  zdolności 
 odrysowywania,  czyli  naśladowania…  no  najpierw  takich 
 rysunków  które  były  w  podręcznikach  szkolnych  były  i  no  umiałam 
 to  przerysować.  Również  ze  względu  na  to,  że  miałem  takie 
 zadanie  ze  strony  mojej  mamy,  no  która  mnie  właściwie 
 wychowała,  [...]  mama  nie  była  taką  osobą,  można  powiedzieć, 
 bardzo  wykształconą,  była  raczej  osobą  prostą,  [...]  i  ja  po  prostu 
 miałem  taką  chłonność  [...]  i  taki  ideał  bycia  dobrym  uczniem  … 
 to  mnie  w  dużym  stopniu  właśnie  ukształtowało,  no  i  bardzo 
 chciałem  sprawiać  taką  radość  mamie.  Ale  zawsze  wszystko  mnie 
 interesowało, dosłownie wszystko…[Rozmówca Nr12] 

 Dla  Rozmówców  twórczość  odgrywa  bardzo  ważną  rolę  w  każdych  aspektach  życia.  10 

 Rozmówców  są  artystami  zawodowymi.  Mimo  pracy  w  edukacji,  są  aktywni  jako  artyści  - 

 uprawiają  własną  twórczość,  uczestniczą w  wystawach.  Trzech  rozmówców  bez 

 184 



 wykształcenia  artystycznego  podkreślają, że  sztuka  istnieje  w  każdym  aspekcie  ich  życia,  a 

 projektowanie  warsztatów  twórczych  uważają  za  formę  sztuki,  więc  również  są  twórcami. 

 Każdy  z  Rozmówców  podkreślał,  że  uczestnictwo  w  kulturze  jest  dla  nich  bardzo  ważne  - 

 wystawy,  teatr,  filmy.  Obcowanie  ze  sztuką  traktują  jako  naturalną  potrzebę  życiową,  jako 

 źródło nauki i inspiracji. 

 Ale  sztuka  współczesna  mi  jest  potrzebna  do  życia.  Ja  nie  jestem  w 

 stanie  funkcjonować  bez  kontaktu.  Ona  jest  dla  mnie  pożywką 

 przede  wszystkim  intelektualną  i  przełożeniem  tego  na  jakiś  rodzaj 

 komunikatu  za  pomocą  innego  języka  niż  słowo,  no  i  też  w  ogóle 

 do życia..prywatnego też.  {Rozmówca Nr7] 

 Dla  dwóch  Rozmówców  wczesny  proces  twórczy  przebiegał  w  sposób  intuicyjny,  był 

 spowodowany  ciekawością  –  nic  nie  stanowiło  przeszkody  w  rozwijaniu  artystycznej 

 wrażliwości,  wyobraźni,  zdolności  technicznych.  Dodatkowo  otrzymywali  wsparcie  z  rodzin, 

 czasami  wsparciem  było  również  to,  że  nikt  “nie  przeszkadzał”  w  samowychowaniu  i  nie 

 wtrącał się w proces. 

 To się zaczęło od samego początku, czyli jako dziecko byłam takim 

 dzieckiem, które się dużo samo wychowywało i to chyba 

 spowodowało że musiałam wymyślać różne rzeczy… i tą 

 kreatywność sama sobie jakby ćwiczyłam, i pamiętam jakieś 

 zabawy wymyślałam sobie… jak z pudełek od butów robiłam 

 domki. No i oczywiście potem jakiś konkursy w przedszkolu 

 wygrywałam, to dosyć szybko jakoś wygrywałam i to jakoś też 

 pamiętam jakie to było szczęście (śmieje się).  [Rozmówca  Nr 8] 

 Dla  wszystkich  osób  badanych  zainteresowanie  ścieżką  edukacyjną  wynikało  z 

 głębokiego  zainteresowania  drugim  człowiekiem,  z  potrzeby  zrozumienia  jego  potrzeb, 

 doświadczeń oraz chęci wsparcia i pomocy w rozwoju. 

 Zawsze  chciałam  na  edukację.  Bo  bardzo  mnie  edukacja 

 interesowała  i  nie  chciałam  na  żaden  inny  kierunek.  Bo 

 185 



 fascynowało  mnie  w  ogóle  takie  spotkanie  z  drugim 

 człowiekiem.  [Rozmówca Nr 2] 

 Dla  dwóch  rozmówców  to  zainteresowanie  wynikało  nie  tylko  z  osobistych  doświadczeń,  ale 

 było także zakorzenione we wrodzonym poczuciu empatii i wrażliwości. 

 No  pokłosiem  tego  były  moje  zainteresowania,  a  z  drugiej  strony 

 bardzo  mocno  interesowałam  się  dzieckiem.  Miałam  niedobre 

 doświadczenia  jako  uczennica  i  uważałam,  że  dzieci  potrzebują 

 ogromnego  wsparcia  i  już  przed  zakończeniem  pierwszego  etapu 

 studiów,  ten  okres  cieszyński,  ja  właściwie  pracowałam  w  szkole  i 

 uczyłam sztuki.  [Rozmówca Nr 13] 

 Każdy  Rozmówca  na  pewnych  etapach  swojego  życia  dostrzegł  holistycznego  wymiaru 

 edukacji,  który  się  skupia  nie  tylko  na  wiedzę  teoretycznej,  lecz  dotyczy  również 

 pełnowymiarowego  rozwoju  jednostki.  Rozmówcy  podkreślali,  że  edukacja,  w  ich  podejściu 

 holistycznym,  powinna  być  przestrzenią  dialogu,  wsparcia,  empatii  i  twórczej  wymiany.  Dla 

 trzech  Rozmówców  chęć  pokazania  alternatywnej  ścieżki  edukacyjnej  było  również  zachętą 

 do łączenia własnej twórczości z edukacją innych. 

 Wszyscy  Rozmówcy  wielokrotnie  podkreślali,  że  mieli  i  nadal  mają  poczucie  misji  we 

 własnej  twórczości  i  w  dzieleniu  się  swoim  doświadczeniem  z  innymi  poprzez  edukację  - 

 dążenie  do  czegoś,  poszukiwanie  prawdy,  piękna,  dobra,  eksperymentowanie,  doskonalenie 

 siebie. 

 2.Geneza warsztatu twórczego 

 -Jak powstały warsztaty twórczy? 

 -Jakie czynniki mogły przyczynić się do powstania tej metody akurat w polskim środowisku? 

 -W  jakim  stopniu  metoda  ta  wywodzi  się  z  polskiej  tradycji  pedagogicznej  i 

 artystycznej?/Czy  można  uznać  metodę  warsztatu  twórczego  za  zjawisko  unikalne  dla 

 Polski? 

 186 



 Bardzo  ważnym  aspektem  w  badaniach  była  geneza  pojęcia  “warsztat  twórczy”,  w 

 szczególności  na  gruncie  polskim.  Ze  względu  na  niszowy  charakter  zjawiska  warsztatów 

 twórczych  i  jego  ograniczoną  obecność  w  literaturze  naukowej,  a  jednocześnie  szerokie  i 

 wieloznaczne  użycie  samego  terminu  „warsztat”  w  różnych  nie  odnoszących  się do 

 pierwotnego  założenia  kontekstach,  konieczne  było  szczegółowe  wyjaśnienie  tradycji  i 

 źródeł  tego  pojęcia.  Analizując  inne  praktyki  artystyczno-pedagogiczne  oraz 

 artystyczno-społeczne,  w  tym  zagraniczne,  polska  metoda  wydaje  się  być  najbardziej 

 skuteczna  i  mająca  określone  ramy  i  pewne  zasady  pedagogiczno-artystyczne.  Osoby  badane 

 zweryfikowały  hipotezę,  że  proces  kształtowania  idei  warsztatu  twórczego  był  bardzo 

 złożony.  Kluczowe  dla  jego  uformowania  były  przemiany  zachodzące  w  świecie  kultury  w 

 Polsce  w  latach  50  -  okresie  dynamicznego  rozwoju  praktyk  artystycznych  i  działań  w 

 obszarze  upowszechniania  kultury.  Z  wypowiedzi  rozmówców  wynikało,  że  w  tym  czasie, 

 głównie  artyści  i  historycy  sztuki  zaczęli  aktywnie  angażować  się  w  procesy 

 upowszechniania  sztuki,  organizując  festiwale,  zakładając  galerie  oraz  inicjując  wydarzenia 

 otwarte dla szerokiej publiczności. 

 Ta  tradycja  zaczęła  się  od  lat  50,  dużo  się  działo.  To  były  czasy 

 upowszechnienia  kultury  w  PRL  -  wystawy  objazdowe  robili, 

 festiwale,  nawet  powstał  na  uczelniach  nowy  przedmiot  -  “Metody 

 upowszechniania  sztuki”,  to  był  taki  przedmiot  można  powiedzieć 

 artystyczno-społeczno-pedagogiczny,  to  było  zupełnie  coś  nowego, 

 sami  musieliśmy  tworzyć,  wymyślać  program…  [Rozmówca  Nr 

 12] 

 Uważam,  że  w  Polsce  równolegle  działo  się  dużo.  My  nie  wiemy  o 

 tych  zjawiskach,  bo  one  umknęły.  Były  inne  czasy,  nie  było  takich 

 potrzeb jak teraz - wszędzie dokumentacja.  [Rozmówca Nr  4] 

 Trzech  Rozmówców  zaznaczało,  że  bez  względu  na  to,  że  upowszechnienie  sztuki  było 

 mocno  zakorzenione  w  polityce  i  miało  pewne  ograniczenia,  miało  również  swoje 

 pozytywne  aspekty.  Angażowano  studentów  do  działań  alternatywnych  i  społecznych,  co 

 187 



 tworzyło  przestrzeń  do  eksperymentowania  z  nowymi  formami  twórczości  i  interakcji  z 

 odbiorcami. Te działania zapoczątkowali w Polsce rozwój sztuki społecznej. 

 Też  wymyślono,  że  żeby  zaangażować  właśnie  w  tym  kierunku, 

 żeby  studenci  mogli  się  wyzwolić  ze  swoją  sztuką,  w  stosunku  do 

 tej  sztuki  którą  muszą  uprawiać  i  uprawiają  w  pracowniach,  przez 

 profesorów  na  uczelniach,  i  w  związku  z  tym  stworzono  taką 

 instytucję  jak  festiwal  studentów  szkół  artystycznych,  ale  w  tym 

 festiwalu  studentów  szkół  artystycznych  mogli  występować  tylko 

 ludzie,  którzy,  studenci,  którzy  uprawiają  taką  poza  pracownianą 

 sztukę,  interesują  się  jeszcze  innymi  programami,  sami  sobie 

 wytwarzają  program.  Akcje  wśród  ludzi  powstali,  żeby 

 angażować….  te  festiwale  naprawdę  gromadzili  publiczność.  To 

 można  powiedzieć  był  początek  sztuki  społecznej  w  Polsce. 

 [Rozmówca Nr 12] 

 Rozmówcy  wskazywali,  że  to  właśnie  środowisko  artystyczne  stanowiło  główny  ośrodek 

 eksperymentów  z  nowymi  formami  pracy  twórczo-społecznej  oraz  twórczo-pedagogicznej. 

 Koncepcją  warsztatu  twórczego  pojawiła  się  jako  alternatywna  i  nowa  forma  edukacji  - 

 przestrzeni  interaktywnej,  twórczej  i  partycypacyjnej.  Sztuka  społeczna  i  partycypacyjna 

 jako  idea  przyszła  z  zagranicy,  lecz  rozmówcy  wskazywali,  że  w  Polsce  również  bardzo  dużo 

 się  działo  i  te  działania  były  bardzo  sensowne,  cenne  i  często  nowatorskie,  tylko  minusem 

 było  to,  że  nie  były  one  dokumentowane,  nazywane  i  promowane.  Na  zachodzie  to  się 

 rozwinęło  szybciej,  bo  był  inny  ustrój,  współpraca  pomiędzy  instytucjami  się  rozwija 

 szybciej,  powstawały  koncepcje,  ruchy,  metody.  Według  Rozmówców  to,  że  w  Polsce 

 podobne  działania  nie  miały  bardzo  określonego  wymiaru  było  pewnego  rodzaju  atutem  - 

 było  więcej  twórczości,  powstawały  niepowtarzalne,  autorskie  projekty,  łączono  różne 

 dziedziny. 

 Ale  nieprawdą  jest,  że  w  Polsce  ludzie  nie  robili  to  samo,  takich 

 wartościowych  rzeczy,  tylko  w  ukrytych,  wiesz,  nie  na  świeczniku. 

 I  taką  osobą,  która  jest  takim,  według  mnie  przykładem,  jest 

 188 



 Krysia  Betiuk,  nasza  koleżanka  z  InSEA.  która  w  latach 

 siedemdziesiątych  robiła  takie  rzeczy,  które  wyprzedzały  jej 

 uczniów.  ak  Krysia  dostała  pulpę  papierniczą,  to  nie  robiła  kartek, 

 tylko  rzeźby  2,5  metrowe  z  uczniami.  To  jest  dla  mnie  edukatorka, 

 [...]  Po  prostu  w  Polsce  było  wiele  takich  nurtów.  Pokażę  ci 

 jeszcze  książkę,  której  Jasiek  Leksicki,  Wrocławska  Szkoła 

 Przyszłości.  Też  trzeba  ich  wspomnieć.  Oni  też  robili  takie  te 

 śmieszne  działania.  [...]Tych  nur  to  było  wiele.  Wszyscy  się 

 spotykali,  bo  było  uwolnienie.  Bo  kiedyś  się  liczyła  jakość, 

 wiesz?   [Rozmówca Nr 4] 

 W  latach  70-80  artyści  coraz  częściej  odchodzą  od  tradycyjnego  modelu  sztuki 

 skoncentrowanej  na  indywidualnym  akcie  twórczym  na  rzecz  działań  kolektywnych, 

 otwartych  na  współuczestnictwo  odbiorców.  Przekształcali  galerie  w  miejsca  spotkań, 

 dyskusji  i  eksperymentów,  performansów,  organizowali  wydarzenia  w  przestrzeniach 

 alternatywnych,  często  poza  oficjalnym  obiegiem  instytucjonalnym.  Samo  słowo  “warsztat” 

 przyszło z języka angielskiego, bo na początku nie było potrzeby określania  działania. 

 Edukację  artystyczną  i  animację  kultury,  jak  później  to 

 się nazywało,  stworzyli  artyści.  Ta  nazwa  “warsztat”  przyszła 

 chyba  z  angielskiego.  Ja  nie  wiem  kiedy,  kto  pierwszy  użył  tej 

 nazwy,  ale  to  słowo  “workshop”  było  w  angielskim.  Ja  jeszcze 

 używałem  słowa  “akcja”,  ale  w  ogóle”  akcja”  też  było  takim 

 terminem  artystycznym,  z  pola  sztuki  właściwie,  a  nie  z  edukacji, 

 prawda?  [...]Potem,  ale  to  później,  wszedł  do  obiegu,  termin 

 “sytuacje  twórcze”.  Bo  znowuż  w  sztuce  mieliśmy  takie  pojęcie  jak 

 sytuacja,  [...]  my  nazwaliśmy  to  właśnie  warsztat,  ale  też  sytuację 

 twórczą.  Ten  termin,  moim  zdaniem  bardzo  dobrze  opisuje  to,  o 

 czym się zajmuję. [Rozmówca 6] 

 Rozmówcy  wielokrotnie  wskazywali  na  istotny  wpływ  sztuki  -  awangardowych  ruchów 

 artystycznych,  eksperymentalnych  metod  nauczania  oraz  praktyk  opartych  na  partycypacji  i 

 189 



 procesie  twórczym.  Wszyscy  rozmówcy  wskazali  na  to,  że  momentem  pojawianie  się 

 warsztatów  twórczych,  jako  metody  na  gruncie  Polskim  można  oficjalnie  uznać  lata  80. 

 Według  badanych,  najważniejszymi  figurami  w  tym  zjawisku  byli:  grupa  pARTner,  a 

 jednocześnie  Jan  Berdyszak,  który  się zajmował  teatrem,  edukacją  artystyczną  i  również 

 prowadził  warsztaty  twórcze;  oraz  Marcin  Berdyszak,  który  był  również  jednym  z 

 pierwszych osób, rozwijających koncepcję pedagogiczno-artystyczną warsztatu twórczego. 

 I  można  powiedzieć,  że  ta  grupa  pARTner  była  takim  oficjalnym 

 początkiem - oni byli w mainstreamie.  [Rozmówca Nr 4] 

 I  ta  grupa,  w  której  skład  wchodził  Janusz  byszewski,  Wiesław 

 Karolak,  Eugeniusz  Józefowski,  Blanka  Gul-Olszewska  i  Jacek 

 Bukowski.  To  była  taka  grupa  właśnie  tych  artystów,  którzy 

 postanowili  odmienić  polską  edukację  artystyczną  w  sposób  pracy 

 z  dziećmi  i  z  młodzieżą.  Ja  myślę,  że  to  tak  po  prostu  się  złożyło, 

 losowo,  szczęśliwie,  no  bo  każdy  z  nich  inaczej  dochodził  do  do 

 tego  momentu,  w  którym  się  spotkali.  Janusz  Byszewski  miał 

 ciekawe  pomysły  różne  i  pracował,  i  Jacek  Bukowski  też, w 

 redakcji  Plastyka  w  szkole.  No  ale  też  każdy  się  zajmował 

 twórczością.  I  tam  pisali  swoje  artykuły  o  edukacji.  Józefowski  też 

 robił  swoje  różne  takie  autorskie  projekty,  Blanka  była 

 pracownikiem  naukowym  Uniwersytetu  Lubelskiego.  Wiesław 

 Karolak  miał  szerokie  kontakty  zagraniczne  miał  i  prowadził 

 warsztaty  zarówno  w  Finlandii  i  w  Niemczech.  I  później  podjął 

 pracę  w  Akademii  Sztuk  Pięknych  w  Łodzi.  [...]  Teatr  też  duże 

 tutaj  ma  znaczenie,  no  ta  partycypacja,  akcja,  prawda…  Jan 

 Berdyszak  dużo  włożył  w  warsztaty  i  to  od  lat  już  70,  bo  on  się 

 interesował teatrem i pedagogiką, nauczaniem.  [Rozmówca  Nr 1] 

 pARTner,  Berdyszak  i  jeden  i  drugi,  potem  z  takich 

 najwybitniejszych  -  to  LET  Parczewska  z  Byszewskim,  no  w 

 Poznaniu  dużo  się  działo,  Kieszeń  Vincenta,  Tadeusz  Wieczorek  z 

 190 



 Berdyszakiem  organizowali,  Centrum  Sztuki  Dziecka  oczywiście 

 też.  [Rozmówca Nr 2] 

 Propozycja  artystyczno-edukacyjna  warsztatów  twórczych  rozwijała  się  przez  artystów  i 

 bardzo  szybko  zyskała  popularność  i  zaczęła  przyjmować  autorski,  unikalny  kształt.  Z 

 biegiem czasu stała się rozpoznawalnym zjawiskiem nie tylko w Polsce. 

 Pierwszą  wyraźną  propozycją była  grupa  pARTner,  bo  to  jest 

 ważne,  jeżeli  popatrzymy  na  życie  intelektualne,  artystyczne, 

 prawda,  że  to  naprawdę  zaistniało  i  nie  tylko  w  Polsce.  To  nie 

 była  jakaś  fikcja,  czy  jakiś  tam  artykuł,  czy  jakaś  tam  nawet  jakaś 

 fajna  galeria,  tylko  to  była  wyraźna  propozycja 

 twórczo-edukacyjna,  która  weszła  do  obiegu,  o  tym  się  pisało,  o 

 tym  się  dyskutowało,  grupę  zapraszano  z  tą  propozycją,  prawda? 

 To zaistniało absolutnie w obiegu europejskim.  [Rozmówca  6] 

 Fakt,  że  grupę  pARTner  można  uważać  za  oficjalny  początek  rozwoju  metody  wynikało 

 z  tego,  że  grupa  ta  miała  ogromny  potencjał  i  siłę  jako  zbiór  twórczych,  zaangażowanych, 

 pełnych pasji osobowości, mających misję i gotowych do podejmowania nowych wyzwań. 

 Ale  to,  że  była  silna  grupa,  pasjonatów…  i  też,  że  ludzie 

 współpracowali,  spotykali  się,  uczestniczyli  w  konferencjach, 

 jeździli,  łączyli  grunty  -  to  dużo  dało  i  spowodowało,  że  w  pewnym 

 sensie  no  ta  metoda,  jeżeli  można  tak  powiedzieć,  warsztat 

 twórczy,  rzeczywiście się ugruntował tutaj…  [Rozmówca  Nr 9] 

 Ich  działania  nie  ograniczały  się  tylko  i  wyłącznie  do  lokalnych  inicjatyw,  lecz 

 wpisywały  się  w  szerszy,  międzynarodowy  kontekst  rozwoju  sztuki  i  edukacji.  Kluczowym 

 czynnikiem,  który  wpłynął  na  rozwój  idei  warsztatu  twórczego,  był  też  czas,  w  którym  grupa 

 zaistniała  -  uczestnictwo  członków  grupy  w  zagranicznych  wystawach  i  kongresach 

 edukacyjnych,  organizowanych  głównie  przez  InSEA,  spowodowało,  że  działania  te 

 zaistniały na skalę międzynarodową. 

 191 



 Absolutnie  to  było…,  to  było  naprawdę  wtedy  oryginalne, 

 wywrotowe,  nowoczesne,  o  sto  lat  do  przodu.  Znaczy  dzisiaj  to  [ 

 to,  to]  ciągle  jest  awangarda.  Znaczy  to  jest  smutne,  to  znaczy  ja 

 [się  nie  chwalę]  tylko  się  smucę.  Ale  potem  pARTner  rozpoczął  też 

 karierę  międzynarodową.  Bo  jak  to  zaistniało  w  świecie  raz,  drugi, 

 to  w  Europie,  szczególnie  na  kongresach  stowarzyszeń  InSEA, 

 czyli  Międzynarodowego  Komitetu  Wychowania  przez  Sztukę,  to 

 zostało  bardzo  wysoko  ocenione  i  na  paru  kongresach  w 

 Portugalii,  w  Niemczech,  w  Szwecji,  w  Finlandii  działania  te  były 

 gwiazdami,  bo  nie  tylko  mieliśmy  tam  wykłady,  ale  prowadziliśmy 

 też  warsztaty,  pokazywaliśmy  wystawy.  Także  mieliśmy  duże...  i 

 dobre  kontakty,  ale  też  takie  kontakty  rzeczywiście,  które  i 

 wzbogacały  to,  co  się  dzieje,  działo  w  Europie,  ale  też  myśmy  z 

 tego  bardzo  korzystali  oczywiście,  prawda?  Bo  byliśmy  na  bieżąco 

 z tym, co się dzieje na świecie.  [Rozmówca Nr 6] 

 Mimo  tego,  że  w  te  czasu  w  sztuce  było  już  dużo  działań  partycypacyjnych  społecznych, 

 podejście  Polskie  było  zupełnie  inne  i  nowatorskie,  ponieważ  łączyło  w  sobie  różnie 

 dyscypliny  i  zawsze  miało  przemyślany  wątek  edukacyjny.  To  spowodowało  zainteresowanie 

 nową metodą pracy różnych instytucji. 

 Zarówno  w  Europie  Zachodniej,  jak  i  też  w  Stanach 

 Zjednoczonych  już  powszechnie  były  działania  bardziej  społeczne, 

 w  różnych  placówkach  kulturalnych.  No  tylko  właśnie  to  były  to 

 były  działania  czy  działania  realizowane  przez  albo  w  ramach 

 różnych  projektów  zarówno  w  takich  placówkach  jak  galerię,  jak 

 szkoły,  albo  też  rozwijać  się   stała  bardzo  dobrze,  sztuka  poczty. 

 Organizowano  różne  festiwale,  biennale,  działania  dla  dzieci  we 

 współpracy  z  różnymi  instytucjami  i  poprzez  wymianę,  spotkania 

 to  też  przyszło  tutaj,  ale  się  ukształtowało  inaczej  -.  i  właśnie  to 

 był  taki  moment  łączności  sztuki  z  pedagogiką,  powstała  metoda, 

 192 



 była  wykładana  na  uniwersytetach,  cieszyła  się  powodzeniem  za 

 granicą.  [Rozmówca Nr 2] 

 Rozmówcy  wspominali  o  tym,  że  to  był  czas,  kiedy  powstawały  takie  kierunki,  jak 

 edukacja  artystyczna,  animacja  kultury.  Rozgłos  nowej  metody  wzbudził  zainteresowanie 

 różnych  instytucji.  Na  uniwersytetach  zaczęli  pojawiać  się zajęcia,  pracowni  edukacji 

 artystycznej.  Według  Rozmówców  w  Polsce  te  kierunki  cieszyli  się powodzeniem,  bo 

 zajmowali się tym profesjonaliści. 

 Ich  rozwój  czy  zainteresowanie  tą  formą  pracy  i  edukacji, 

 połączeniem  sztuki  i  edukacji  i  praca  z  młodymi  uczestnikami 

 spowodował,  iż  zaczęli  mocno  propagować,  proponować  różnym 

 instytucjom  artystycznym,  tak  jak  biura  wystaw  artystycznych,  tak 

 jak  powołane  Centrum,  Ogólnopolski  [...]się  odbyła  się  sesja 

 naukowa,  na  które  były  również  prezentowane  ich  przemyślenia 

 artystyczno-pedagogiczne,  ich  koncepcję  i  ta  współpraca  z 

 Centrum  Sztuki  Dziecka  później  przez  wiele  lat  była 

 kontynuowana.  [Rozmówca 1] 

 Pojawiały  się  różne  zajęcia  na  uczelniach,  bo  rozwiała 

 się edukacja  artystyczna  w  Polsce,  animacja,  na  UAP  na  przykład 

 pojawiły  się,  zajęcia  z  Marcinem  Berdyszakiem.  ,  które  się 

 nazywały  “Warsztaty  Edukacyjne”  no  i  właśnie  tam  oprócz  tych 

 takich  aspektów  metodyczno-pedagogicznych,  zaczął  się  pojawiać 

 bardzo  silnie  wątek  sztuki  i  kreacji,  mówił  o  tym,  że  my  możemy 

 wykorzystywać  sztukę  do  działań  edukacyjnych,  dla  nas  ta 

 edukacja  rozszerzyła  swój  obszar,  to  znaczy  wyszła  poza  instytucje 

 szkoły  [...]  niesamowicie  rozwijające  to  było  dla  nas  i  nowe  . 

 [Rozmówca Nr 2] 

 Ważnym  aspektem  na  który  wielokrotnie  wskazywali  rozmówcy  było  to,  że  praktyki 

 artystyczne  się łączyły  z  pedagogicznymi  i  psychologicznymi.  Zapraszano  do  współpracy 

 szkoły,  prowadzono  szkolenia  dla  pedagogów.  Działania  na  pograniczu  dyscyplin  i  już  wtedy 

 unikalna  polska  metoda  zapoczątkowały  pojawiania  się Animacji  kultury  w  Polsce.  Fakt,  że 

 193 



 powstawały  przedmioty  animacji  kultury  i  pracowni  edukacji  artystycznej  na  Uniwersytetach 

 spowodowała, że działania te ukształtowały podstawę metodyczną. 

 W  jakiś  sposób  kształtowaliśmy  całą  tę  ideę,  chcąc  czy  nie  chcąc, 

 bo  żeby  uczyć  trzeba  było  już  jakoś  merytorycznie  to  wszystko 

 ułożyć,  powstawała  pewna  określona  koncepcja,  idea.  To  się 

 działo  jednocześnie  z  wieloma  oczywiście  innymi  twórcami  i 

 naukowcami.  [Rozmówca Nr 3] 

 Zmienił  się  system  oświaty  i  się popsuło.  Pojawiły  się te  różne, 

 właśnie  plastyka,  podręczniki,  taka  standaryzacja….wcześniej 

 każdy  nauczyciel  wymyślał  swój  autorski  program.  Ja  w  latach  70 

 ch  wychodziłam  z  dziećmi  do  galerii,  do  muzeów,  wtedy  jeszcze 

 nie  mówiło  się  animacja  kultury,  wiesz….to  się po  prostu  robiło  i 

 tyle.  Metodą  projektów  pracowałam,  no  i  też  tak  intuicyjnie.  Ja 

 byłam  pierwszą  osobą,  która  edukację  artystyczną  przeniosła  do 

 BWA,  do  muzeów,  do  galerii.  To  się teraz  nazywa  animacja 

 kultury,  nie?….wtedy  nie  było  tego,  nie  było  nic.  Na  zachodzie 

 były  różne  takie  nowatorskie  działania,  a  tutaj  no  każdy  robił  po 

 swojemu.  Później  oczywiście  się wymieniali  pomysłami,  kto  tam 

 jeździł  itd,  ale  wiesz,  robili  to  pasjonaci,  artyści,  ci,  którzy 

 się naprawdę znali i komu się chciało.  [Rozmówca Nr  11] 

 Według  rozmówców,  lata  90  -  to  były  złoty  czasy,  polska  animacja  kultury  i  sztuka 

 zaangażowana  cieszyła  się powodzeniem.  Pod  koniec  lat  90  powstał  Instytut  Kultury, 

 działania  twórczo-edukacyjne  były  wykładane  jako  przedmiot  przez  twórców  tej  metody  i 

 promowani  raczej  przez  środowisko  artystyczne  i  antropologiczne.  Rozmówcy  wielokrotnie 

 przywoływali  Andrzeja  Mencwela,  którego  określali  pomysłodawcą  animacji  kultury  w 

 Polsce. 

 Ale  to  zawdzięcza  i  profesorowi  Mecwelowi  i  Leszkowi 

 Kolonkiewiczowi  i  tym  wszystkim  prowadzącym,  Iwona  Kusz, 

 194 



 która  dzisiaj  jest  dyrektorem  Instytutu  Kultury  Polskiej  -  no  to 

 żeśmy się też z nią się zetknęli.  [Rozmówca Nr 7] 

 Akademia  Humanistyczno-Ekonomiczna  zwróciła  się  właśnie  do 

 artystów,  powstał  ten  kierunek,  tam  Wiesław  też  brał,  wśród 

 twórców  był  tego  kierunku,  Krystyan  Zieliński,  Wiesław  Karolak. 

 Weszli  jakby  w  nurt  tego  twórcy  i  stworzyli  taki  przedmiot 

 działania  twórcze.  I  musieli  szereg  ćwiczeń,  są  takie  zeszyty 

 Działania  twórcze.  Basia  Kaczorowska  była  współtwórcą  tego 

 również.  [Rozmówca Nr 4] 

 Natomiast  później  to  się  tak  rozwinęło,  że  to  to  to  w  każdych 

 różnych  wydarzeniach  różnych  instytucji  i  zarówno  uczelni,  jak  też 

 instytucji  kultury,  które  organizowały  różne  wydarzenia 

 artystyczne,  to  zarówno  na  poziomie  miast  miasta  czy  na  poziomie 

 wojewódzki  czy  Polski  czy  czy  Europy  to  to  to  to  one  się  tak 

 rozwinęły  i  i  czy  w  ramach  wymiany  wymiany  międzyuczelnianej  i 

 czy  wymiany  między  placówkami,  no  ale  czy  każdy  rozumie  czym 

 jest  warsztat  i  na  czym  to  polega  to  waśnie  już  jest  inne 

 pytanie.[...]  To  była  edukacja  kulturowa,  a  ta  edukacja,  jak  to 

 powiedziałaś  artystyczna,  no  właściwie  to  tak  się  mieszało,  raz  a 

 artystyczna,  a  raz  kulturowa  no.  Tak  dużym  dużym  nacisk  był  nad 

 polskiej  przynajmniej  uczelniach  na  to,  że  powstawały  te  kierunki, 

 te  pracownie  edukacji  artystycznej  albo  też  pracowni 

 multimedialne,  bo  na  przykład  na  tym  na  Uniwersytecie  w 

 Ostrawie.  [Rozmówca Nr 1] 

 Animacja  kultury  mocno  się  rozwinęła,  w  muzeach,  galeriach  zaczęli  się  pojawiać 

 programy  towarzyszące  dla  różnych  grup  wiekowych,  które  tłumaczą  widzowi  dzieła, 

 poprzez działania wprowadzają w świat artysty. 

 Jednym  z  naszych  zadań  było  przerzucanie  pomoc  tu  między 

 bezradną  osobą,  która  przychodzi,  prawda,  i  styka  się  ze  sztuką 

 195 



 współczesną,  rusza  ramionami,  stuka  się  w  głowę,  myśli,  że  albo 

 ktoś  się  naćpał,  albo  on  też  tak  samo  potrafi,  to  co  to  jest…  I 

 dopiero  w  momencie,  kiedy  zetknie  się  z  takim  procesem  i 

 przejdzie  te  wszystkie  etapy,  to  nagle  się  okazuje,  że  jak  on  ma 

 tylko  zapałki  jako  tworzywo,  to  z  tych  zapałek  on  może  wszystko 

 zrobić.  To  wszystko  jest  ważne.  Jaka  jest  siarka,  jakim  jest  kolorze, 

 czy  ta  zapałka  jest  spalona,  czy  cała,  czy  złamana,  czy  i  tak  dalej,  i 

 tak dalej.  [Rozmówca Nr7] 

 Rozmówcy  również  wielokrotnie  wskazywali  na  ważną  rolę  Jana  Berdyszaka,  który  miał 

 bardzo  duży  wkład  w  rozwój  metody  warsztatu  twórczego,  Marcina  Berdyszaka,  który  uczył 

 tej  metody  studentów  oraz  Magdalena  Parnasow  -  Kujawa,  która  również  bardzo  dużo 

 wniosła  w  rozwój  warsztatów  twórczych  poprzez  prowadzenie  autorskiej  pracowni  projektów 

 i  działań  twórczych.  W  latach  90  powstało  również  bardzo  znaczące  Stowarzyszenie 

 Artystyczno-edukacyjne Magazyn w Poznaniu. 

 Jan  Berdyszak,  on  się  zajmował  warsztatami,  no  i  zaraził  Marcina 

 i  Marcin,  bo  też  była  ta  grupa  pARTner,  ale  Berdyszak  działał 

 osobno  od  lat  70,  była  pracownia  Dziekanka,  ale  on  i  członkowie 

 pARTner  utrzymywali  silne  relacje.  I  właśnie  jak  Marcin  zaczął 

 prowadzić  pracownię,  to  on  jako  [tak]  taki  przykład  właśnie 

 podawał  ich  prace.  Tak,  i  tutaj  była  kwestia  tego  typu,  że  no 

 właśnie  nie  było  za  bardzo  literatury,  to  grono  osób,  które  się 

 zajmowało  warsztatami,  wcale  nie  było  takie  liczne.  No  i  trochę  to 

 tak  trochę  wyglądało,  że  to  się  tak  we  własnym  sosie  dusi.  No  i 

 później,  ważnym  momentem  historycznym  było  powstanie 

 Magazynu  -  stowarzyszenia  twórczo-edukacyjnego,  gdzie  znów 

 była  super  ekipa  -  Tadeusz  Wieczorek,  Marcin  Berdyszak  i  Piotr 

 Pawlak  [...]  Wiesz,  ja  myślę,  że  oni,  no  bo  to  było  tak,  że  ci  ludzie 

 się  wszyscy  spotykali.  I  oni  po  prostu  wiesz,  we  własnym  sosie 

 gdzieś  tam,  bo  to  było  jeden  organizował  coś,  no  to  zaprosił 

 drugiego,  potem  trzeciego.  Ja  dokładnie  nie  wiem,  dokładnie 

 196 



 wiesz  o  relacje  co  z  czyjej  inicjatywy  wychodziło.  Korzenie 

 niemieckie one były bardzo silne.  [Rozmówca Nr 2] 

 Jan  Berdyszak,  Nestor  oczywiście,  współtwórca  Biennale  Sztuki 

 dla  dzieci  w  Poznaniu.  I  ośrodka  chyba.  To  była...  Tak,  to  jest 

 jakby,  no  powiem  tak,  generacja  wcześniej.  Znaliśmy  się  z  Janem. 

 Jan  nas  bardzo  cenił.  No  my  oczywiście  jego  bardzo,  bardzo. 

 Znaliśmy  się.  Potem  spotykaliśmy  się,  dyskutowaliśmy  parokrotnie 

 też  o  naszych  sprawach,  prawda?  Ale  to  rzeczywiście  są  Nestorzy 

 w  ogóle,  znaczy  mówię  o  tym  pokoleniu  wcześniejszym.  I  to  jest  też 

 znamienne  i  to  jest  taka  troszkę  unikalna  sprawa  na  mapie  Europy, 

 że  tak  powiem,  ten  ruch  sztuki  dla  dzieci  w  Polsce  zainicjowali 

 artyści.  Nie  pedagodzy,  nie,  nie  wiem,  jakieś  instytucje  czy 

 stowarzyszenia,  tylko  artyści  z  obszaru  sztuk  wizualnych,  ale  też 

 teatru,  bo  to  było  rzeczywiście,  bardzo  dużo  w  teatrze  się  działo, 

 prawda? Też troszkę literaci i tak dalej, no. [Rozmówca Nr 6] 

 Respondenci  podkreślali,  że  geneza  tej  koncepcji  była  wynikiem  wielu  równoległych 

 zjawisk:  rosnącego  zainteresowania  sztuką  zaangażowaną,  potrzeby  poszerzenia  dostępu  do 

 kultury,  promocja  edukacji  holistycznej,  interdyscyplinarnej  oraz  refleksji  nad  nowymi 

 sposobami  włączania  uczestników  w  działania  twórcze.  Warsztat  twórczy  u  swoich  podstaw 

 nie  był  więc  jedynie  metodą  edukacyjną,  ale  także  przyjmował  różne  formy  - 

 demokratyzacji  sztuki,  edukacji  przez  sztukę,  edukację  myślenia  twórczego  i  budowania 

 nowych  relacji  między  artystą  a  odbiorcą.  Jak  wskazywali  rozmówcy  -  to  była  mocną  

 propozycją intelektualno-twórczą.  Kolejnym  ważnym  wnioskiem,  na  który  wielokrotnie 

 wskazywano  jest  to,  że  ludzie  lepiej  współpracowali.  W  każdej  dziedzinie  byli  specjaliści  z 

 doświadczeniem, którzy łączyli siły. Dzięki temu powstawała jakość i unikatowe podejście 

 Bo  co  Wiesław  zrobił  cennego?  Połączył  środowiska.  Plastycy, 

 muzealnicy,  po  historii  sztuki.  I  chodzi  o  to,  wy  macie  wiedzę  inną, 

 wy  macie  inne  spojrzenie,  zobaczcie,  co  jakościowo  zrobicie 

 razem.  I  to  też  było  fajne.  A  teraz  ludzie  nie  mają kompetencji,  a 

 197 



 robią.  Nie  umieją  współpracować,  są  egoistami…  Bo  jednak 

 ważne  jest  doświadczenie,  bo  jak  nie  tworzysz,  nie  jesteś  artystką, 

 to  jak  Ty  możesz  uczyć  twórczości?  [...]No  i  teraz  są  te  głupie 

 projekty.  System  jest  straszny,  ale  no  nie  jest  nowością,  system 

 zawsze  był,  tylko  już  nie  ma  takich  ludzi.  Był  bunt,  była  inność, 

 myślenie,  twórczość,  teraz  każdy  idzie  i  pisze  projekty  nie  znając 

 się na  tym,  bo  jest  łatwo,  jest  kasa.  Najlepiej  pisać  te,  co  oni  chcą 

 tam u góry.  [Rozmówca Nr 4] 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  w  te  czasu  na  gruncie  artystycznym  powstawało  dużo  działań 

 pod  nazwą  „warsztat”  w  kraju  i  za  granicą.  Jednak  polskie  podejście  do  warsztatów 

 twórczych  było  zupełnie  inne  niż  w  wielu  innych  krajach,  co  potwierdza  założenie,  że  to  jest 

 zjawisko  typowo  polskie.  Na  polskim  gruncie  warsztat  twórczy  nie  sprowadzał  się  do 

 produkcji,  kopiowania  ani  współtworzenia  dzieł  artysty  albo  razem  z  artystą.  Zamiast  tego 

 miał  bardzo  głęboki,  filozoficzny  wymiar,  w  którym  sztuka  często  pełniła  rolę  medium, 

 łącznika  lub  inspiracji  do  procesu  twórczego.  Była  rodzajem  narzędzia  do  refleksji, 

 eksploracji  i  poszukiwania  indywidualnych  ścieżek  wyrazu,  a  nie  celem  samym  w  sobie.  W 

 polskiej  metodzie  narzędzie  artystyczne  zostały  wymieszane  z  psychologicznymi  i 

 przeniesione na grunt pedagogiczny. 

 Część  warsztatów  z  pola  sztuki  w  szczególności  polega  na  tym,  że 

 artyści  mają  pewien  pomysł,  i  pod  hasłem  warsztatu  uczestnicy 

 realizują  pewne  pomysły  osoby  prowadzącej  i  właściwie  trochę 

 funkcjonują  jak  aktor,  trochę  jak  scenografia  i  pracują  na  rzecz, 

 która  tak  naprawdę  jest  chyba  konceptem  i  dziełem  tego  artysty.  I 

 jak  to  widziałem,  to  muszę  powiedzieć,  że  miałem  absolutnie 

 dystans  do  tego,  bo  uważam,  że  to  powinno  funkcjonować  na 

 zupełnie  innej  zasadzie.  To  znaczy,  jeśli  ja  robię  swoje  dzieło  i 

 potrzebuję  czyjejś  obecności,  lub  wykonania  przez  kogoś  czegoś, 

 to  ich  praca  twórcza  jest  bardzo  ograniczona  na  rzecz  mojej  idei. 

 Wobec  tego  warsztat  dla  mnie  jest  czymś  zupełnie  odwrotnym.  To 

 znaczy  ja  staram  się  wygenerować  dla  nich  pewien  problem,  w 

 198 



 którym  oni  będą  mogli  sami  zareagować  i  sami  udzielić  pewnej 

 odpowiedzi.  [Rozmówca Nr 3] 

 No,  w  jakimś  sensie  można  powiedzieć,  że  to  jest  polska  metoda, 

 bo  to  można  powiedzieć,  że  to,  że  te  warsztaty  czy  działania  to 

 było  założenie  artystyczno-edukacyjne,  oparte  na  pedagogice  też  i 

 na  psychologii,  że  to  nie  było  takie  stricte  “odlotowe”, 

 artystyczne…zawsze  była  głębia  w  tych  działaniach.  [Rozmówca 

 Nr7] 

 Badani  z  przykrością  wnioskowali,  że  później  jakość  działań  mocno  spadła,  bo  zrobiła 

 się  moda  na  różne  alternatywne  działania  i  zaczęli  się  tym  zajmować  ludzie  niekompetentni. 

 Jakość  propozycji  na  kierunkach  Edukacja  artystyczna  i  Animacja  kultury  już  nie  była  ta 

 sama.  Ważnym  faktem  na  który  wskazywali  rozmówcy  było  to,  że  pedagogika  jako 

 dziedzina  nie  doszła  do  tego  rodzaju  praktyk.  Mimo  tego,  że  prowadzono  dużo  szkoleń 

 metodycznych,  warsztatów,  seminariów,  warsztat  twórczy  istniały  bardziej  na  gruncie 

 kultury.  Rozmówcy  z  ogromnym  niezadowoleniem  i  przykrością  odnosiłi  się  do  tego,  że 

 dużo  działań  twórczych  są  obecnie  prowadzonych  przez  ludzie  niekompetenctych,  którzy 

 mają mało wspólnego z twórczością, dlatego istnieje potrzeba sprawdzania jakości. 

 Janusz  Byszewski  z  Parczewską  wykształcili  całe  pokolenie 

 wiesz…nie  tylko  animatorów,  ale  dla  pedagogów  też  tam  robili, 

 ale  ludzie  to  wykorzystali  w  zły  sposób,  bo  nie  rozumieli  tej 

 głębi…  Teraz  to  są  tuzy,  które  przyznają  pieniądze  innym  i  mówią 

 że  to  oni.  Niech  oni  namalują  dziesięć  obrazów  i  pogadamy.  Nie 

 można  udawać,  że  jesteś  artystą,  to  albo  jest  albo  tego  nie  ma,  od 

 razu  widać  kto  się  zna  na  sztuce,  a  kto  nie,  dlatego  teraz  jest  taka 

 jakość  tego,  bo  ludzie  się  podszywają  pod  czyjeś  pomysły,  bo 

 swoich nie mają….  [Rozmówca Nr 4] 

 3. Co to jest warsztat twórczy? 

 -Istota warsztatu - jakie są podstawowe czynniki, charakteryzujące warsztat twórczy? 

 199 



 - Struktura warsztatu,  scenariusz warsztatu - konstrukcja. 

 -Rola oceniania w warsztacie twórczym. 

 Wszyscy  rozmówcy  mieli  swoje  własne,  ale  podobne  definicji  i  rozumienia  warsztatu 

 twórczego,  co  jeszcze  raz  podkreśla  go  twórczy  wątek  oraz  pokazuje  wspólne  cechy  tego 

 zjawiska  i  możliwość  stworzenia  pewnego  ogólnego  modelu.  Badania  potwierdziły,  że 

 warsztat  twórczy  nie  jest  typowym  zajęciem  artystycznym  albo  plastycznym,  lecz 

 samodzielną  metodą  o  bardzo  złożonych,  ale  określonych  zasadach  i  strukturze,  która 

 wypracowała  swoją  specyfikę  poprzez  lata  eksperymentowania,  praktyki  i  refleksji. 

 Definiując  warsztaty,  wszyscy  rozmówcy  używali  jednego,  wspólnego  określenia  - 

 spotkanie.  Warsztat  twórczy  według  rozmówców,  to  nie  lekcja,  nie  działanie  jako  takie,  a 

 przede  wszystkim  przestrzeń,  którą  tworzy  prowadzący  wraz  z  grupą,  w  której  spotykają  się 

 sztuka, edukacja, oraz holistyczne podejście do nauki i kreacji. 

 Czym  dla  mnie  jest  warsztat?  Więc  ja  warsztat  opisuje  jako  taki 

 rodzaj  spotkania.  Zawsze  jest  jakiś  kontekst  tego  działania,  jest 

 jakiś  przyczynek  dlaczego  my  się  spotykamy,  czasem  jest  to 

 wystawa,  czasami  jakiś  problem  w  sztuce,  w  filozofii,  czasami  jest 

 tak,  że  to  jest  twórczość  artystów,  których  nie  mamy  na  miejscu  i 

 których  przemycam  przez  pokazy  albo  przez  reprodukcję,  ale 

 zawsze  to  jest  punkt  wyjścia,  bo  tak  naprawdę  potem,  jak 

 pracujemy  no  to  ja  mam  jakiś  zarys  jak  to  ma  wyglądać,  ale  to 

 uczestnicy  decydują  o  tych  aspektach  i  dla  mnie  bardzo  ważny  jest 

 początek  tego  spotkania,  gdzie  jakby  wszyscy  wiedzą  po  co 

 przyszli,  ale  jest  też  taki  duży  kontekst  niedopowiedzi,  żeby  ludzie 

 mogli  sobie  własnej  przestrzeni  w  trakcie  takiego  spotkania 

 poszukać.  [Rozmówca Nr 13] 

 Warsztat  może  być  właśnie  takim  spotkaniem  twórczym,  taką 

 sytuacją  twórczą.  Zazwyczaj  jakby  jednorazowym,  bo  zależy  od 

 zadania…  Może  być  też  rozciągnięty  bardziej  w  czasie[...]No  i  w 

 200 



 warsztacie  ja  dopuszczam  działań  według  jakiegoś  ogólnego 

 założenia,  planu,  który  ja  przyjęłam,  ale  on  jest  do  złamania.  Czyli 

 jeżeli  planujemy  jakieś  działanie  twórcze,  właśnie  z 

 wykorzystaniem  jakiejś  strategii  twórczych,  to  grupa  też  decyduje 

 o  przebiegu.  najważniejszy  będzie  proces,  nie  efekt.  Czyli  efekty, 

 te  wszystkie  zadania,  realizacje  plastyczne,  nawet  bardzo  dobre 

 jakościowo, one nie są celem.[Rozmówca Nr 9] 

 Warsztat  twórczy,  można  powiedzieć,  tak  w  skrócie,  ma  zarażać 

 innych  ludzi,  czyli,  że  jeśli  my  się  zajmujemy  sztuką,  jesteśmy 

 twórcami,  to  mamy  pewne  narzędzia,  których  możemy  użyć  do 

 tego,  by  stworzyć  sytuację,  w  której  spotykamy  się  z  drugim 

 człowiekiem  i  możemy  wspólnie  o  czymś  porozmawiać  i  możemy 

 się  pochylić  nad  pewnym  problemem  twórczym,  który  ma  szansę 

 nas  bardzo  rozwinąć,  rozwinąć  pod  względem  myślenia,  że  może 

 nas  właśnie  ośmielić  w  tym,  że  mamy  prawo  mieć  swoje  zdanie. 

 [Rozmówca Nr 2] 

 Patrząc  na  warsztat  jako  na  spotkanie,  respondenci  podkreślali,  że  bardzo  ważny  jest  tu 

 kontekst  spotkania  -  po  co  się  spotykamy,  z  kim  i  jak  chcemy  spędzić  czas?  Kwestia 

 aktywności  jest  istotna  -  świadomego  wyboru  jakości  spędzania  tego  czasu,  żeby  to  nie  była 

 pusta,  bezrefleksyjna  aktywność,  ,  angażująca  w  przypadkowe  działania,  ale  wartościowa 

 propozycja, pełna treści i głębi. 

 Warsztat,  to  jest  przede  wszystkim  spotkanie  człowieka  z 

 człowiekiem.  I  tu  jest  mi  bardzo  bliskie  to  myślenie,  które  Józef 

 Tischner  wprowadzał  tam  za  Levinasem  i  tak  dalej.  Czyli  to,  co 

 najistotniejsze  na  świecie,  to  jest  to,  co  się  rodzi  między  ludźmi.  W 

 spotkaniu.  To  słowo  “spotkanie”  jest  tu  niezmiernie  ważne, 

 prawda?  W  spotkaniu  człowieka  z  człowiekiem.  No  już  nie  będę 

 tam  wchodził  w  te  głębsze  rejony,  bo  oni  też  dochodzili  tam  do 

 takich  bardziej  metafizycznych  pokładów.  Ale  coś  w  tym  też  jest. 

 201 



 To  znaczy,  jeżeli  w  ten  sposób  patrzymy  na  warsztat  jako  na 

 spotkanie,  czyli  na  najświętszą  rzecz,  jaka  się  może  wydarzyć  na 

 świecie,  że  człowiek  spotyka  człowieka,  no  to  jest  poważna 

 sprawa.  No  i  teraz  można  się  spotkać  z  drugim,  żeby  pomalować 

 nosy,  [śmieje  się],  jak  to  teraz  robią  pseudo  animatorzy,  ale  można 

 się  spotkać,  żeby  przeżyć  i  zbliżyć  się  do  tajemnicy  świata.  No  i 

 teraz  jest  pytanie,  gdzie  ten  warsztat  ma  się  sytuować.  [Rozmówca 

 Nr 6] 

 Respondenci  wskazywali,  że  istotną  cechą  warsztatu  twórczego  jest  fakt,  że  warsztat 

 przede  wszystkim  uczy  myślenia.  Warsztat  -  to  przede  wszystkim  proces,  który  angażuje 

 uczestników  w  refleksję  nad  sensem  działania,  zjawiska  albo  koncepcji.  W  przeciwieństwie 

 do  tradycyjnych  form  edukacji,  w  tym  edukacji  artystycznej  również,  w  których 

 przyswajanie  wiedzy  albo  umiejętności  często  odbywa  się  w  sposób  reprodukcyjny, 

 naśladujący,  warsztat  twórczy  uczy  autentyczności,  współpracy  oraz  pobudza  myślenie 

 krytyczne,  twórcze,  intuicyjne  i  konceptualne,  zachęcając  do  samodzielnego  poszukiwania 

 odpowiedzi,  zadawania  pytań  i  eksperymentowania  z  nowymi  formami  wyrazu  i 

 wypowiedzi. 

 I  tak  naprawdę  warsztaty  są  o  myśleniu,  a  ta  cała  kwestia 

 powiedzmy  jakości  wizualnej  tej  atrakcyjności,  no  to  jest  taka, 

 jaka  jest.  Jedne  prace  są  lepsze  konceptualnie  inne  są  lepsze 

 wizualnie,  a  ta  strona  konceptualna,  strona  wyobrażeniowa  jest 

 trochę  słabsza,  bo  tacy  my  jako  ludzie  jesteśmy.  Jedni  mają  takie 

 predyspozycje,  drugi  takie.  I  przy  tych  warsztatach  te 

 predyspozycje  po  prostu  wychodzą.  Ale  chodzi  o  to,  żeby  postawić 

 kogoś  w  sytuacji  właśnie,  jeszcze  raz  to  podkreślę,  niemożliwości 

 sięgania  po  gotowe,  to  my  to  kreujemy  .  [...]  To  jest  to,  myślę, 

 sytuacja  bardzo  ważna,  bo  oni  się  uczą  tak  naprawdę 

 podejmowania  samodzielnych  decyzji,  które  są  nie  tylko 

 decyzjami  estetycznymi  czy  artystycznymi,  ale  które  są  ważne. 

 Życiowe.  Współpraca,  coś  przytrzymać,  jak  coś 

 202 



 zmontować…praktyczne,  tam  się  wszystko  po  prostu  łączy,  to  nie 

 jest  rozdzielone,  że  teraz  mamy  zajęcia  praktyczno-techniczne,  a 

 teraz  mamy  plastykę,  a  teraz  mamy  jakiś  przedmiot  teoretyczny 

 dotyczący historii, tylko to jest wszystko razem. [Rozmówca Nr 3] 

 Respondenci  wielokrotnie  podkreślali,  że  warsztat  twórczy  nie  jest  formą  nauki 

 określonych  technik,  ale  przede  wszystkim  przestrzenią  swobodnej  ekspresji,  demokracji, 

 interakcji,  twórczości,  filozofii  i  refleksji,  w  której  uczestnicy  mogą  doświadczyć  edukacji 

 holistycznej  i  szeroko  rozumianej  jako  procesu  dynamicznego,  łączącego  doświadczenie 

 indywidualne i wspólnotowe. 

 Ale  to  nie  chodzi  o  warsztaty  definiowane  jako  zajęcia,  które  mają 

 nas  wyposażyć  w  pewne  umiejętności  w  pewną  technikę 

 wykonania.  Oczywiście,  techniki  są  ważne.  No  bo  gdyby  nie 

 techniki  malarskie,  no  to  byśmy  nie  zabrali  się  za  malowanie  w 

 jakimś  stopniu,  prawda?  Znaczy,  znaczy  to  jest  tak,  że  to  nie  jest 

 nie  chcę  przez  to  rozumieć,  że  jakby  nie  było  technik  nie  byłoby 

 malarstwa.  Najpierw  powstawał  gdzieś  tam  malarstwo,  łącznie  z 

 techniką  znaczy  za  pomocą  tych  technik.  Ale  to  nie  chodzi  o 

 rzemiosło,  nie?  Ale  co  z  tego,  że  jest  technika?No  jak  pytanie  jest 

 o sens, nie?  [Rozmówca Nr 2] 

 Technika  jest  drugorzędna,  najważniejsze  jest…To  znaczy,  wiesz, 

 no,  ja  celowo,  świadomie  inspiruję  się  różnymi  artystami, 

 zjawiskami,  czerpię  z  tej  sztuki,  ale  wymyślałam  zawsze  swoje 

 zadanie.  Bo  nawet  jak  byśmy  te  wazy  greckie  robili,  bo  oni 

 zapisywali  swoją  historię,  to  myśmy  zapisali  swoją  historię.  Ale, 

 wiesz,  sztuka  sztuką,  ale  jest  okazja,  żeby  tę  kulturę  poznać,  oraz 

 zastanowić się nad sobą.  [Rozmówca Nr11] 

 No  bo  w  warsztatach  nie  jest  tak,  bo  to  jest  właśnie  ta  różnica,  że 

 nie  ma  czegoś  takiego:  proszę  narysować  słoneczko,  albo  proszę 

 203 



 narysować  pejzaż  z  drzewkiem.  Czyli  wiem,  co  jest  treścią  i  ja 

 sobie  Tak  jak  umiem,  to  narysuję,  czy  tam  namaluję.  A  w 

 warsztatach,  ja  muszę  sobie  sam  zadać  pytanie,  czym  to  ma  być? 

 Czy  to  ma  być  to  słoneczko,  czy  to  ma  być  jeszcze  coś.  Że  ja  mam 

 sam zdecydować.  [  Rozmówca Nr.3] 

 Bardzo  mi  zależy  w  tych  działaniach  na  takim  demokratycznym 

 horyzontalnym  układzie  czyli,  że  możemy  to  przechodzić  razem,  że 

 możemy  też  się  uczyć  razem  i  że  no  właśnie,  jeśli  mówimy  o  tej 

 edukacji  holistycznej,  to  ona  się  nigdy  nie  zamyka,  że  ten  proces 

 trwa  do  końca  życia  i  w  związku  z  tym  też  nie  może  jakby  nigdy  nie 

 ma  tego  momentu  w  ludzkim  życiu  że  “teraz  to  już  wiem 

 wszystko”-  nie,  i  to  jest  dla  mnie  bardzo  ciekawe.  [Rozmówca  Nr 

 8] 

 Podstawowym  aspektem,  na  który  wszystcy  rozmówcy  zwracali  uwagę  jest  to,  że 

 warsztat  twórczy  nie  zakłada  typowego  scenariusza  pedagogicznego  –  jego  struktura  nie  jest 

 narzucona  z  góry  i  jest  bardzo  elastyczna,  ale  również  zakłada  bardzo  precyzyjne  założenie 

 twórczo-edukacyjne,  co  stanowi  pewną  ramę  i  filar  działania.  Kluczowym  elementem  staje 

 się pytanie, które stanowi istotę - zadanie warsztatu i wyznacza jego kierunek. 

 Ta  forma  pracy  nie  jest  taka  łatwa  jak  się wydaje.  Jest  formą 

 otwartą,  ale  ważne  jest  to,  że  warsztat  wymaga  precyzyjnego 

 podejścia  do  działań.  Rzeczywiście  te  “scenariusze”  jeśli  można 

 tak  powiedzieć,  może  lepiej  powiedzieć  zadania,  są  precyzyjne. 

 Wprowadza  się  uczestników  w  pewną  przestrzeń,  pewne  relacje 

 między  nimi  na  bazie  określonego  jakiegoś  konceptu.  [Rozmówca 

 Nr 1] 

 W  zwykłej  lekcji  jest  się  zobowiązanym  zrealizować  temat,  po  kolei 

 zgodnie  z  konspektem,  tak?  Wszystkie  elementy.  W  warsztacie  nic 

 nie  musimy,  nic  nie  musimy,  a  nawet  naszym  obowiązkiem  jest 

 204 



 odejście  od  scenariusza,  kiedy  grupa  tego  potrzebuje.  [Rozmówca 

 Nr 5] 

 Scenariusz  warsztatu  pełni  rolę  elastycznego  szkicu,  który  wyznacza  ogólne 

 ramy  spotkania  -  może  uwzględniać  pewne  etapy  pracy,  planowane  działania, 

 materiały,  jednak  nigdy  nie  determinuje  ścisłego  przebiegu  spotkania.  Zarys 

 warsztatu  zależy od tematu, intencji prowadzącego i również grupy celowej. 

 Taki  plan  scenariuszowy  musi  być,  to  żeby  nie  było  tak,  że  ja  sobie 

 jaja  robię,  ale  to  jak  z  tym  potem  pracujemy,  to  po  prostu  jest, 

 wiesz,  poza  zupełnie  wszelką  dyskusją.  Bo  ja  takich 

 pedagogicznych  tych  scenariuszy  nie  znoszę…to  jest  tragedia,  to 

 jest kompletna tragedia.  [Rozmówca Nr 13] 

 I  dla  mnie  taką  złotą  zasadą  jest  zasada  łączenia  teorii  z  praktyką, 

 ale  praktyka  jest  na  początku,  czyli  wyciągamy  wnioski,  budujemy 

 teorię  po  działaniu.  I  odwracamy  tą  kolejność,  czyli  nie  boimy  się 

 tego,  że  po  drodze  coś  nam  nie  wyjdzie.  I  też  warsztat  twórczy  to 

 zawsze  przełamywanie  stereotypów,  czyli  na  przykład  mamy 

 stworzyć  pracę  rysunkową,  ale  nie  używamy  ołówka.  Musimy 

 znaleźć inne narzędzie, coś, co pozostawi ślad, [  Rozmówca  Nr 9] 

 Warsztat  nie  jest  produkcją,  nie  jest  działaniem  według  reguły,  nie  jest  działaniem 

 szablonowym.  Można  stwierdzić,  że  każdy  warsztat  jest  unikalnym  wydarzeniem,  którego 

 przebieg  jest  współtworzony  przez  wszystkich  obecnych.  Dlatego  proces  twórczy  gra  tutaj 

 kluczową  rolę  -  pojawiają  się  momenty  improwizacji,  nieoczekiwanych  propozycji,  odkryć, 

 relacji i interakcji, które mogą całkowicie zmienić dynamikę spotkania. 

 To  jest  tak  ze  scenariuszem,  że  w  tym  momencie  mamy 

 oksymoron…  że  jeśli  mamy  mieć  jakby  jakiś  warsztat  twórczy  to 

 on  nie  może  mieć  scenariusza,  no  bo  jeśli  jest  scenariusz  to  znaczy 

 że  coś  jakby  jest  ustalone,  więc  nie  ma  tam  miejsca  do  działania 

 twórczego  i  rzeczywiście  tutaj  dla  mnie  bliższy  jest  ten 

 205 



 eksperyment  twórczy,  nie  że  jakby  gdzieś  ja  tworzę  tą  przestrzeń, 

 ale  razem  w  nią  wchodzimy,  razem  ją  badamy  i  potem  to 

 rozwiązanie  też  wychodzi  z  tego  wspólnego  tworzenia,  więc  tutaj 

 jakby  nie  mogę  zakładać  niczego,  ja  mogę  założyć  swój  cel,  tylko 

 nie  w  sposób  “co  ja  chcę  dzięki  temu  osiągnąć”  albo  co 

 konkretnego  mamy  zrobić,  ale  na  zasadzie  tematu,  ogólnej 

 propozycji  działania,  a  każdy  sam  decyduje  jaka  to  będzie  forma  i 

 jaka  koncepcja  i  jakie  rozwiązanie  tego  problemu.  [Rozmówca  Nr 

 8] 

 Na  takim  warsztacie  uczestnik  może  doświadczyć  poczucia 

 sprawstwa.  Że  o  czymś  się  decyduje,  że  ma  się  poczucie  wolności, 

 to  są  dla  mnie  chyba  najważniejsze  elementy  takiego  spotkania. 

 Na  pewno  nie  powinno  być  to  spotkanie,  które  ma  bardzo 

 określony  scenariusz,  na  którym  jest  czysto,  solidnie,  wszystko 

 poukładane  właśnie  niech  ta  przestrzeń  jest  taką  przestrzenią 

 wolności  i  wsparcia  dla  wszystkich  którzy  w  tym  biorą  udział. 

 [Rozmówca Nr 13] 

 Warsztat  twórczy  jest  spotkaniem  nietypowym,  ponieważ  nastawiony  jest  na  proces,  a 

 jego  efekt  końcowy  nigdy  nie  jest  przewidywalny,  dlatego  nie  jest  w  nim  najważniejszy. 

 Każde  takie  spotkanie  przynosi  element  pozytywnego  zaskoczenia  dla  uczestników,  które 

 czasami  polega  nawet  na  bardzo  prostych  czynnikach  -  braku  sztywnych  reguł  i  ściśle 

 określonego  zadania.  Rozmówcy  podkreślili,  że  w  większości  przypadków,  uczestnicy  nie  są 

 przyzwyczajeni  do  swobody  myślenia  i  często  oczekują  konkretnego  planu  działania. 

 Dopiero  w  toku  pracy  zaczynają  się  przyzwyczajać  i  zmagać  się  z  procesem  twórczym, 

 oswajać  niepewność  i  stopniowo  odkrywać,  że  to  właśnie  eksperymentowanie,  uczenie  się  na 

 błędach,  samodzielne  decyzje  i  otwartość  na  nieznane  stanowią  istotę  edukacji  i  budują 

 świadomość. 

 I  druga  sprawa  to  jest  stworzenie  sytuacji,  w  których  nie  da  się 

 korzystać  ze  stereotypowych  odpowiedzi  i  z  gotowych  rozwiązań. 

 206 



 Że  oni  sami  muszą  to  poszukać.  No  i  mówię  tutaj  głównie  o 

 dzieciach,  ale  z  dorosłymi  jest  tak  samo.  Zadanie  będzie  inne,  ale 

 schemat taki sam. I to jest kluczową sprawą.  [Rozmówca  Nr 3] 

 Czasami  mówią  wprost:  czy  mogłaby  Pani  pokazać  pracę, 

 przynajmniej  dwie  albo  trzy,  żebyśmy  wiedzieli  jak  to  zrobić?  Ja 

 mówię  oczywiście,  że  nie,  nie  pokażę.  Możemy  zobaczyć  wspólnie 

 to,  co  Wy  zrobicie,  no  bo  na  ten  moment  jest  to  po  prostu 

 szkodliwe.  [Rozmówca Nr 9] 

 Jeśli  ja  chcę  nauczyć  tworzenia  no  to  tak  naprawdę  muszę  to  przez 

 twórczość  nie  czyli  że  jakby  no  nie  dawanie  bo  to  jest  to  samo  co 

 na  przykład  w  szkole  takiej  już  w  ogóle  uczenia  wszystkiego.  Czym 

 czeka  na  instrukcję  no  to  on  zawsze  będzie  po  prostu  tylko  i 

 wyłącznie  pracownikiem  odtwórczych  tak  że  będzie  dostawał 

 instrukcje  i  zresztą  to  jest  wielki  kłopot  w  tej  chwili  bo  jak  prac 

 czasami  jeszcze  wchodzę  do  szkół  jakieś  tam  są  projekty  to  tak 

 naprawdę  to  jest  moim  zdaniem  największa  bolączka  w  tej  chwili 

 bo  uczniowie  czekają  na  instrukcje  ale  co  ja  mam  z  tym  zrobić  ja 

 nie  wiem  masz  zrobić  jakby  na  końcu  jest  taki  i  taki  problem  i  go  a 

 tak  rozwiązać  no  ale.  Jak  nie  wiem  no  to  wymyśl  jak  nie  i  to  jest 

 najczęściej  rozkładają  ręce  no  bo  jak  to  pani  nie  dała  to  jest  pani 

 złym nauczycielem ani nie dała instrukcji.  [Rozmówca  Nr 8] 

 Tak,  i  ta  potrzeba  schematu  i  otrzymania  recepty,  ona  wynika  też  z 

 nawyków.  I  to  jest  taka  potrzeba  właśnie  zbudowana  nawykami, 

 które  są  kształtowane  już  na  wczesnych  etapach  edukacyjnych.  I 

 studenci,  którzy  decydują  się  na  studia  na  kierunku  chociażby 

 sztuki  mediów  i  edukacji  wizualnej,  oni  też  wspominają,  że  na 

 etapie  szkoły  podstawowej  oni  zazwyczaj  otrzymywali  takie 

 gotowe recepty.  [Rozmówca Nr 6] 

 Często  się  uczestnicy  na  jakiś  tam  zajęciach  obrażają,  bo  oni 

 207 



 chcą  receptę,  nie  rozumieją  najpierw  o  co  chodzi,  że  trzeba 

 pomyśleć.  No  bo  jak  jest  recepta,  to  będą  się  czuli  bezpiecznie,  że, 

 na  przykład  “jak  namalować  niebo?”  Myślę,  że  nie  jesteśmy  w 

 stanie,  przepraszam,  dać  jednoznacznej  odpowiedzi.  Bo  nie  ma 

 normy,  nie  ma  reguły,  bo  niestety  na  pytanie  “jak  namalować 

 niebo?”  to  już  od  razu  się  pojawią:  “ale  chodzi  o  niebo  w  jakiej 

 szerokości  geograficznej?  o  poranku?  wieczorem?  w  dzień 

 burzowy?  w  dzień  słoneczny?”  i  tak  dalej  możemy  teraz  mnożyć, 

 nie?  Tych  wariantów…  i  tak  samo  jest  z  warsztatami,  z  edukacją… 

 i  tu  no  niezbędna  jest  niestety  kompetencja,  mądrość  i 

 świadomość.[  Rozmówca Nr 2] 

 Bo  najważniejszy  jest  ten  proces,  przez,  jakby  proces  -  od 

 koncepcji  do  [do]  finału.  Finałem  nie  musi  być  obiekt  nie  musi  być 

 jakaś  zrealizowana  praca,  bardzo  ważne  jest  to  to  to 

 doświadczenie.  Przez  to  też  poznawanie  siebie  i  poznawanie 

 różnych  perspektyw  w  grupie.  Tego  też  nie  jesteśmy  uczeni.  Na 

 warsztatach  wolno,  jest  wolność,  wolno  zrobić  tak,  jak  się  chce. 

 [Rozmówca Nr 1] 

 Warsztat  twórczy  nie  uwzględnia  ocen.  Każdy  uczestnik  jedynie  może  ocenić  sam  siebie. 

 Rozmowa  końcowa  albo  prezentacja  prac  lub  koncepcji,  przemyśleń  często  zastępuje  ocenę 

 i  jest  również  bardzo  ważnym  elementem  warsztatu  twórczego,  bo  pozwala  na  refleksję, 

 wymianę  myśli  i  pogłębienie  doświadczenia.  Dzięki  podsumowaniu  warsztatu  w  taki  sposób 

 uczestnicy  mogą  spojrzeć  na  swoje  dzieło  albo  przemyślenie  z  innej  perspektywy  i 

 dostrzegają różnorodne perspektywy innych poglądów. 

 I  bardzo  często  uczymy  się  na  tym  etapie  końcowym,  czyli  takie 

 podsumowanie,  zestawienie.  próby  interpretowania,  bo  bardzo 

 ważnym  etapem  na  tym  przedmiocie  są  właśnie  interpretacje,  czyli 

 tam  przestrzeń,  kiedy  grupa  wypowiada  się  nie  na  temat  nawet 

 swojej  pracy,  ale  pracy  innego  autora  czy  autorki.  I  to  też 

 zdejmuje  ciężar  występowania  przed  grupą,  obawy  przed  oceną, 

 208 



 bo  w  warsztatach  jej  nie  ma,  bo  omawiamy  jakby  produkty,  które 

 są takim wspólnym naszym dobrem.[  Rozmówca Nr 9] 

 No  i  właśnie,  ocena….ocena  to  jest  osobny  problem.  Żebyśmy  nie 

 stawiali  ocen,  nigdy.  Mieliśmy  też  problem  na  uniwersytecie,  że 

 tam  był  wymóg  formalny,  żeby  stawiać  i  do  dzisiaj.  Teraz 

 skończyłem  zajęcia  właśnie  na  sztukach  społecznych  i  też  muszę 

 wystawić  oceny,  bo  jest  wymóg.  Ale  oczywiście  tam  inaczej  też 

 działam  z  ocenami,  no  bo  budujemy  inne  relacje.  Ale  na 

 warsztatach  takich  jak  prowadziłem  poza  systemem  edukacyjnym, 

 no  to  w  ogóle  nie  ma  czegoś  takiego  jak  oceny,  takie  ustne  też  i  tak 

 dalej. 

 A  studentom  stawialiśmy,  stawiam  wszystkim,  tym,  którzy  chodzili 

 oczywiście,  taką  samą  ocenę  i  tak  dalej,  żeby  to  nie  było  coś 

 takiego,  żeby  pracujesz  na  ocenę  zewnętrzną,  ktoś  to  ocenia  i  tak 

 dalej.  To  była  też  jedna  z  takich  ważnych  rzeczy.  Bardzo  ważnych. 

 Niestety  ocena  zewnętrzna  jest  na  tyle  zakorzeniona,  [Rozmówca 

 Nr 6] 

 A  później  jest  taki  moment  na  refleksję,  bardzo  dużo  czasu 

 poświęcam  na  to,  żeby  dzieci  opowiedziały,  czy  młodzi  ludzie,  czy 

 dorośli,  czy  niepełnosprawni,  tak  jak  potrafią  o  tym,  co  stworzyli, 

 dlaczego  to  stworzyli.  Nie  “co  to  przedstawia”  tylko  co  chcieli 

 wyrazić  przez  te  prace  i  dla  mnie  tak  naprawdę  efekt  tego 

 warsztatu  nie  jest  istotny,  ale  zadziwiająco  powstają  często 

 przepiękne  dzieła  sztuki  dziecięce  i  czy  dorosłych,  takie  oczywiście 

 no  to  nie  jest  sztuka  wysoka,  taka  artyzm  taki  profesjonalny,  ale  no 

 ci  ludzie  dają  z  siebie  taką  energię,  jak  są  ładnie  poprowadzeni,  to 

 te prace są bardzo interesujące.  [Rozmówca Nr 13] 

 Rozmówcy  wnioskowali,  że  czasami  praca  metodą  warsztatu  twórczego  nie  jest  łatwa,  z 

 powodu  tego,  że  ludzi  nie  są  przyzwyczajeni  do  otwartych  form  pracy.  Według  ich 

 doświadczenia,  nawet  dzieci  przyzwyczajone  są  do  działania  według  reguł  do  takiego 

 209 



 stopnia,  że  najpierw  trzeba  je  „oduczyć”  myślenia  schematycznego,  wytłumaczyć,  że  można 

 inaczej  i  dlaczego.  Tradycyjny  system  edukacji  uczy  nas,  że  istnieje  jedna  właściwa 

 odpowiedź,  jedna  poprawna  ścieżka,  a  każde  działanie,  dodatkowo,  podlega  ocenie.  W 

 efekcie,  kiedy  trafiają  do  działań  otwartych,  polegających  na  procesie,  często  nie  wiedzą,  jak 

 się zabrać do pracy i co zrobić z wolnością. 

 W  ogóle  cała  grupa,  która  przychodzi  i  wie,  że  nie  będzie  w  ogóle 

 za  nic  oceniana  i  że  najważniejszą  wartością  będzie  to,  żeby  oni 

 mieli  kontakt  sami  ze  sobą,  żeby  ustalali  jakieś  etapy,  negocjowali, 

 żeby  po  prostu  patrzyli  sobie  w  oczy  zwyczajnie,  na  żywo  i 

 ustalali, co chcą zrobić.  [Rozmówca Nr 9] 

 Czyli  już  od  samego  tematu,  od  samej  formy,  wszystko  się…, 

 prawda?  Trzeba  mieć  też  zaufanie  do  siebie,  że  się  samemu,  że  Ty 

 podejmujesz  trud  oceniania  czegoś,  co  się  wymyka,  co  nie  jest 

 wystandaryzowane,  więc  jaką  trzeba  mieć,  prawda,  też  przestrzeń, 

 którą  dajesz  innym  ludziom  na  samodzielność.  No  ale  to  zależy  też 

 od  Ciebie,  czy  Ty  jesteś  w  stanie  temu  podobać.  No  najprościej  jest 

 jak  masz  wytyczny,  jak  wiesz  dobrze,  patrzysz  w  ciągach,  patrzysz 

 lepsze,  co  jest  złe,  prawda,  są  jakieś  kryteria,  to  jest  jasne.  I  żebyś 

 jak  najbardziej  chciała,  to  i  tak  na  samym  końcu  środowisko  Cię 

 ściąga w dół.  [Rozmówca Nr 7] 

 Wypowiedzi  Rozmówców  podkreślali  niełatwą  pracę  projektowania  tego  rodzaju  działań. 

 Od  razu  daje  to  do  myślenia  ile  wątków  trzeba  uwzględnić  przy  projektowaniu,  na  ile  rzeczy 

 trzeba reagować na bieżąco, podczas pracy. 

 Dla  mnie  to  jest  też  proces  coś  zaczynasz  masz  ten  czas  na 

 eksplorowanie  i  zmierzasz  do  jakiegoś  finału  nie  to  nie  musi  być 

 materialnych.  To  może  być  jakieś  przeżycie  na  końcu.[...]dla 

 dzieci,  że  chociażby  zmiana  sali,  zmiana  pozycji  działania  i  już  są 

 zachwyceni,  co  w  Poznaniu  było  genialne  na  festiwalu  Kieszeń 

 Vincenta,  to,  że  nie  było  ławek  na  tego…  to  było  na  stojąco  i  była 

 trawa,  działanie  w  naturze  więc  zmiana.  Wyjście  poza  kartkę  A4  i 

 210 



 kredki  czy  tam  ołówki…  zmiana  właśnie  otoczenia,  no  w  szkołach 

 się  tak  jednak,  niestety  się  pracuje  tak  z  tymi  kartami  pracy,  z 

 kartkami, a dzieci mają już dość tego.  [Rozmówca Nr  10] 

 Taki  prawdziwy  warsztat  twórczy,  z  taką  energią  twórczą  sprawia, 

 że  osoby  które  biorą  udział  w  tym  mają  takie  poczucie  zwolnienia, 

 takiego wglądu w coś, uważności.  [Rozmówca Nr.13] 

 4. Zadanie twórcze warsztatu 

 -Projektowanie zadania twórczego. 

 - Rola materiałów. 

 Według  rozmówców,  najbardziej  istotnym  aspektem,  który  leży  u  podstaw  warsztatu 

 twórczego  jest  zadanie  -  problem  twórczy.  To  ono  stanowi  sedno  procesu,  swoisty  motor 

 napędzający  działanie  i  otwierający  przestrzeń  do  pytań  i  refleksji.  Zadanie  twórcze  nie  jest 

 poleceniem  technicznym  czy  precyzyjną  instrukcją,  lecz  raczej  pytaniem  otwartym 

 skierowanym  do  uczestnika,  wezwaniem  do  poszukiwania  i  odkrywania  w  swój  sposób. 

 Istotą  zadania  jest  wywołanie  zaciekawienia,  pobudzenie  wewnętrznej  potrzeby  twórczego 

 działania,  otwarcie  przestrzeni,  w  którym  uczestnik  sam  zaczyna  zadawać  kolejne  pytania  i 

 szukać własnych odpowiedzi. 

 Nie  ma  warsztatu,  jeżeli  jeśli  nie  ma  problemu  twórczego[...]Czyli 

 no  właśnie,  najważniejszy  jest  “wsad”,  bo  my  możemy  ugotować 

 najpyszniejsze  danie,  ale  gdzie  podamy  w  formie,  która  no  nie 

 będzie  właśnie  być  może  nawet,  nie  bójmy  się  nawet  tej 

 estetyzacji,  bo  [bo]  myślę,  że  kwestie  estetyczne  są  bardzo  ważne 

 dla  nas  wszystkich,  nie?  [...]  że  ja  nie  neguję  tych  działań  stricte 

 technicznych.  Ja  to  bardziej  nazwałabym  technicznym, 

 technicznymi  warsztatami,  no  bo  dobrze  mieć  świadomość 

 narzędzia,  to  jest  tak,  jak  na  pewno  trzeba  raz  sobie  pomalować 

 farbą  olejną,  temperą,  żeby  zauważyć  różnicę  pomiędzy  nimi 

 występujące.  Ale  zawsze  jest  mi  trochę  szkoda,  i  właśnie  w 

 momencie,  kiedy  ja  mam  pracować  z  młodymi  ludźmi  nad 

 211 



 opracowaniem  koncepcji,  to  ja  chcę  im  dać  tak  zwanego  maksa. 

 Czyli  owszem,  ta  technika  jest  bardzo  ważna,  bo  za  pomocą  tej 

 techniki  możemy  mówić  o  różnych  treściach,  ale  najważniejszy  dla 

 mnie  jest  ten  wsad,  czyli  ja  najpierw  zawsze  będę  pytać,  a  co  ty 

 chcesz  ugotować?  Co  ty  chcesz  podać?  -  no  to  i  ubierzemy  do  tego 

 opakowanie,  czyli  opakowanie  jest  bardzo  ważne,  i  te  techniki, 

 które  są  proponowane,  one  są  na  pewno  przydatne,  no  bo  no  z 

 jakąś  materią  działamy,  ale  nie  są  najważniejsze  i  szkoda…bo  jeśli 

 angażujemy  czyjś  czas,  to  dlaczego  nie  mamy  pokazać, 

 zaprezentować,  czy  oswoić  uczestnika  z  daną  techniką,  ale 

 możemy  tu  równocześnie  robić  na  treściach  koncepcyjnych, 

 myślowych  . [Rozmówca Nr 2] 

 Mówiąc  o  zadaniu  twórczym,  rozmówcy  podkreślali  istotny  aspekt  sztuki  twórczego 

 podejścia.  Podkreślali,  że  dzieła  sztuka  zawsze  powstają  z  intencją,  w  określonym  celu,  z 

 jakiejś  potrzeby,  j  jakiegoś  powodu.  Artyści  tworzą  po  coś,  a  ich  dzieła,  nawet  przypadkowe  i 

 nieświadome,  są  wyrazem  myśli,  emocji,  reakcji  na  otaczającą  rzeczywistość,  połączeniem 

 różnych  światów..W  warsztacie  twórczym  uczestnik  natychmiast  przyjmuje  rolę  twórcy,  na 

 moment  warsztatu  zostaje  artystą,  ponieważ  staje  przed  wyzwaniem  znalezienia  własnego 

 rozwiązania,  własnej  odpowiedzi  na  zadany  problem.  W  ten  sposób  od  razu  wchodzi  w 

 proces  twórczy,  doświadczając  tego,  co  doświadcza  artysta  -  zmaganie  się  z  problemem 

 twórczym. 

 Zadanie  twórcze  nie  polega  na  technice,  na  efekcie  wizualnym,  nie  ma  również 

 założonego  efektu  końcowego.  Musi  być  wymyślone  i  zaprojektowane  przez  twórcę 

 warsztatu  podczas  projektowania  zadania,  bo  musi  ono  polegać  na  przełamywaniu  pewnych 

 zasad i stereotypów. 

 Jeśli  to  jest  tylko  zrobione  dla  samej  hecy  i  draki,  to  dla  mnie  to 

 jest  za  mało.Ale  jeśli  za  tym  stoi  jakaś  głęboka  refleksja,  to  ja  się 

 pod  tym  absolutnie  podpisuję.  Czy  to  jest  coś  drastycznego,  czy  to 

 jest  coś  obrzydliwego,  czy  to  jest  coś  szokującego,  ale  za  tym  stoi 

 jakaś  refleksja,  głęboka  myśl,  filozofia,  pytanie  -  to  ja  się 

 podpisuję,  jeśli  to  jest  tylko  zrobione  dla  chęci  po  prostu 

 212 



 zaistnienia,  albo  żeby  powstała  jakaś  praca  na  ocenę,  jak  w  szkole 

 robią,  to jest dla mnie jest za mało.  [Rozmówca Nr  4] 

 Każdy  sobie  sam  musi  wyprodukować,  wymyślić  własne  narzędzie, 

 tak…  i  ważne  jest  to,  bo  nie  jest  trudno  znaleźć  jakąś  ciekawą 

 technikę  plastyczną  jako  propozycję  do  zajęć,  ale  pytanie,  do 

 czego  ta  technika  ma  posłużyć?  Po  co?  Jeżeli  nie  ma  głębszego 

 sensu, po co?  [Rozmówca Nr 9] 

 Pytanie  jest  najistotniejszym  aktywnym  narzędziem,  pobudzającym  właśnie  proces 

 twórczy  i  refleksję.  Może  dotyczyć  ono  zarówno  zagadnień  artystycznych,  jak  i  szerszych 

 kwestii  naukowych  czy  egzystencjalnych.  Problem  twórczy,  brak  gotowych  wzorców  inicjuje 

 eksplorację,  skłania  do  własnych  poszukiwań  i  nowych  odpowiedzi,  otwiera  przestrzeń  na 

 wielowątkową twórczość i ekspresję. 

 Zadanie  twórcze  to  jest  właściwie  cały  sens.  To  znaczy…,  żeby 

 odpowiedzi  nie  można  było  zastosować  gotowej,  która  nie  jest 

 dziełem  uczestnika.  Żeby  właściwie  tak  dobrać  pewien  problem, 

 aby  osoba,  biorąca  udział  musiała  sama  po  to  sięgnąć,  stworzyć 

 sobie  to  doświadczenie,  zastanowić  się,  a  nie  mieć  możliwości 

 sięgania  po  gotowe.  Ponieważ  sięganie  po  gotowe  jest  zupełnie 

 naturalną  rzeczą.  Jeśli  chcę  wbić  gwóźdź,  sięgam  po  młotek.  Ale 

 teraz  chodzi  o  to,  żeby  tak  stworzyć  zadanie,  aby  nie  miał 

 możliwości  sięgnięcia  po  ten  młotek.  Wobec  tego  muszę  pomyśleć, 

 co  zrobić,  żeby  ten  metaforyczny  gwóźdź  został  wbity.  Wobec  tego 

 wtedy uruchamia się myślenie.  [Rozmówca Nr 3] 

 Tutaj  można  przywołać  słowa  Oyster  (2002,  s.30)  “Kiedy  po  raz  pierwszy  wcielasz  się  w 

 jakąś  postać  ze  sztuki  lub  przyłączasz  się  do  nowej  grupy,  czujesz  się  niezręcznie  i  nie  wiesz, 

 jak  powinieneś  się  zachować.  Zabiera  to  chwilę,  nim  zorientujesz  się,  na  czym  polega  twój 

 udział  w  całej  „grze”.  W  miarę  upływu  czasu,  czy  to  podczas  prób  na  scenie,  czy  to 

 213 



 aktywności  w  grupie,  zależności  między  poszczególnymi  rolami  stają  się  coraz  bardziej 

 zrozumiałe.  ”  Czyli  uczestnik  wchodzi  w  nową,  nietypową  do  życia  codziennego  rolę,  gdzie 

 musi spojrzeć na sytuację z innej strony. 

 Bardzo  ważną  rolę  w  warsztacie  pełnią  materiały,  ponieważ  muszą  być  dobrane  w 

 odpowiedni  sposób  do  działania.  Nie  są  one  jedynie  narzędziem,  ale  bardzo  ważną  i  aktywną 

 częścią  procesu  twórczego  –  mogą  inspirować,  nadawać  kierunek,  a  nawet  stanowić  główny 

 problem  warsztatu.  Ich  struktura,  właściwości,  możliwości  przekształcania  wpływają  na 

 sposób  podejścia  do  działania  oraz  myślenia  uczestników.  W  zależności  od  grupy  i  rodzaju 

 pracy,  czasami  rezygnuję  się z  typowych  materiałów  artystycznych,  aby  uruchamiać  inne 

 procesy  myślenia  i  również  nie  blokować  uczestników  doborem  takich  materiałów,  do 

 których  są przyzwyczajeni  albo  żeby  nie  wywoływać  automatycznych  skojarzeń  z  oceną 

 umiejętności  i  unikać  typowych  odpowiedzi:  „Nie  umiem  malować”,  „Nie  potrafię  rysować” 

 na widok farb, płótna albo sztalugi. 

 Materiały  mogą  być  również  bezpośrednio  powiązane  z  miejscem  pracy,  w  którym 

 odbywa  się  warsztat,  co  dodatkowo  pogłębia  przeżycie  procesu  mentalnego  i  nadaje  mu 

 unikalny  kontekst.  Często  to  właśnie  nietypowe,  nieoczywiste  materiały  w  stosunku  do 

 kontekstu  pobudzają  twórcze  myślenie  i  uruchamiają  niestandardowe  podejście  do  zadania, 

 ośmielając uczestników na eksperymentowanie i odkrywanie nowych możliwości. 

 Odpowiednie  trzeba  dobierać  materiały,  świadomość  znów…żeby 

 oni  się  nie  obawiali  właśnie  bycia  gdzieś  zmarginalizowanym, 

 żeby  się  nie  obawiali,  że  się  ośmieszą.  W  związku  z  tym  nie  można 

 dawać  im  tego  typu  tworzyw  ani  materiałów,  prawda,  o  których 

 oni  dobrze  wiedzą,  że  oni  nie  namalują,  nie  narysują,  bo  oni  nie 

 umieją  tego  robić  i  nie  chcą.  W  związku  z  tym  wszystkie  te  techniki 

 typowo  plastyczne  odpadają,  dlatego  że  Ty  sama  dobrze  wiesz,  że 

 nie  podejmiesz  tego  zadania.  Więc  to  może  być  tylko  tematy,  które 

 się  porusza,  które  dla  ciebie  są  ważne  z  punktu  widzenia  tego  celu, 

 który  sobie  zostawiłeś.  Prawda?  [...]Naszymi  tworzywami  są 

 różne  materiały.  Słowo  też  jest  na  przykład,  czy  gest,  czy  ruch,  czy 

 performance…  czy…  no,ale  …To  słowo  również  jest  w  sztuce 

 214 



 obecne,  bo  mamy  poezję,  prozę  i  tak  dalej,  ale  też  mówimy, 

 jesteśmy  werbalni,  ale  też  możemy  tworzyć  poezję  konkretną. 

 Każda  właściwie  forma  wyrażenia,  no  gdzieś  może  być  w  obszarze 

 sztuki.  Tylko  my  nie  musimy  tego  akurat  tak  nazywać.  Natomiast  z 

 całą  pewnością  środki  takie,  ale  wiesz,  no  to  ja  nie  wiem  czy 

 można  powiedzieć,  że  to  jest  sztuka.  Jak  używamy  kamieni,  czy 

 używamy,  prawda,  czy  używamy  własnego  ciała,  czy  używamy 

 ubrania,  które  mamy  na  sobie  i  z  niego  coś  tworzymy,  czy  rzeczy, 

 czy  rzeczy  w  plecaku,  to  dzisiaj  wiemy,  że  sztuka  się  tymi 

 przedmiotami  posługuje,  ale  to  jest  raczej  taki  wstęp  do  świata 

 sztuki,  do  rozumienia,  wchodzenia  do  świata  artysty.  [Rozmówca 

 Nr 7] 

 W  warsztacie  twórczym  błąd  jest  również  postrzegany  pozytywnie  i  może  być  ważnym 

 elementem  procesu  twórczego.  Ponieważ  pojęcie  „błąd”  w  tym  kontekście  jest  subiektywne 

 –  każdy  uczestnik  ocenia  swoje  czynności  czy  prace  sam.  Rozmówcy  podkreślali,  że 

 największym  problemem  w  nauczaniu  twórczości  w  szkołach  jest  system  oceniania,  który 

 stoi  wbrew  wszelkim  zasadom  twórczym  oraz  buduje  błędne  rozumienie  twórczości  jako 

 zjawiska.  Takie  podejście  spłaszcza  wymiar  sztuki  i  kształtuje  złe  nawyki  zarówno  w 

 tworzeniu,  jak  i  w  odbiorze  dzieł  sztuki.  Zajęcia  plastyczne  najczęściej  sprowadzają  się  do 

 realizacji  określonych  zadań  według  narzuconych  schematów,  określonych  w  podręcznikach 

 i  programach  nauczania.  Ale  brakuje  w  tym  założeniu  fundamentalnego  pytania:  po  co  robię 

 coś? Dlaczego wybieram taką technikę, a nie inną? 

 Żeby  ludzie  mogli  powiedzieć  tyle,  ile  chcą  powiedzieć,  żeby  od 

 nich  to  zależało,  czyli  cały  czas  to  przenoszenie  tego  punktu 

 kontroli  z  zewnątrz  na  siebie  samego,  czyli  to  co  jest  zmorą 

 edukacji,  pedagogiki,  wychowania,  że  zawsze  ktoś  -  nie  ty,  wie 

 lepiej.  A  ty  się  do  tego  naginasz,  bo  ci  zależy  na  akceptacji,  na 

 promocji,  na  stopniach,  na  zadaniu  do  następnej  klasy,  na 

 dostaniu  się  na  uczelnię,  na  uzyskaniu  akceptacji  mamy,  miłości  i 

 tak dalej.  [Rozmówca Nr 7] 

 215 



 Uczestnicy  rozmów  podkreślali,  że  czasami  obserwują,  że  dobór  materiałów  do  zadań 

 bywa  na tyle nietrafiony, że uruchamia proces odtwórczy zamiast twórczego. 

 To  zależy,  kto  to  robi.  Bo  chodzi  o  świadomość…Ja  uważam,  że 

 powinno  być  miejsce  na  …na  taką  jakość.  Jakie  materiały  - 

 zależy  od  zadania  warsztatu.  W  Finlandii  możesz  mieć  tylko 

 karton,  sznurek  pakowy  i  papier  i  możesz  z  tego  zrobić  wszystko.  A 

 tu  widzimy  często,  że  jest  wariactwo,  przegięcie,  dostają  jak 

 małpy  wszystko,  nie?  Te  papiery,  wszystko  w  tych  kolorach  no  i  co 

 z  tym  zrobisz?  I  po  co  te  kolorki?  I  tak  ludzie  przestali  myśleć.  Ja 

 widziałam  tyle  absurdalnych  realizacji….Ale  jak  już  były  bałwanki 

 z  wacików  do  twarzy  tych  okrągłych,  z  nosem  ze  słomki,  to 

 powiedziałam,  że  wacik  służy  do  wycierania.  A  dlaczego  nie  ma 

 bałwanka  z  podpasek?  Dlaczego  nie?  Fajny  wybór.  Fajny  szczupły 

 będzie.  (śmieje  się)  Nie  przeszkadza  im  bałwanek  z  wacika. 

 Jeszcze na okno przyklejają...  [Rozmówca Nr 4] 

 Jeden  z  rozmówców,  mówiąc  o  zadaniu,  zwrócił  uwagę,  że  jako  społeczeństwo  żyjemy 

 świecie  gotowych  odpowiedzi,  wszystko  nam  już  dostarczają  gotowe,  nie  mamy  czasu 

 zastanowić  się  czy  z  tym  się  zgadzamy  czy  nie.  Zaczynając  od  wczesnego  dzieciństwa  już 

 mamy  gotowe  zabawki,  zabawy,  gry  komputerowe,  potem  gotowe  wzory,  którymi  otaczamy 

 swój  dom,  telefon  nam  podpowiada  co  mamy  zamówić,  obejrzeć  itd.  Warsztat  pozwala 

 zmagać  się  z  problemem,  podejmować  własne  decyzje,  daje  chwile  na  konfrontację,  na 

 zadanie  sobie  pytania:  czy  rzeczywiście  ja  tego  chcę?  Procesy,  które  powstają  na  warsztacie 

 mogą  być  przełożone  na  życie  prywatne  lub  zawodowe.  Ta  uwaga  jest  bardzo  ważna,  bo 

 obecnie  technologia  rozwija  się  dużymi  krokami  i  człowiek  nawet  nie  pisze  już  sam  treści, 

 AI  może  podrzucić  gotowy  pomysł,  tekst,  scenariusz,  opracowanie.  Słowo  “tworzenie” 

 występuje  w  warsztatach  twórczych  w  głębszym  sensie  -  tworzenie  siebie,  twórczej  swojego 

 życia,  decydowanie  o  swoim  życiu.  Czasami  brak  czegoś,  brak  narzędzi  powoduje  postęp, 

 uruchamia  proces  myślenia,  daje  możliwość  stworzenia  nowych,  własnych  treści,  narzędzi, 

 rozwiązań.  Erich  Fromm  (2009,  s.19)  opisuje  róznicy  w  percepcji  jednego  zjawiska  w  rożny 

 sposób:  “Jaki  jest  na  przykład  stosunek  różnych  ludzi  do  lasu?  Malarz,  który  wybrał  się  tam, 

 216 



 aby  malować,  właściciel  lasu,  który  chce  oszacować  swoje  interesy,  oficer  zajmujący  się 

 topografią  tego  terenu,  turysta,  który  pragnie  przyjemnie  spędzić  czas  -  każdy  z  nich  będzie 

 miał  całkowicie  odmienne  pojęcie  o  lesie,  ponieważ  dla  każdego  z  nich  co  innego  jest 

 istotne.”  Podobnie  się dzieje  w  warsztacie,  każdy  z  uczestników,  konfrontując  się z  takim 

 samym  problemem  twórczym,  będzie  go  rozwiązywać  w  swój  sposób,  będzie  patrzył  na  ten 

 problem w swój sposób, oparty na swoich własnych doświadczeniach, wiedzy i umiejętności. 

 Bardzo  ważnym  aspektem  jest  zadanie  twórcze  warsztatu. 

 Wcześniej  dziecko  samo  sobie  wymyślalo  zabawy.  [...]  Dziecko  jest 

 w  stanie  obdarzyć  krzesło,  jest  w  stanie  dokonać  pewnej 

 transformacji  w  wyobraźni  i  to  krzesło,  na  którym  siedzi,  je  zupę 

 może  być  koniem,  może  być  drugim  człowiekiem,  nawet  może  być 

 elementem,  który  coś  tam  podtrzymuje  w  zabawie.  Sytuacja 

 nadawania  tych  znaczeń,  tego  wyobrażenia  bardzo  szczególnego, 

 wynikała  głównie  w  sytuacji  braku.  To  znaczy,  jeśli  dziecko  nie  ma 

 gotowych  elementów,  to  albo  samo  je  wytwarza,  albo  nie  mogąc 

 tego  wytworzyć,  nakłada  tą  projekcję  własnego  wyobrażenia  i  ten 

 przedmiot  nawet  codziennego  użytku  nagle  ma  tą  moc  i  staje  się 

 czymś  innym.  W  świecie  dorosłych  można  powiedzieć,  że  to  już  nie 

 funkcjonuje,  może  to  jeszcze  funkcjonować  w  sztuce.  I  to  jest  jakby 

 rzecz  tutaj  kluczowa.  Druga  rzecz,  która  jest  bardzo  istotna,  która 

 mnie  interesowała,  to  to,  że  wraz  z  rozwojem  cywilizacji  zabawki, 

 cały  przemysł  zabawkowy,  projektowanie  gier  komputerowych, 

 czyli  organizowanie  zabaw,  ale  i  organizowanie  spędzania  czasu, 

 staje  się  gigantycznym  przemysłem,  w  którym  tak  naprawdę 

 zostawia  się  coraz  mniej  wolnego  miejsca  na  własną  wyobraźnię  i 

 robienie  czegoś  samemu.  Warsztat  właśnie  daję  taką  możliwość. 

 [Rozmówca Nr 3] 

 Rosołowicz  (1962,s.8),  rozważając  na  temat  sztuki  konceptualnej  i  rozwijając  swoją  idee 

 o  działaniach  neutralnych,  pisał:  “  Idea  świadomych  działań  neutralnych  pomyślana  została, 

 początkowo,  jako  obrona  czy  też  uzasadnienie  wolności  sztuki  –  sztuka  nie  musi  niczemu 

 217 



 służyć,  powinna  być  formą  o  funkcji  bezwzględnej,  bo  tylko  wtedy  jest  prawdziwie  twórcza, 

 stwarza  szanse  wymyślania  nowych  form  materialnych  i  niematerialnych  o  funkcji  względnej 

 (celowej)”  .  Więc  warto  dodać,  że  działania  twórcze,  mają  dostęp  do  podświadomości,  do 

 intuicyjnych  czynności,  które,  jeżeli  zaistnieją  podczas  warsztatu,  mogą  znaleźć  swoje 

 odbicie w życiu osoby albo otrzymać znacznie później. 

 5. Nazwa “warsztat twórczy” 

 -Czy określenie „warsztat twórczy” adekwatnie oddaje charakter tej metody? 

 -Jakie alternatywne określenia  mogłyby lepiej oddać specyfikę tego rodzaju działań? 

 -Czy  istnieją  różnice  w  rozumieniu  tego  pojęcia  w  różnych  środowiskach  (np.  edukacyjnym, 

 artystycznym, społecznym)? 

 Wszyscy  rozmówcy  w  bardzo  krytyczny  i  emocjonalny  sposób  odnosili  się  do  obecnego 

 nadużywania  słowa  „warsztat”  i  “warsztat  twórczy”,  “warsztat  kreatywny”,  zauważając,  że 

 termin  ten  utracił  swoją  pierwotną  wagę,  znaczenie  i  głębię.  Odwołując  się  do  własnych 

 doświadczeń  praktycznych  w  ramach  autoetnografii,  mogę  stwierdzić,  że  istnieje  poważny 

 problem  z  jednoznacznym  określeniem  tego  rodzaju  działań.  Warsztat  twórczy  wydaje  się 

 terminem  trafnym  i  chwytliwym,  jednak  jego  nadużywanie  w  różnych  przypadkowych 

 kontekstach  doprowadziło  do  licznych  nieporozumień.  Prowadząc  działania  twórcze, 

 nierzadko  stoję  przed  koniecznością  szczegółowego  wyjaśniania  uczestnikom,  nauczycielom 

 czy  rodzicom,  na  czym  dokładnie  polega  sens  tego  podejścia  i  dlaczego  różni  się  ono  od 

 tradycyjnie rozumianej lekcji czy zajęć plastycznych. 

 Nieporozumienia  najczęściej  wynikają  z  faktu,  że  w  warsztacie  twórczym  nie  rezultat  ani 

 efekt  końcowy  jest  najważniejszy,  lecz  proces  –  sposób  myślenia,  refleksja  i  nowe 

 doświadczenia,  które  rodzą  się  w  trakcie  działania.  To  one  stanowią  istotę  tego  podejścia. 

 Wartości  wizualne,  estetyczne  czy  formalne  dzieła  powstałego  podczas  warsztatu  schodzą  na 

 dalszy  plan,  ponieważ  nie  one  decydują  o  znaczeniu  i  wartości  edukacyjnej  całego  procesu. 

 Takie  rozumienie  warsztatu  bywa  jednak  źródłem  frustracji  i  niezadowolenia  wśród 

 niektórych  nauczycieli  czy  rodziców,  którzy  przyzwyczajeni  są  do  innego  systemu 

 edukacyjnego opartego na mierzalnych efektach, ocenach i porównaniach. 

 218 



 Badani  podkreślali,  że  powstał  duży  chaos  i  zamieszanie,  dlatego,  że  z  powodu  mody  na 

 to  pojęcie,  określa  się  mianem  “warsztat”  niemal  każde  spotkanie  czy  szkolenie,  niezależnie 

 od  jego  charakteru,  co  prowadzi  do  rozmycia  całej  istoty  i  idei  warsztatu  twórczego  jako 

 przestrzeni  twórczości,  procesu,  eksperymentu  i  refleksji.  Zwracali  uwagę,  że  w  wielu 

 przypadkach  działanie,  określane  mianem  “warsztat”  staje  się  jedynie  schematycznym, 

 komercyjnym  formatem,  pozbawionym  autentycznej  interakcji  i  twórczej  otwartości,  co  stoi 

 w sprzeczności z jego pierwotną ideą jako narzędzia eksploracji i odkrywania. 

 Warsztat,  bo  dzisiaj  następuje  nadużycie,  to  znaczy  ten  termin 

 warsztatu  jest  zaanektowany  przez  wszystko  jako  formę  spędzenia 

 czasu.  Nie  wiem,  w  sklepach,  gdzieś  tam...w  domach  handlowych, 

 w  galeriach,  wyłoży  się  stolik,  wyłoży  się  jakieś  tam  kredki, 

 karteczki  czy  kolorowanki,  i  idzie  to  jako  warsztat,  czyli  sposób 

 zagospodarowania  tego  czasu,  żeby  rodzice  mieli  czas  na  zakupy, 

 a  ja  się  tu  dziećmi  zajmę.  To  nie  jest  warsztat.  Również  rozmowa 

 nie  jest  warsztatem,  wie  Pani,  siadamy  w  kółku  i  rozmawiamy  o 

 czymś przez godzinę…nie!  [Rozmówca Nr 3] 

 To  jest  trochę  śmieszne,  ale  jest  również  bardzo  smutne…że  to  jest 

 czas  takiej  mody  fenomenu  na  słowo  “warsztat”,  bo  z  jednej 

 strony,  czujemy  taką  rangę  tego  słowa  i  to  ono  jest  modne,  nie?  Że 

 warsztaty  z  tego,  warsztaty  z  tego,  tam  się  często  ludzie  śmieją,  że 

 warsztaty  gotowania  na  gazie  i  tak  dalej…  i  znowu,  z  jednej  strony 

 wynosimy  to  słowo,  a  z  drugiej  strony  sami  deprecjonujemy.  No  bo 

 jeśli  wszystko  będziemy  nazywać  tym  warsztatem,  no  i  właśnie  ta 

 powszechność  ona  też  powoduje  to,  że  dla  mnie  już  na  przykład 

 słowo  “warsztaty”  nie  jest  odpowiednie.  Dlatego,  że,  ono  już  jest 

 tak  osadzone  o  [o]  konteksty,  które  mnie  na  przykład  nie 

 interesują,  że  ja  już  nie  chcę  tego  słowa  używać,  nie?  [Rozmówca 

 Nr 2] 

 219 



 To  jest  absurd  i  znów  widzimy  co  robi  moda,  taka  głupia  moda…  i 

 jak  już  się  spotkałam  gdzieś  z  kreatywną  tablicą…no  to  już  mnie 

 zabolało.  Tak  więc,  to  są  takie  pojęcia  potem  innowacja  nadal 

 właśnie  jest  w  modzie.  Kiedyś  miałam  napisać  tekst  i  się  okazało, 

 że  brakuje  tam  słowa  właśnie  innowacje…to  jest  absurd,  bo  ludzie 

 się nie  znają,  nie  zastanawiają  się  nad  znaczeniem,  po  prostu  to 

 musi  być…  natomiast  to  jest  niesamowite,  jak  ludzie  nawet  na 

 poziomie  bardzo  zaawansowanym,  naukowym  mylą  te 

 pojęcia.[...]kolejne,  a!  teraz  właśnie  jest  słowo  “partycypacja”… 

 partycypacja teraz już jest wszędzie.  [Rozmówca Nr  8] 

 Teraz  się  zrobiło,  że  się  mówi…,  wszystko  jest  jak  gdyby 

 warsztatem,  ale  dla  mnie  warsztatem  nie  są  spotkania,  gdzie 

 powstają  dzieła  takie  powtarzalne,  replikacyjne  i  gdzie  osoba 

 prowadząca  ma  jeden  przepis  na  działanie  i  działamy  według 

 schematu  i  na  koniec  takiego  niby  warsztatu  wszystkie  prace  są 

 identyczne.  Czyli  tutaj  celem  jest  poznanie  jakiejś  techniki  często 

 dekoracyjnej  i  tu  jest  zawsze  akcent  na  ten  obiekt,  na  użycie 

 produktu.  Natomiast  nie  ma  przestrzeni  na  wyzwalanie  własnego 

 potencjału  i  mówienia  nawet  o  swoich  pomysłach,  czy  nie  ma 

 możliwości  zmiany  planu  działania.  Dla  mnie  to  jest  po  prostu 

 spotkanie  plastyczne  albo  związane  z  jakąś  techniką  i  nie 

 nazywam  tego  warsztatem.[...]I  tak  też  nie  podoba  mi  się  właśnie 

 takie  nagminne  używanie  warsztatu  do  wszystkich  rodzajów 

 spotkań,  się  zacierają  często  granice  między  też  pojęciem 

 warsztatu i projektu.  [Rozmówca Nr 9] 

 Wiesz,  ja  się  do  niego  przyzwyczaiłam.  No  teraz  na  wszystko  się 

 mówi  warsztat,  to  prawda,  no  więc  jak  chodziłam  na  jakieś 

 konferencje,  gdzie  miały  być  warsztaty  i  polegało  to  na  tym,  że 

 ludzie  siedzieli  w  kółku  i  rozmawiali,  no  to  to  nie  były  dla  mnie 

 warsztaty.  No  wiesz,  no  warsztat  to  jest  warsztat...  No  warsztat... 

 220 



 no  to  jest  kłopot,  no  w  naszym  przypadku  to  jest  z  całą  pewnością 

 warsztat,  ale  co  tam  inni  robią,  no  to  już  inna  kwestia.  [Rozmówca 

 Nr 7] 

 Według  odpowiedzi  badanych,  od  samego  początku  działań  nie  było  jednej  nazwy  dla 

 tych  działań  –  terminologia  zmieniała  się i  kształtowała  się  w  procesie,  czerpiąc  inspiracje 

 głównie  z  pola  sztuki  -  używano  określeń  takich  jak  “działanie  twórcze”,  “akcja  twórcza”, 

 “okazja  twórcza”,  “sytuacja”,  “partycypacja”.  Te  określenia  podkreślały  twórczy, 

 interaktywny  i  otwarty  charakter  tych  praktyk.  Słowo  „warsztat”  pojawiło  się  później,  w 

 procesie,  przywędrowało  z  gruntu  psychologiczno-pedagogicznego  i  szybko  przerosło  w 

 określenie  “warsztat  twórczy”  oraz  stało  się  terminem  trafnie  oddającym  charakter  tych 

 działań  -  podkreślało  procesualność,  uczenie  się  w  działaniu  oraz  bazowanie  na  twórczości 

 jako głównym elemencie pracy. 

 Teraz  tak  no  już  wtedy  był  problem  jak  to  nazwać?  Czy  to 

 warsztaty?  Co  to  są,  co  to  jest  warsztat  czy  czy  tam  bo  dawniej  się 

 to  kojarzyło  to  z  bardziej  warsztaty  na  przykład  z  pracownią  albo 

 warsztat  stolarski  warsztat  takie  no,  czyli  działania  usługi 

 warsztat  to  pewna  usługa  była,  no  ale  ponieważ  nie  było  jakoś 

 lepszego  polskiego  słowa,  no  to  przyjęto  to  ten  ten  to  tą 

 nazewnictwo  warsztaty  na  przykład  warsztaty  twórcze,  warsztaty 

 interdyscyplinarne,  no  jeszcze  coś  tam  więc  akcje  twórcze.  Janusz 

 Byszewski  tak  to  nazwał  przeniósł  z  Zachodu  nazwę  “akcje 

 twórcze”. [Rozmówca Nr 1] 

 Nazwy  były  różne.  Wrocławska  Szkoła  Przyszłości  nazywała  to 

 okazja  edukacyjna.  Można  to  sobie  nazwać.  Ja  no  do  tego 

 projektowanie  sytuacji  twórczej,  bo  kiedy  zaczęłam  pracę,  to  nie 

 było  pojęcia  warsztat.  Trzeba  było  sobie  znaleźć,  czyli  trzeba  było 

 znaleźć  sobie  jakiś  opis  tej  rzeczywistości,  tego  działania.  I  to  była 

 sytuacja,  na  pewno  sytuacja.  To  nie  było  moje  stwierdzenie,  od 

 221 



 razu  mówię.  Ja  sobie  ją  zapożyczyłam.  Mnie  się  podobała  też 

 okazja twórcza, akcja twórcza  [Rozmówca Nr 4] 

 Poszukiwanie  odpowiedniej  nazwy  dla  tych  działań  wynikało  z  różnych  powodów. 

 Jednym  z  istotnych  aspektów  była  konieczność  merytorycznego  ujęcia  tych  praktyk,  tak  aby 

 mogły  one  funkcjonować  w  kontekście  i  artystycznym,  i  edukacyjnym,  umożliwiając 

 rozumienia  i  rozpoznania  zjawiska  na  gruncie  naukowym,  określenie  zjawiska  jako  metody 

 dla  prowadzenie  zajęć  animacji  kultury  i  edukacji  artystycznej.  Określenie  działań  jako 

 „warsztaty”  nadawało  im  pewną  uznawalność,  która  również  wpisywała  się  w  język 

 pedagogiki i służyłą lączniekiem praktyk. 

 Tak,  no  znaczy  mamy  z  tym  ciągle  kłopot,  żeby  to  adekwatnie 

 opisywać,  ale  tu  problem  jest  taki,  że  nawet  jak  mogę  coś 

 wymyślić,  czy  czasami  coś  wymyślam,  chętnie  gdzieś  sięgając  do 

 sztuki,  czy  inni  to  zrozumieją,  prawda?  Bo  jeżeli  my  gdzieś  coś 

 piszemy,  czy  zapraszamy  na  jakieś  właśnie  warsztaty,  to  musimy 

 się  porozumieć  z  takim  językiem,  który  jest  grubszy,  a  będzie 

 czytelny.  Potem  możemy  to  sobie  tam  rozpisać,  jakoś  tłumaczyć  i 

 zmienić  znaczenie  tych  słów.  Natomiast  to  musi  być  absolutnie... 

 zrozumiałe.  Tak,  dlatego  tu  trzeba  być  bardzo  ostrożnym,  żeby  to 

 było  zrozumiałe  dla  innych  no  i  też  trzymać  jakość,  bo  jak 

 widzimy,  teraz  wszędzie  jest  warsztat  i  to  jest  duży 

 problem.  [Rozmówca Nr 6] 

 Jednak  ważnym  wnioskiem  jest  to,  że  w  niektórych  przypadkach,  celowo  zrezygnowano 

 ze  słowa  „warsztat”,  ponieważ  wiązało  się  to  pojęcie  z  dodatkowymi  formalnościami, 

 wymogami i wyższym opodatkowaniem. 

 Akcja  artystyczna  i  tak  dalej  to  się  wszystko  wzięło  niestety 

 zamieszania  które  wprowadziło  ministerstwo,  nie  zwracając  tam 

 jakiegoś  cholernego  vatu  za  warsztaty,  tak  wszyscy  uciekali  od  tej 

 nazwy.  Natomiast  ja  nie  lubiłam  strasznie  tych  zamieszań  i 

 właśnie  różnych  tych…  nowomowy,  która  powstała,  tylko 

 222 



 wyłącznie  dlatego,  że  ministerstwo  po  prostu  sparaliżowało  ludzi, 

 to  był  to  był  powód  finansowy…  że  nie  chcieli…  [Rozmówca  Nr 

 10] 

 Natomiast  obecnie,  z  powodu  nadużycia  tej  nazwy,  5  rozmówców  sygnalizowało  o 

 potrzebie  stworzenia  nowego  określenia  tych  działań,  żeby  można  było  wyodrębnić  te 

 działania  i  pokazać  istotę  idei  -  działanie  twórcze  nie  jest  jedynie  nauką  określonych 

 umiejętności, lecz formą nauki głębokiej, twórczej, otwartej, holistycznej. 

 Te  warsztaty,  o  których  rozmawiamy  i  będziemy  rozmawiać,  to  [to] 

 ja  dlatego  ciągle  poszukuję  nazwy,  ma  ten  rodzaj  działalności,  bo 

 nie  znalazłam  na  razie  do  określenia,  które  byłoby  dla  mnie 

 wystarczające.  [Rozmówca Nr 2] 

 No  jest  kłopot…jak  to  teraz  określić…Ja  to  nazywam  tak 

 naprawdę  sytuacje  edukacyjne,  że  ja  jako  artystka  i  twórczyni  i 

 edukatorka  jednocześnie,  tworzę  takie  przestrzenie  które  mogą 

 pozwolić  na  doświadczanie  i  właśnie  to  wzrastanie  .  [Rozmówca 

 Nr 8] 

 Ale  mi  się  wydaje,  że  to  sformułowanie,  “projektowanie  sytuacji 

 twórczych”,  które  Janusz  Byszewski  wprowadził,  bo  to  on  jest 

 autorem  tego,  jest  rewelacyjne,  bo  rozwinięcie  tego,  co  to  znaczy 

 projektować  sytuację,  to  znaczy  tworzyć  przestrzeń,  bezpieczną 

 psychologicznie  przede  wszystkim,  prawda?  Przestrzeń,  ty  musisz 

 decydować  pod  jakimi  warunkami  uważasz,  że  uruchomisz  ten 

 mechanizm,  na  którym  ci  zależy,  czyli  żeby  ludzie  mówili  swoim 

 głosem,  żeby  się  nie  obawiali  oceny  z  zewnątrz,  żeby  się  nie 

 obawiali  właśnie  bycia  gdzieś  zmarginalizowanym,  żeby  się  nie 

 obawiali, że się ośmieszą.  [Rozmówca Nr 7] 

 223 



 Podczas  refleksji  na  temat  nazwy  działań  twórczych,  czterech  rozmówców  doszli  do 

 wniosku,  że  prawdziwy  problem  nie  leży  w  samej  nazwie,  lecz  w  świadomości  ludzi  i 

 podejściu  do  edukacji.  Zwracali  uwagę  na  absurdy,  polegające  na  tym,  że  nawet  osoby 

 zajmujące  się  edukacją  zawodowo,  także  pochodzące  ze  środowiska  artystycznego,  często 

 nie  dostrzegają  pełnej  powagi  i  złożoności  warsztatu  twórczego  i  edukacji  artystycznej  jako 

 całości.  Edukacja,  jako  całość  zazwyczaj  kojarzy  się  wielu  osobom  ze  szkołą,  z  lekcjami 

 plastyki,  z  czymś  wymuszonym,  schematycznym,  ocenianym  i  martwym  przekazywaniem 

 wiedzy,  co  sprawia,  że  powstaje  dualizm  i  trudno  jest  zaakceptować  ją  jako  przestrzeń  dla 

 duchowości,  głębi  i  twórczej  eksploracji.  Warsztat  twórczy  wykracza  poza  te  tradycyjne 

 skojarzenia,  jest  działaniem  alternatywnym,  ale  jego  prawdziwe  znaczenie  i  wartość 

 rozumieją  tylko  ci,  którzy  rzeczywiście  doświadczyli  to  działanie  w  praktyce.  W  rezultacie 

 trudność  z  nazewnictwem  tego  zjawiska  wskazuje  na  głębszy  problem  -  brak  świadomości  i 

 otwartości  ludzi  na  edukację,  traktowanie  jej  bez  powagi,  pozorna  niemożliwość  łączenia 

 edukacji z pojęciem twórczości. 

 Też  warto  powiedzieć,  wracając  jeszcze  do  tego  pojęcia,  że  no  nie 

 każdy  rozumie  czym  jest  warsztat.  Nie  rozumieją  złożoności  tego 

 pojęcia.  Edukacja  artystyczna  w  ogóle  się  kojarzy  z  plastyką. 

 Warsztaty  są  niedoceniane  nawet  w  środowisku  takim 

 artystycznym.  Wie  Pani,  no  sytuacja  jest  też  bardzo  prosta.  Mimo, 

 że  jesteśmy  w  uczelni  artystycznej,  to  jednak  ten  konserwatyzm 

 myślowy  został,  on  nie  dotyczy  już  akademizmu,  czyli  martwych 

 natur,  treści  itd.,  ale  jest  też  nowy  akademizm  i  nowy 

 konserwatyzm.  [Rozmówca Nr 3] 

 Po  refleksji  dotyczącej  pytania  o  inną  nazwę  lub  najbardziej  odpowiednią  nazwę  działań, 

 powstała  zgodna  opinia  rozmówców,  że  właśnie  w  tej  niepewności  i  braku  jednej  nazwy  tkwi 

 wartość  tego  zjawiska  (warsztatu  twórczego).  Rozmówcy  podkreślali,  że  być  może  ceną  za 

 jego unikalność jest właśnie brak powszechności i jednocześnie - konkretnej definicji. 

 Ale  właśnie  to  jest  fascynujące,  że  to  jest  na  razie  dla  mnie 

 niedookreślone,  ale  to  znaczy,  że  to  jest  obszar,  który  warto 

 eksplorować,  który  jest  warto  rozwijania.  Skoro  nienazwane,  to 

 224 



 być  może  jeszcze  nie  do  końca  odkryte.  Być  może,  a  może  z  drugiej 

 strony  może  nie  powinno  być  nawet  zdefiniowane,  że  jak  się  już 

 zdefiniuje,  to  już  się  wyczerpie.  chociaż  wiemy,  że  sztuka 

 współczesna  odchodzi  od  definiowania,  tylko  tak  sobie  pływa,  bo 

 właśnie wartością jest interdyscyplinarność.  [Rozmówca  Nr.2] 

 A  może  nie  trzeba  tego  nazywać…po  co?  Jak  ktoś  wie,  to  wie… 

 Dlatego to jest niszowe.  [Rozmówca Nr 6] 

 Wie  Pani  co,  to  jest  trudne  pytanie.  Powiem  w  ten  sposób, 

 jakbyśmy  werbalnie  nie  ubierali  tego  w  termin,  istota  jest  jedna. 

 Chodzi  o  tworzenie  i  prowokowanie  takiego  myślenia  i  szczerego 

 uruchamiania  ludzi,  którzy  będą  chcieli  się  uruchamiać  po 

 swojemu,  a  nie  według  tego,  jak  ktoś  chce  ich  uruchomić.  Chodzi 

 o  jakość.  A  to, że  niektórzy  tego  nie  rozumieją,  to  zawsze  tak 

 będzie.  To  jest  taka  sytuacja  jak  to,  że  jeden  potrafi  liczyć  i  drugi 

 potrafi  liczyć,  tylko  że  to,  że  ja  potrafię  liczyć,  to  nie  znaczy,  że  ja 

 jestem  matematykiem  i  wpadnę  na  pomysł  wymyślenia  jakiegoś 

 nowego  równania  czy  jakiegoś  nowego  twierdzenia.  I  tu  jest  ta 

 sama  sytuacja,  że  można  posiadać  umiejętność  rysowania, 

 malowania.  Tak  samo  jak  są  ludzie,  którzy  grają  na 

 instrumentach,  ale  nie  są  ani  wirtuozami,  ani  nie  tworzą  muzyki. 

 [Rozmówca Nr 3] 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  środowisko  pedagogiczne  w  dużej  mierze  nie  rozumie  istoty 

 tych  działań,  bo  nie  ma  doświadczenia  i  świadomości  pracy  otwartej,  twórczej.  Pomimo 

 licznych  szkoleń  na  które  zapraszano  pedagogów  i  nauczycieli,  pedagogika  jako  dziedzina 

 wciąż  pozostaje  daleko  od  praktyk  twórczych.  Te  wnioski  można  było  zrobić  podczas 

 współpracy  w  ramach  różnych  festiwali  artystyczno-edukacyjnych  i  treningów  twórczości 

 dla  nauczycieli.  Świadczą  o  różnicach  w  zrozumieniu  chociażby  scenariusze  warsztatów 

 przesyłane  przez  wydziały  pedagogiczne  w  ramach  wydarzeń  –  bardzo  schematyczne, 

 przewidywalne,  sprowadzające  się  do  stricte  dydaktycznego  przekazu  i  odtwórczych  zadań. 

 Podobne  różnice  zauważalne  są  także  w  pracy  ze  studentami  po  studiach  pedagogicznych, 

 225 



 gdzie  podejście  do  edukacji  artystycznej  jest  również  bardzo  skostniałe  i  sprzeczne  z  ideą 

 warsztatu  twórczego.  Według  rozmówców  wynika  to  z  przestarzałego,  nie  opartego  na 

 praktyce programu nauczania na kierunkach pedagogicznych. 

 I  na  przykład  to  co  jest  bardzo  charakterystyczne,  jak  przychodzą 

 do  nas  studenci  z  reguły  studentki  po  UAMie,  to  od  razu  widać,  że 

 one  są  po  UAM-ie.  Dlatego,  że  jak  projektują  warsztat  on 

 zazwyczaj  jest  strasznie  rozbudowany.  Tu  są  jakieś  tam  działania 

 wstępne,  potem  jakaś  zabawa,  potem  jeszcze  coś,  nie?  A  nie  ma 

 tego  sedna,  nie  ma  najważniejszego.  Czyli  mamy  ten  taki 

 skostniały,  być  może  sprawdzający  się  na  pewno  w  jakiś  tam 

 warunkach,  no  ale  to  przy  warsztatach  to  nie  jest  potrzebne,  nie? 

 [Rozmówca Nr 2] 

 Bardzo  ciężko  się  pracuje  z  nauczycielami  niestety.  Nie  ma 

 zrozumienia.  Sama  widzisz  jak  ta  pedagogika  wygląda,  edukacja 

 cała…przecież  jest  to  śmieszne…tragiczne  tak  naprawdę. 

 [  Rozmówca Nr 7] 

 Warsztat  twórczy  w  zasadzie,  nie  poddaje  się  schematom,  nie  ma  recepty,  nie  daje 

 gotowych  odpowiedzi  –  jego  siła  leży  w  twórczym  procesie,  dlatego  powstaje  pewne 

 zamieszanie  i  kłopot  z  nazwą  i  zrozumieniem  tego  zjawiska.  Z  drugi  strony,  padło  kilka 

 opinii,  że  jeżeli  przenieść  to  zjawisko  do  pola  sztuki,  to  nie  potrzebna  jest  nazwa.  Wszyscy 

 rozmówcy  wielokrotnie  podkreślali,  że  warsztat  twórczy  jest  bardzo  złożonym  zjawiskiem, 

 mające wiele wątków, które nie da się sprowadzić do prostej formuły. 

 6.Kontekst międzynarodowy 

 -Czy istnieją/istniały podobne formy działań artystyczno-pedagogicznych za granicą? 

 -Jakie  są  kluczowe  różnice  (jeżeli  są)  między  metodą  warsztatu  twórczego  stosowaną  w 

 Polsce a jej odpowiednikami w innych krajach? 

 226 



 W  kontekście  metody  warsztatu  twórczego  na  gruncie  międzynarodowym  wszyscy 

 rozmówcy  podkreślali,  że  dużo  inspiracji  do  rozwoju  tej  metody  płynęło  z  zagranicy. 

 Inspirowało  się  poglądami,  nurtami  sztuki  współczesnej  z  zagranicy,  czerpano  z  działań 

 performatywnych,  towarzyszących  wystawom,  partycypacyjnych  projektów  dla  dzieci  i 

 młodzieży  w  muzeach  oraz  innowacyjnych  ruchów  artystycznych  jak  m.  in  “community  art” 

 albo “arteterapia”. 

 Różne  inne  koncepcje  były.  Też  odkrywaliśmy  bardzo  dużo.  Na 

 przykład  dla  mnie  były  takie  dwa  duże  odkrycia.  To  była  przede 

 wszystkim  artystyczna  praca  z  osobami  z  niepełnosprawnościami. 

 Bo  to  była  rzeczywiście  nowa  rzecz,  bo  tego  w  Polsce  nie  było. 

 Szczątkowo,  albo  to  było  na  poziomie  tam  rysunków  i  tak  dalej. 

 Więc  takie  angażowanie  osób  różnych  -  dzieci,  dorosłych, 

 wszystkich  z  niepełnosprawnościami  w  ogóle  w  procesy  twórcze, 

 to  to  było  dla  mnie  bardzo  nowe.  Sam  się  tym  troszkę  zajmowałem, 

 zresztą  uczyłem  przez  20  lat  arteterapii.  A  druga  rzecz,  o  której  się 

 właściwie  poświęciłem  potem  już  bardzo,  bardzo,  no  to  w  ogóle 

 sztuka  społeczna,  czyli  też  te  “community  art”  i  “działanie  ze 

 społecznościami  lokalnymi”.  Tutaj  to  się  rozwiało  na  innych 

 zasadach,  a  tam  już  był  ten  nurt.  Tak  naprawdę  jedyna  rzecz,  która 

 mnie  tak  naprawdę  dzisiaj  interesuje,  to  są  sztuki  społeczne  i  takie 

 sztuki angażując innych. [Rozmówca 6] 

 Rożne  praktyki  sztuki  awangardowej  i  niezależne  ruchy  artystyczne  również  służyły 

 inspiracją.  5  rozmówców  przywołało  jako  przykład  niemiecki  ruch  Spielwagen,  który 

 zachwycał  swoją  otwartością  i  elastycznością  koncepcji.  Te  praktyki  i  współpraca  z 

 niektórymi  artystami  z  zagranicy  miały  ogromny  wpływ  na  kształtowanie  warsztatu  jako 

 metody, poszerzając jego formę i otwierając go na nowe modele pracy twórczo-edukacyjnej. 

 Spielwagen  to  był  też  ruch.  To  nie  był  jeden  Spielwagen.  Ten,  który 

 myśmy  współpracowali  i  bardzo  się  kumplowaliśmy,  był  z  Berlina 

 227 



 Wschodniego,  ale  było  w  całych  Niemczech,  mówię  też  o 

 zachodnich,  tych  spielwagenów  było  ileś  tam.  Także  to  była  też 

 taka  koncepcja  wyrastająca  bardziej  z  pedagogiki  zabawy  też  i  tak 

 dalej.  To  nie  byli  artyści,  zawodowo  nie  byli…  To  raczej  byli 

 artyści  życia,  bym  powiedział.  A  szczególnie  ci  w  NRD,  to  byli 

 ludzie  związani,  krótko  mówiąc,  z  pewną  opozycją  taką,  na  ile  to 

 można  tak  nazwać,  wykonujące  różne  inne  zawody.  Nilsson 

 Kirchner,  który  był  szefem,  był  z  wykształcenia  właśnie  takim 

 stolarzem,  meblarzem.  Ale  to  bardzo  wolne  ptaki,  kolorowe,  wolne 

 ptaki  w  tym  potwornym  Berlinie  Wschodnim.  A  wszystko  miało 

 jakiś  nieprawdopodobny  oddech  wolności,  wolnej  kreacji, 

 ekspresji.  [Rozmówca Nr 6] 

 Warsztat  w  Polsce,  Grupa  Partner,  która  bardzo  dużo  zrobiła,  ja 

 pamiętam,  jeszcze  przywieźli  taką  grupę,  jeszcze  wtedy  były 

 Niemcy  Wschodnie,  NRD,  Spielwagen….którym…  byłem  ich 

 fanem,  ponieważ  to  była  ekipa  filozofowie,  stolarze,  mieli  taki 

 wielki  wagon,  wóz  na  kołach  i  tam  mieli  wszystko.  Wychodzili,  z 

 tego wagonu i pytali dzieci, w co się bawimy.  [Rozmówca  Nr 3] 

 Jednak  znów,  każdy  z  rozmówców  wielokrotnie  wskazywali,  że  wymiar  polski  tych 

 działań  był  zupełnie  inny.  Polska  metoda  warsztatu  twórczego  można  powiedzieć  jest  pewną 

 hybrydą,  łączącą  praktyki  artystyczno-społeczne,  ale  mocno  osadzoną  w  podstawy 

 pedagogiczno-psychologiczne.  W  przeciwieństwie  do  wielu  zachodnich  działań,  w  Polsce 

 warsztat  miał  swój  bardzo  oryginalny  i  autorski  wymiar,  nie  był  jedynie  przestrzenią 

 ekspresji  artystycznej,  performatywnej,  ale  również  narzędziem  kształtowania  świadomości  i 

 głębszego  procesu  edukacyjnego.  Ta  unikalna  synteza  ukształtowała  się  poprzez  współpracę, 

 wymianę  oraz  łączenie  różnych  nurtów  artystycznych  z  innymi  dziedzinami  -  pedagogiczną, 

 psychologiczną  i  społeczną.  Ten  fakt  sprawia,  że  metoda  warsztatu  w  Polsce  ma  nie  tylko 

 wymiaru artystycznego, co dodaje jej wartości edukacyjnej i rozwojowej. 

 228 



 W  Polsce  to  trochę  inaczej  i  dobrze,  nawet  bardzo  dobrze 

 jakościowo  funkcjonowało.  Ta  grupa  Spielwagen,  o  której 

 mówiłem,  fantastycznie  też  funkcjonowała,  ale  zupełnie  inaczej, 

 zupełnie  inaczej.  Ale  też  wiem,  że  kiedy  na  przykład  Janusz 

 Bałdyga  organizował  jakieś  warsztaty,  też  przyjeżdżali 

 performerzy,  którzy  robili  warsztaty  ze  studentami,  właśnie  takie  o 

 charakterze  performance,  kiedy  tworzyli  pewne  sytuacje  albo  na 

 coś  zwracali  szczególną  uwagę.  Co  wynikało  jakby  z 

 obiektywizacji,  z  uniwersalizacji  jakieś  rzeczy,  które  z  ich 

 twórczości,  budowały  pewną  refleksję  i  dzielili  się  tym  z  nimi.  Ale 

 to  było  trochę inaczej,  bo  to  była  taka  typowa  akcja  artystyczna, 

 bo  my  tu  działamy  w  różnych  obszarach  prawda,  również 

 pedagogicznie.  No  jeszcze  jeden  przykład,  też  z  Kurzwelly 

 współpracowaliśmy.  On  ma  ten  SłubFurt,  oni  też  pracują  z  tym, 

 ale  że  to  raczej  takie  działania  społeczne  są,  z  różnymi 

 społecznościami,  ale  też  ma  to  posmak  właśnie  tej 

 partycypacyjności,  że  zaprasza  się  ludzi  do  działania  w  jakimś  tam 

 zakresie.  Ale  to  nie  jest  ten  warsztat,  o  którym  mówimy. 

 [Rozmówca Nr 3] 

 To  właśnie  podkreśla,  że  stworzyła  się pewna  koncepcja,  podejście  typowo  polskie,  gdzie 

 warsztat  twórczy  ma  pewną  strukturę,  pewne  zasady  -  z  jednej  strony  jest  oparty  na  bardzo 

 otwartych  procesach  twórczych,  ale  ma  bardzo  określony  cel  -  którym  jest  proces,  polegający 

 na  zmaganiu  się  z  jakimś  pytaniem,  tworzeniem  nowej  perspektywy,  zastanawianiem  się  nad 

 sobą.  To  działanie  ma  obszar  wielowymiarowy.  To  spowodowało,  że  sytuacja  się odwróciła, 

 i  jeżeli  wcześniej  praktyki  zagraniczne  służyły  inspiracją,  później  polska  metoda  warsztatu 

 twórczego  stała  się  niezwykle  nowatorska  i  skuteczna.  Jako  dowód,  trzech  rozmówców 

 przywołało  jako  przykład  późniejszą  współpracę  z  innymi  twórcami  z  zagranicy w  ramach 

 festiwali, gdzie można było zobaczyć różnicę w podejściu do działań twórczych. 

 No  właśnie  ta  Kieszeń  Vincenta  na  przykład,  ona  była  tak  takim 

 229 



 wyjątkowym  projektem,  bo  przyjeżdżali  ludzie  z  wielu  właśnie 

 miejsc,  Niemcy  przyjeżdżali,  Czesi  przyjeżdżali  itd.  No  ostatnie 

 lata  to  właśnie  z  Ukrainy  grupa,  Bułgarzy,  ale  co  też  było  ciekawe, 

 że  z  tej  wymiany  na  przykład,  jak  potem  sobie  omawialiśmy  te 

 różne  projekty,  to  nagle  się  okazywało,  że,  nie  wszyscy  byliśmy 

 jednomyślni,  co  do  właśnie  takiego  dookreślenia  tych  warsztatów, 

 nie?  że  się  pojawiały  właśnie  takie  bardziej  metodycznie 

 przygotowane,  że  robimy  to  czy  tamto,nie?  i  gdzieś  była,  na 

 przykład  czasami  mocniej  wyczuwalna  ta  pedagogika,  która…no 

 tak  mówiła  o  pewnych  takich  etapach,  nie?  Te  zadania  twórcze 

 były zupełnie inne.  [Rozmówca Nr 2] 

 7. Charakter warsztatu – sztuka czy pedagogika? 

 -Jakie miejsce w warsztacie twórczym zajmuje aspekt artystyczny, a jakie pedagogiczny? 

 -Czy  warsztat  twórczy  powinien  być  traktowany  jako  autonomiczna  forma  sztuki,  czy  raczej 

 jako narzędzie edukacyjne? 

 -Jakie  inne  aspekty  (społeczne,  terapeutyczne,  edukacyjne)  mogą  stanowić  główne  założenia 

 warsztatu? 

 -Czy  sztuka  pełni  funkcję  wspierającą  inne  procesy  edukacyjne  i  społeczne?  Czy  odrywa 

 kluczową rolę? 

 -Czy osoba prowadząca warsztat powinna być artystą? 

 Na  pytanie  o  charakter  warsztatu  –  czy  powinien  być  bardziej  odnoszony  do  pola  sztuki,  czy 

 do  pedagogiki  –  rozmówcy  znów  udzielali  wielowątkowych,  niejednoznacznych  odpowiedzi, 

 podkreślając  ponownie  złożoność  tego  zjawiska.  Z  jednej  strony  padły  stwierdzenia,  że 

 warsztat  twórczy  jest  dziełem  sztuki  sam  w  sobie.  Jak  już  wcześniej  było  wspomniane,  ruchy 

 edukacji  artystycznej  i  animacji  kultury  wyłoniły  się  ze  świata  sztuki,  dlatego  twórczość  i 

 sam  pomysł  warsztatu  raczej  odnosi  się  do  sfery  artystycznej.  Poza  tym,  czerpie  inspiracje  ze 

 świata sztuki, oparty jest na swoisty sztuce sposób do podejścia i rozwiązywania problemów. 

 Każdy  warsztat,  czy  działanie,  czy  tam  akcja  jest  osobnym  małym 

 230 



 projektem  autorskim,  traktujemy  to  również  jak  dzieło  sztuki. 

 [Rozmówca Nr 1] 

 Warsztat,  który  przygotowujemy,  on  jest  tak  samo  ważny  jak  nasza 

 kreacja  przy  tworzeniu  obrazu,  rzeźby  instalacji  obiektu  i  tak 

 dalej.  Czyli  nagle,  że  to  jest  ten  aspekt  takiej  kreatywności, 

 powoływania nowych jakości  . [Rozmówca Nr 2] 

 Warsztat  twórczy,  prawdziwy,  jest  bardzo  wartościową  propozycja, 

 bo  to  z  jednej  strony  trochę  wchodzimy  w  świat  artysty,  prawda? 

 Ale  z  drugiej  strony  też  bardzo  szybko  doświadczamy  sytuacji 

 nowego  języka,  nowej  sytuacji,  innej  wrażliwości,  innej  w  ogóle 

 jakiejś  problematyki,  o  której  myśmy  w  ogóle  nie  myśleli,  prawda? 

 Czyli  trochę  idziemy  jakby  za  jego  wyobraźnią.  I  to  jest  specyfika 

 warsztatów,  myślę,  dobrych  warsztatów  robionych  przez  artystów. 

 Nie  warsztatowców,  tylko  takich  artystów,  którzy  przede  wszystkim 

 zajmują  się  swoją  twórczością,  ale  robią  też  warsztaty, 

 prawda?  [Rozmówca Nr 6] 

 I  ten  warsztat,  przyjmując  roboczo,  że  spotyka  mi  się  w  słowie 

 warsztat  to,  co  ja  rozumiem  jako  medium  artystyczne  .  [Rozmówca 

 Nr 5] 

 No,  tworząc  warsztat,  obracamy  się  generalnie  gdzieś  w  obszarze 

 sztuk  wizualnych,  ale  to  bardzo,  bardzo  szeroko  rozumianej,  czy  w 

 ogóle  sztuki  współczesnej,  no  mówiąc  inaczej,  prawda?  A  też 

 sztuka  współczesna,  no  to  mamy  no  wszystko  praktycznie,  nie?  To, 

 co  artysta  uzna  za  potrzebne,  czy  adekwatne,  czy  akurat  istotne,  to 

 stosuje.  [...]jest  potencjał  też  edukacyjny  w  tym  wszystkim,  nie?  Ile 

 w  tej  sztuce,  tak  jak  ja  mówię,  edukacyjnie  w  tym  sensie,  że  można 

 to  przenosić  teraz  na  pewną  praktykę  z  ludźmi.  Taką 

 partycypacyjną  praktykę.  Ile  tam  jest  fajnych  różnych  pomysłów. 

 231 



 Także  ta  sztuka  jest  nieprawdopodobnie  też  inspirująca.  Trzeba  ją 

 umieć  odczytać  jakoś.  Ale  też  nie  każdy  artysta  nadaje  się  na 

 prowadzenie  działań  takiego  rodzaju  i  odwrotnie,  że  nie 

 każdy…Jak  większość  pedagogów  nie  nadaje  się  do  uczenia.  Do 

 nauczania,  prawda…  no  Pani  chyba  o  tym  wie.  (śmieje  się) 

 [Rozmówca Nr 6] 

 Warsztat  jest  dziełem  sam  w  sobie.  To  jest  kreacja,  bo  to  są 

 warsztaty autorskie. 

 My sami to wymyślamy i każdy z nas jest inny.  [Rozmówca  Nr 3] 

 Z  drugiej  strony,  każdy  z  rozmówców  bardzo  doceniał  i  podkreślał  znaczenie  aspektów 

 pedagogicznych  i  psychologicznych,  które  w  znaczący  sposób  przyczyniły  się  do  rozwoju 

 całej  koncepcji  warsztatu  twórczego  i  umożliwiły  jego  nauczanie  jako  metody  na  gruncie 

 edukacji  artystycznej  i  animacji  kultury.  Dodatkowo,  ogólne  założenia  warsztatu  – 

 wszechstronny  rozwój  człowieka  jako  twórczej  jednostki,  uczenie  się  przez  całe  życie, 

 holistyczne  podejście  do  edukacji–  czerpią  swoje  źródła  z  pedagogiki  i  psychologii 

 humanistycznej. 

 Bardzo  ciężko  powiedzieć,  bo  tutaj  przede  wszystkim  mówimy  o 

 interdyscyplinarności,  kiedy  zaczynaliśmy  pracować,  sztuka  się 

 rozwijała,  ale  w  tym  samym  czasie  zaczęły  się  pojawiać  bardzo  te 

 nowoczesne  nurty  w  psychologii,  tak  zwana  psychologia 

 humanistyczna.  I  to  było  dla  nas  też  wsparcie,  prawda?  Więc  jeżeli 

 mówimy  o  takich  naszych  korzeniach,  to  na  pewno  te 

 poszukiwania  z  obszaru,  nazwijmy  to,  szeroko  rozumianej 

 psychologii  humanistycznej,  która  bardzo  chętnie  wchodziła  na 

 obszar  gdzieś  sztuki  też  momentami,  tak  gdzieś  dotykała  i 

 absolutnie  była  i  w  tę  stronę  absolutnie  patrzyła.  [Rozmówca  Nr 

 6] 

 232 



 Na  gruncie  polskim  koncepcja  warsztatu  twórczego  również  inspirowała  się  poglądami 

 Bogdana  Suchodolskiego  i  Ireny  Wojnar,  której  działalność  przyczyniła  się  do  założenia 

 InSEA i rozwoju wychowania estetycznego. 

 Bogdan  Suchodolski  wymyślił  ten  taki  ideał  wszechstronnego 

 wychowania  człowieka  i  to  na  to  wszechstronne  wychowanie 

 człowieka  składało  się  5  jak  gdyby  zakresów  tego  wychowania  i 

 wychowanie  estetyczne,  [wychowanie  estetyczne]  stanowiło  jeden 

 z  takich  5  najważniejszych  elementów  wychowania 

 wszechstronnego  wychowania  człowieka.  I  to  było  też  takim 

 ogólnym  nastawieniem  warsztatu,  że  najważniejszy  jest  człowiek, 

 nie tam produkt, to co on tam zrobi.  [Rozmówca Nr  12] 

 Trzech  rozmówców  podkreślali,  że  aspekty  pedagogiczne  i  psychologiczne  są  istotne 

 przede  wszystkim  jako  idea,  jako  wspomaganie  pewnych  procesów,  a  nie  jako  sam  sposób 

 działania.  Metodyczne  rzeczy  są  przydatne,  ale  jako  dopełnienie,  najważniejszym  jednak 

 pozostaje twórczy pomysł i głębsza, filozoficzna refleksja, zachodząca podczas warsztatu. 

 Podstawą  jest  tutaj  sztuka  i  takie  twórcze  myślenie.  Kiedy  ja 

 zaczynałam,  nie  miałam  wtedy  jeszcze  kontaktu  z  Korczakiem,  z 

 tymi  wszystkimi  pedagogikami,  które  dopiero  na  studiach  gdzieś 

 potem,  ale  to  też  nie  było  dla  mnie  zachwycające,  bo  to  były 

 jednak  jakieś  systemy  edukacyjne,  bardzo  wartościowe,  ale  jako 

 taki  dodatek.  A  przestrzeń  sztuki,  galeria,  warsztaty  to  jest  jakby 

 inna  przestrzeń  od  przestrzeni  szkolnej,  która  jest  taka  pruska…  te 

 ławki  i  tak  dalej,  to  już  naprawdę  wymaga  głębokiej  reformy  i  się 

 dziwię,  że  w  dwudziestym  pierwszym  wieku  my  jeszcze  nie 

 reformujemy  tego.  A  takim  przykładem  pozytywnym  jest  Finlandia, 

 która  jako  jedyna  nie  dopuściła  do  tego  systemu  testowego,  tego 

 amerykańskiego  i  uchroniła  swoje  dzieci  przed  paranoidalną 

 szkołą testową,  klasówkową, sprawdzającą.  [Rozmówca  Nr 13] 

 233 



 Warsztat  twórczy  funkcjonuje  właśnie  na  styku  różnych  obszarów,  nie  podporządkowując 

 się  w  pełni  żadnemu.  W  konsekwencji  czasami  pojawia  się  napięcie  między  światem  sztuki  a 

 edukacji,  poprzez  różne  nieporozumienia.  Niektórzy  artyści  deprecjonują  edukację 

 artystyczną  i  edukację  w  ogóle,  tak  samo  jak  niektórzy  pedagodzy,  edukatorzy  nie  rozumieją 

 w  pełni  świata  sztuki.  Ten  konflikt  środowisk  i  poglądów  sprawia,  że  warsztat  twórczy 

 pozostaje  zjawiskiem  niejednoznacznym  –  nie  daje  się  łatwo  sklasyfikować  ani  w  pełni 

 przyporządkować  do  jednej  dziedziny.  Jest  przestrzenią  pomiędzy,  zjawiskiem 

 transdyscyplinarnym. 

 No  to  jest  ciężkie  pytanie,  bo  to  cały  czas  jest  na  pograniczu 

 różnych  dziedzin…no  bo  warsztat  się projektuje,  chcą  niektórzy 

 doprowadzić  warsztat,  uznania  warsztatu  jako  wartości 

 artystycznej,  jako  wartości  kreatywnej  samego  tego,  który 

 wymyśla  warsztat,  ale  to  trzeba  mieć  wykształcenie 

 artystyczno-pedagogiczne,  psychologiczne,  no  to  jest  poważna 

 sprawa  tak  naprawde.  W  Wenecji  no  już  warsztat  został  po  raz 

 pierwszy  pokazany  i  usankcjonowany  wśród  [środowisk] 

 środowiska  artystycznego,  jako  wartość  artystyczna,  no  tam  dużo 

 było  różnych  takich  działań,  w  Kassel  też.  Ale  ta  pedagogika  i 

 psychologia  też  tu  jest  ważna,  i  filozofia…to  jest  skomplikowana, 

 ale bardzo ciekawa sprawa.  [Rozmówca Nr 12] 

 Czy  można  warsztat  traktować  jako  dzieło  sztuki?  Chciałam 

 kiedyś  tak,  żeby  traktować.  Nie  wiem,  nie  wiem.  Dla  mnie  to  jest  i 

 to  i  to,  ale  bycie  pedagogiem,  dobrym  pedagogiem,  czy  tam 

 prowadzącym  to  też  jest  sztuka,  także  tu  jest  głębszy  sens. 

 [Rozmówca Nr 4] 

 I  sztuka  i  pedagogika,  ale  taka  szeroka…Ja  muszę  mieć  obie  te 

 rzeczy,  to,  że  mam  jakieś  kompetencje  pedagogiczne,  znam 

 metodykę  działań  twórczych,  ale  z  drugiej  strony  to  jest 

 niewystarczające.  Potrzebuję  wiedzieć  jeszcze  czym  dla  mnie  jest 

 234 



 sztuka.  Jaki  efekt  pracy  chcę  uzyskać?  Gdzie  w  ogóle  widzę 

 realizację?  Czym  jest  realizacja  artystyczna?  Czy  ona  nie  będzie 

 tylko  w  działaniu?  Potrzebuje  jakiś  wytwór,  jak  go  osiągnąć? 

 Sztuka  tu  jest  bardzo  ważna,  bo  jednak  wypowiadamy  się  za 

 pomocą  tworzywa,  …..wizualnych….,  słownych  wypowiedzi 

 [...]Tak  jak  w  rysunku,  nie  wiem,  nauka  rysowania  czy  rysowania 

 przestrzeni,  konstruowania  przestrzeni  ułatwia  nam  zaplanowanie 

 tego,  co  chcemy  narysować.  A  tutaj  pedagogika  ułatwia  nam  to, 

 co  chcemy  zaplanować  w  pracy  z  innymi  osobami.  Ale  z  drugiej 

 strony,  to  jest  bardzo  ważne,  ale  jakby  to  nie  jest  wszystko.  To  nie 

 jest  jedyny  poziom,  na  którym  ten  kontakt  się  odbywa.  [Rozmówca 

 Nr 5] 

 Czterech  rozmówców  kierowało  się  ku  opinii,  że  nie  warto  w  pełni  odnosić  warsztatu 

 twórczego  a  nie  do  sfery  artystycznej,  a  nie  do  sfery  pedagogicznej.  Przede  wszystkim 

 trzeba  być  świadomym,  twórczym  i  opartym  o  kontekst  działań  -  zastanawiać  się  z  kim 

 pracujemy,  po  co  i  jaki  przekaz  twórczo-edukacyjny  mamy  w  założeniu.  Rozmówcy 

 wielokrotnie  podkreślali,  że  ważne  jest  regularne  aktualizowanie  swojej  wiedzy  i  swoich 

 poglądów  oraz  nieustanne  zadawanie  pytań,  takich  jak:  Co  to  jest  sztuka  dzisiaj?  Co  to  jest 

 jest  edukacja  dzisiaj?  Czemu  ma  służyć?  To  nie  są  stałe,  raz  na  zawsze  określone  aspekty, 

 lecz  bardzo  dynamicznie  zmieniające  się  wraz  z  czasem  i  kontekstem  społecznym.  Aby 

 rozumieć  te  procesy,  potrzebna  jest  szersza  i  głębsza  wiedza,  nie  tylko  o  sztuce  czy  o 

 pedagogice,  lecz  wiedza  ogólna,  otwarta,  pozwalająca  na  refleksję  ale  nad  światem, 

 zmianami  społecznymi,  relacjami  międzyludzkimi,  a  także  nad  sobą.  To  wymaga  dużej 

 otwartości,  odwagi,  elastyczności  myślenia  oraz  zdolności  do  wychodzenia  poza  utarte 

 schematy.  Współczesny  czas  wymaga  spójności,  łączenia  dyscyplin,  edukacji  szerokiej  i 

 głębokiej,  i  właśnie  obecnie  w  sztuce  ten  proces  jest  bardziej  widoczny  -  dziedziny 

 się rozmywają, sztuka staje się jednością. 

 Bo,  no  właśnie  sztuka  ulegała  przemianie  i  kiedyś  była 

 rzemiosłem,  czyli  można  powiedzieć,  że  no  nie  tyle,  że  bez  myśli, 

 235 



 no  bo  zawsze  jak  coś  robisz,  to  myślimy,  ale  powiedzmy,  nie  liczyła 

 się  może  tak  bardzo  koncepcja.  I,  no  właśnie,  to  jest  coś,  co 

 jeszcze  być  może  jest  [nie]  niezrozumiane,  a  to  jest  dziwne,  bo  to 

 nie  jest  już  rzecz  najnowsza,  ale  kondycja  sztuki  uległa  zmianie  i  w 

 tej chwili liczy się idea.  [Rozmówca Nr 2] 

 Interdyscyplinarność  jest  ważna,  no  a  sztuka…,  sztuka  jest 

 interdyscyplinarna jak nigdy.  [Rozmówca Nr  3] 

 To  jest  odwieczny  dylemat.  Wiele  definicji  nam  się  w  tym 

 współczesnym  świecie  potwornie  poszerza.  Zdecydowanie 

 większość  społeczeństwa  się  broni  przed  tym,  bo  się  gubi  w  tym 

 wszystkim.  Jerzy  Ludwiński  stworzył  tę  koncepcję  pola  sztuki, 

 które  według  niego  się  poszerza  i  doszedł  do  wniosku,  że  cały 

 świat  jest  polem  sztuki.  Jak  spojrzymy  na  koncepcję  kultury,  dziś 

 ona  jest  szczególnie  przez  polityków  używana  i  ważna  ta  kultura. 

 [Rozmówca Nr 6] 

 No  słuchaj,  bo  samo  tworzenie  takich  zadań,  sytuacji,  jest 

 twórczością,  prawda?  Poza  tym,  trzeba  się  zastanowić  też,  co  to 

 jest  sztuka  w  dniu  dzisiejszym?  To  jest  działanie,  to  jest  wiesz… 

 Sztuka  dziś  też  się  zmieniła,  bo  po  co  tworzymy  sztukę?  no  to  jest 

 reakcja, wypowiedź, filozofia, wyraz.  [Rozmówca Nr 7] 

 Ważnym  aspektem  dla  wszystkich  uczestników  rozmów  było  również  podkreślić,  że 

 warsztat  jest  metodą  elastyczną,  jeżeli  rozmawiamy  o  roli  sztuki  w  warsztacie,  trzeba  znów 

 myśleć  kontekstem  -  określić  typ  warsztatu,  rodzaj  i  wiek  grupy,  zadanie,  bo  to  może  być 

 warsztat  na  podstawie  sztuki,  o  sztuce,  albo  warsztat  edukacyjny  oparty  o  twórczość  jakiegoś 

 artystę itd. 

 Jeżeli  robisz  w  kontekście  sztuki,  no  to  musi  być  obowiązkowo, 

 nie?  Tam  w  muzealnym.  Ale  jak  robisz  warsztat  rozwoju,  to  nie 

 musi  być  artystą,  czy  tam  warsztat  metodyczny..  Ale  artysta 

 236 



 według  mnie  ma  jakość  w  sobie,  znaczy  ma  wyczucie.  a  tamten 

 drugi  tego,  tego  wyczucia  nie  ma.  I  oto  może  jest  uboższy  w  te 

 narzędzia  .[Rozmówca Nr 4] 

 Każdy  z  rozmówców  był  opinii,  że  aby  tworzyć  i  prowadzić  dobry  warsztat  twórczy, 

 trzeba  być  przede  wszystkim  „artystą  życia”  –  osobą  bardzo  otwartą,  poszukującą,  ciekawą 

 świata  i  ludzi.  Kompetencje  dydaktyczne,  znajomość  historii  sztuki,  technik  artystycznych 

 czy  znajomość  metod  pracy  mogą  być  bardzo  pomocne,  ale  naturalna  postawa  twórcza, 

 gotowość  do  eksplorowania  i  wychodzenia  poza  schematy  jest  tutaj  najważniejsza. 

 Prowadzący  warsztat  musi  być  osobą,  która  sama  cały  czas  doświadcza,  eksperymentuje, 

 uczy się razem z grupą,  a nie tylko przekazuje informację innym. 

 No  ja  bym  tu  już  był  bardzo  ostrożny.  Czy  to  trzeba  być 

 pedagogiem  czy  artystą?  No  w  ogóle  trzeba  być  (śmieje  się).  Jak 

 ktoś  jest,  to  sobie  poradzi  z  tym,  nie?  Jak  to...  No  oczywiście 

 dobrze,  jak  ktoś  ma  dobre  wykształcenie  jeszcze  i  tak  dalej,  ale  to 

 nie  jest  dzisiaj  jakiś  wyznacznik.  No  i  wiemy  jak  ta  edukacja 

 zresztą wygląda  prawda.  Mało  tego,  no...  Jak  patrzyłem  na  sztukę 

 współczesną  w  Zamku  bardzo  wielu  artystów  i  polskich  i 

 zagranicznych  nie  miało  studiów  artystycznych  albo  miało 

 nieskończone  studia  artystyczne,  już  nie  będę  wymieniał  nazwisk. 

 [Rozmówca Nr 6] 

 Bo  można  być  tak,  można  być  świetnym  artystą  i  bardzo  źle  robić 

 warsztaty.  Można  być  świetnym  artystą  i  beznadziejnym 

 pedagogiem.  Można  świetnie  robić  warsztaty,  a  nie  być  żadnym 

 artystą.  To  może  robić  ktoś,  kto  ma…  to  może  być  filozof,  historyk 

 sztuki,  matematyk,  ktokolwiek,  kto  umie  myśleć,  umie  doświadczać 

 rzeczywistość  na  wielu  poziomach,  kto  ma  pewne  przekonanie  i 

 respekt  do  tego,  że  można  tworzyć  obszary,  w  których  inni  mogą 

 po swojemu po prostu zaistnieć.  [Rozmówca Nr  3] 

 237 



 8. Stan edukacji artystycznej w Polsce 

 -Edukacja artystyczna w szkołach, muzeach, domach kultury. 

 -Postrzeganie sztuki w kulturze szerokiej. 

 Rozmówcy  w  bardzo  surowy  i  krytyczny  sposób  oceniali  stan  edukacji  artystycznej  w 

 Polsce,  zwracając  uwagę  na  niepoważny  stosunek  do  edukacji  artystycznej  i  edukacji  w 

 ogóle  i  powszechną  bezsensowność.  Brak  powagi  dostrzeżono  na  różnych  poziomach  - 

 nauczania  w  szkołach,  przygotowanie  artystyczno-pedagogiczne  przyszłych  nauczycieli, 

 animatorów,  arteterapeutów  oraz  programy  edukacyjne  w  domach  kulturach,  muzeach, 

 galeriach sztuki. 

 Całkowita  bezsensowność  -  tak  trzeba  określić  wszystko  co  teraz 

 się  dzieje  w  edukacji  artystycznej  i  w  edukacji  w  ogóle…Bez  sensu 

 to  bardzo  łagodne  określenie  -  bezsensowny.  Jest  to,  jest  to… 

 łagodnie  brzmi  to  słowo,  absolutnie  wszystko  niszczą,  to  bez 

 sensu,  to  nie  ma  żadnego  sensu,  nie  ma  żadnego  sensu…  że  ci 

 pedagodzy  są  głupi,  niesamowicie  głupi…  ja  już  jestem  bardziej 

 ordynarny  i  taki  już,  taki  niespokojny,  nazywam  to  [tą]  tą  całą 

 sytuację  głupotą  po  prostu,  nie  to  że…  bez  sensu…  tam…  tam 

 żadnego  sensu  nie  chcę  się  nawet  doszukiwać,  bo  nie  mogę  się 

 doszukiwać,  więc  to  jest  głupie  po  prostu.  A  jeszcze  ostrzejsza 

 byłaby  moja  krytyka.  Bez  sensu,  to  znaczy  by  trzeba  było 

 powiedzieć,  że  tego  nie  powinno  się  robić.  Ja  powiem  -  to  powinno 

 być zakazane.  [Rozmówca Nr 12] 

 Bo  teraz  to  co  robią,  to  jest  no…śmieszne,  mnie  to  bawi  po  prostu, 

 ale  to  jest  również  tragiczne,  każdy  jest  animatorem,  terapeutą  itd, 

 a  się nie  znają…na  niczym  się nie  znają,  a  prowadzą  różne 

 działania…[...].  Z  tym,  że  z  nauczycielem  było  tak,  że  nawet  jak 

 coś  fajnego  robił,  to  nie  umiał  tego  metodycznie  uzasadnić.  [...] 

 Ludzie  mocno  się  angażowali  też,  szkolenie  się robiło  dla 

 238 



 nauczycieli,  bo  oni  potrzebowali  twórczych  pomysłów  i  to  miało 

 sens,  bo  robili  to  artyści  i  było  zaufanie,  że  artysta  się  zna  i  ma 

 sprawdzone narzędzie.  [Rozmówca Nr 11] 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  system  edukacji  artystycznej  w  Polsce  jest  niedostosowany  do 

 współczesnych  wyzwań  i  poziomu  mentalnemu  ludzi.  Struktury  nauczania  opierają  się  na 

 schematach  z  minionych  dekad,  które  nie  uwzględniają  dynamicznych  zmian  w  sztuce, 

 kulturze  i  sposobach  myślenia  o  procesie  twórczym.  Podkreślali  również,  że  brakuje 

 solidnego  wykształcenia  artystycznego  co  prowadzi  do  powielania  nieaktualnych  metod  w 

 nauczaniu rozumienia sztuki i powierzchownego podejścia do sztuki. 

 Edukacja  w  systemie  pruskim  ona  była  potrzebna,  bo  się  rozwijał 

 przemysł  no  i  trzeba  było  przyzwyczaić  ludzi  do  pewnego 

 obowiązku,  [do  pewnego,]  do  pewnej  systematyczności,  też 

 wytworzenia  pewnych  umiejętności  i  wiedzy.  No  i  ten  system  się  na 

 ówczesne  czasy  sprawdzał.  Ale  jest  nieadekwatny  do  naszych 

 dzisiejszych  realiów,  ale  jeszcze  jakoś  funkcjonuje…  T  o  samo  się 

 dzieje  z  edukacją  artystyczną.  W  ogóle  nie  ma  szacunku  do 

 kultury.  [Rozmówca Nr 2] 

 Może  zrobić  kurs  i...  To  jest  tragedia,  że  w  działach  edukacji 

 znajdują  się  ludzie,  niekompetentni,  płyną  się  tylko  po  SP,  nie 

 mogą  po  uniwersytecie,  po  wychowaniu  artystycznym,  bo  u  nas 

 akurat  jest  rozdźwięk  taki,  bo  ja  doceniam  profesorów  co  tam 

 piszą  o  kreatywności,  okej,  to  jest  też,  ale  w  tandemie  z  artystą 

 trzeba  to  pisać…,  który  stał  100  godzin  i  przerobił  siebie,  bo  to 

 musi być człowiek, który siebie przerobił.  [Rozmówca  Nr 4] 

 Był  nawet  za  komunę  taki  przedmiot  -  “Metody  upowszechniania 

 sztuki”  tam  to  było  początkowo,  ale  potem  to  wszystko  się 

 rozpadło…  bo  system  stworzył  głupich  ludzi,  a  jak  potem  system 

 tworzą  też  głupi  ludzie,  no  to  wiadomo,  później  oceniamy  według 

 239 



 tych  też  głupawych…,  no  i  mamy,  a  w  szkołach  teraz  no  nie  ma 

 edukacji. To jest przerażająca sprawa. [Rozmówca Nr 12] 

 Anda  Rottenberg  wielokrotnie  sygnalizuje  że  w  Polsce  absolutnie  brakuje  dialogu 

 publiczności  ze  sztuką.  Krytyczka  podkreśla  (Rottenberg,  2024),  że  w  Polsce  nie  istnieje 

 krytyka  sztuki,  która  niekoniecznie  powinna  krytykować,  ale  która  reaguje  na  sztukę,nie  ma 

 autorów,  którzy  będą  autorsko  odnosić  się  do  sztuki.  Brakuje  również  obecności  sztuki  w 

 mediach  –  nie  ma,  jak  kiedyś  tygodników  poświęconych  sztuce,  a  teksty  czy  informacje  o 

 sztuce  są  dobierane  nie  przez  profesjonalistów  i  pojawiają  się  w  gazetach,  telewizji  czy 

 portalach  internetowych  bardzo  sporadycznie.  Więc  sztuka  nie  istnieje  w  wymiarze 

 społecznym,  a  ludzie  nie  wiedzą  czym  jest  sztuka  w  dniu  dzisiejszym,  jak  na  nią  reagować, 

 jak ją odczytywać. 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  wbrew  pozorom,  podczas  komunizmu  był  większy  porządek, 

 artyści  byli  bardziej  doceniani,  sztuką  i  edukacją  artystyczną  zajmowali  się  również  tylko 

 artyści,  którzy  znali  się  na  tym  i  umieli  to  zrobić.  Już  w  latach  50  powstawały  kierunki 

 upowszechniania  sztuki.  Obecnie  edukacją  artystyczną  najczęściej  zajmują  się  przypadkowi 

 ludzi, niektórzy nawet nie mają wykształcenia artystycznego. 

 To  były  złote  czasy  komunizmu,  bo  plastycy  mieli  tutaj  w  Polsce 

 dobre  warunki.  I  było  tak  zwane  Polskie  Stowarzyszenie  Edukacji 

 Plastycznej.  [Rozmówca  Nr 4] 

 Właśnie  za  komunę  więcej  się  działo  i  była  inna  jakość…  teatr 

 studencki  właśnie  w  Polsce  był  bardzo  ciekawy,  bardzo  płodny  był 

 taki,  no  genialne  teatry  studenckie  były…  w  Krakowie,  w 

 Warszawie…W  każdym  razie  dużo  się  działo  i  to  było  zupełnie  na 

 innym  poziomie,  bo  teraz  to  co  robią,  to  jest  śmieszne…gdzie  ta 

 jakość?  [Rozmówca Nr 12] 

 Pamiętajmy,  że  w  tym  czasie  to  było  zupełnie  inne  podejście  w 

 szkole  polskiej.  Klasy  miały  raz  w  tygodniu  naukę  plastyki,  to  się 

 nazywało  plastyka,  raz  w  tygodniu  muzyki.  Nikt  tego  nie  łączył,  to 

 240 



 były  dwie  osobne  panie.  I  bardzo  wielu  ludzi  było  do  tego 

 przygotowanych.  [Rozmówca Nr 13] 

 Jeden  z  Rozmówców  podkreślał,  że  było  więcej  rozmów  o  sztuce,  więcej  tłumaczono 

 ludziom,  opowiadało  się  o  wystawach,  o  artystach.  Według  Rozmówcy  w  latach 

 komunizmu więcej było ciekawych i wartościowych przedsięwzięć niż teraz. 

 W  latach  pięćdziesiątych,  sześćdziesiątych,  siedemdziesiątych 

 Janusz  Bogucki  miał  taką  opinię  takiego  można  powiedzieć  no 

 kuratora,  komisarza,  to  kiedyś  to  było  takie  pojęcie,  jak  komisarz 

 wystaw,  więc  on  umiał  organizować  i  mało  tego  zaczął,  prowadził 

 od  sześćdziesiątego  piątego  roku,  od  1965  do  1974  roku,  wraz  z 

 żoną  Marią  Bogucka,  która  też  była  z  wykształcenia  historykiem 

 sztuki  w  Warszawie,  razem  prowadził  taką  galerię  współczesną 

 “Ruch”.  Ruch  jako  instytucja,  prasa  więc  kolportażu  informacji 

 taki  prasowej.  [...]  takie  długie  -  długie  pomieszczenie,  które  było 

 przeznaczone  na  galerię  współczesną.  On  organizował  wystawy, 

 takie  postawy  problemowe,  na  przykład  zestawiał  twórczość 

 pojedynczych  artystów,  bardzo  głośnych  i  bardzo  mocnych,  takich 

 którzy,  których  twórczość  była  no  diagonalnie  czy  radykalnie 

 kontrastowa,  na  przykład  Hasiora  zestawiał  ze  Zbigniewem 

 Gostomskim,  który  jest  geometrystą,  zupełnie  takim  minimalistą 

 takim…więc  prowokował  i  dużo  opowiadał  o  wystawach.  [...]O 

 sztuce  trzeba  mówić!  Bogucki  miał  te  kontakty  właśnie  ze 

 środowiskiem  artystycznym,  miał  niesamowite  autorytet  ludzi,  bo 

 potrafił  mówić.  Przepięknie  mówił  o  sztuce,  o  historii  sztuki  on 

 był,  on  był  człowiekiem  podwójnie  wykształconym.  Przed  wojną, 

 no z rodziny niezwykle inteligenckiej po prostu [Rozmówca Nr 12] 

 Rozmówcy  z  wielkim  niezadowoleniem  i  przykrością  zauważali,  że  we  współczesnej 

 edukacji  artystycznej  w  Polsce  wszystko  się  wymieszało.  Podkreślali,  że  nie  ma 

 241 



 rozgraniczenia  pojęć  i  terminologii.  Dominuje  tendencja  do  wrzucania  wszystkiego  do 

 “jednego worka” pod ogólnym hasłem edukacja artystyczna albo animacja kultury. 

 Tymczasem  istnieją  różne  podejścia  i  obszary  edukacji  artystycznej  –  edukacja  sztuką, 

 edukacja  do  sztuki,  edukacja  przez  sztukę,  a  także  trzeba  umieć  rozgraniczyć  nauczanie 

 umiejętności  plastycznych  czy  kształcenie  w  zakresie  rozumienia  sztuki,  czy  kształcenie 

 artystów.  Obecnie  jednak  wszystkie  te  aspekty  są  wymieszani  i  bardzo  spłaszczone.  Ten  stan 

 prowadzi  do  dezorientacji  i  utraty  świadomości  -  co  to  w  ogóle  jest  edukacja  kultury?  Ludzie 

 nie  mają  szacunku  do  kultury,  nie  czują  powagi  w  sferzy  kultury.  Kultura  traci  klasę  i  się 

 sprowadza  do  poziomu  mass  -  festiwali  rękodzieła  na  rynkach,  do  warsztatów  malowania 

 kopii  “Słoneczników”  Van  Gogha,  do  przebierania  dzieci  za  Fridę  Kahlo  itd.  Jak  pisał 

 Morawski  (1985,  s.74)  o  sztuce  masowej:  “Sztuka  masowa  bazuje  na  wytartych  już 

 estetycznych  i  pozaestetycznych  stereotypach,  na  świadomości  epigońskiej,  w  potocznym 

 mniemaniu  tak  oczywistej,  że  stereotypy  owe  wydają  się  czymś  wiecznym.  ”  Kultura  zawiera  w 

 sobie  podstawy  aksjologiczny,  więc  jest  podstawą  edukacji  i  życia  społecznego  oraz 

 politycznego,  jest  bardzo  złożonym  pojęciem,  które  niestety  jest  traktowane  bardzo 

 traktowane  powierzchowne,  co  prowadzi  do  braku  refleksji  nad  życiem,  światem  i  nad 

 samym  sobą.  Mówiąc  słowami  Rogozieckiego  (2021)  “Oceny  w  kategoriach  takich  jak 

 prawda,  fałsz,  piękno,  brzydota,  dobro,  zło  stają  się  niemożliwe,  gdyż  wartości  pojawiają  się 

 tylko  na  chwilę.”  Edukacja  od  samego  początku  powinna  uczyć  jak  rozumieć  twórczość, 

 uczyć odczytywać sztukę, obcować ze sztuką, powinna dawać wgląd w świat artysty. 

 Teraz  możemy  powiedzieć,  czyli  nazwijmy  to  edukację  sztuki, 

 również  możemy  mówić  o  edukacji  poprzez  sztukę  i  możemy 

 mówić  o  edukacji  sztuką  i  to  są  zupełnie  3  różne  konteksty,  niby 

 podobne  słowa,  różniące  się  niuansowo,  ale  jednak  nie 

 niuansowo, tylko bardzo znacząco.  [Rozmówca Nr 2] 

 Znaczy,  no  to  jest,  no  tu  nawet  nie  bardzo  jest  o  czym  myśleć,  bo  to 

 właściwie  nie  ma.  Nawet  mówiąc  o  edukacji  w  ogóle,  takiej 

 szerokiej.  To  szczątkowo  gdzieś  tam  jest.  Przypadkowo  często…, 

 jeżeli  chodzi  o  szkoły  albo  właśnie…  jakaś  tam  pedagogika, 

 242 



 ciągle  to  prowadzą  nauczyciele  czy  pedagodzy,  które  nic 

 wspólnego  ze  sztuką  nie  mają.  Rzadko  gdzie  naprawdę  możemy 

 mówić  o  jakiejś  poważnej  edukacji,  takiej  artystycznej.  Niestety,  to 

 nie  jest  żadne  wytłumaczenie  i  pocieszenie,  ale  to  jest  w  ogóle 

 tendencja  w  Europie.  No,  a  w  związku  z  tym  ta  sztuka  to  tam,  no, 

 to  ciągle  ma  taką  jakaś,  no…  Nawet  konserwatywna  to  trudno 

 powiedzieć,  no  ale  gdzieś  taka  łącząca  się  tam  ciągle  z  poczuciem, 

 z  kategorią  piękna,  prawda,  i  tam  dekoracji,  oto  tak,  nie?  Gdzieś 

 tam  na  tym  poziomie  to  wszystko  zostało.  No  i  nauczyciel  plastyki 

 prawda…  czy  tam  na  uczelniach  też robią  takie  tam  wie  Pani…,  że 

 jak  trzeba  coś  zrobić,  to  choinkę  ubiorą.  No  nie,  nie  ma,  co  o  tym 

 mówić,  szkoda czasu. [Rozmówca Nr 6] 

 Zazwyczaj  edukacja  artystyczna  i  wychowanie  plastyczne  kojarzy  się  ludziom  z 

 umiejętnościami  rysunku,  malowania  itd.  Jednak  znów  powstaje  wątek  -  kogo  chcemy  uczyć 

 i  czego?  Rozmówcy  podkreślali,  że  jeżeli  mówimy  o  edukacji  szerokiej,  w  szkołach  na 

 przykład,  to  przede  wszystkim  trzeba  wychowywać  zdolności  do  zrozumienia  sztuki,  do 

 nawiązywania  dialogu  ze  sztuką,  a  nie  uczyć  rysować  martwą  naturę.  Poprzez  takie  metody 

 nauczania  brakuje  ludziom  świadomości  i  zrozumienia  po  co  istnieje  twórczość  i  jaki  jest  jej 

 sens? 

 No  bo  można  powiedzieć  tak,  mogę  pięknie  rysować,  nie  wiem,  z 

 natury.  Super,  odtwarzać  z  natury.  No  ale  pytanie  jest,  co  ja 

 proponuję  jako  twórca.  No  dobrze,  jeśli  się  ograniczę  do  tego,  że 

 słoik,  który  narysuję  będzie,  że  tak  powiem,  absolutnie 

 fotograficznie  oddany,  no  to  fajnie,  umiem  tę  rzeczywistość  oddać, 

 no  ale  to  już  jest  za  mało,  żeby  uznać  to  za  coś  twórczego.  I  potem 

 jest  ten  dysonans,  kiedy  ktoś  zamiast  rysować  tego  słoika,  tak, 

 weźmie  go,  na  przykład  zbije  i  w  jakimś  kontekście  jest  to  uznane 

 za  działanie  artystyczne,  inny  myśli,  no  tak,  no  takie  coś  to  ja  bym 

 też  sam  zrobił.  No  tylko  chodzi  o  ten  powód,  no  to  jak  chcesz,  to 

 243 



 zrób,  proszę.  No  nie  zrobi,  bo  nie  ma  powodu.  No  trzeba  mieć  ten 

 powód, żeby coś zrobić.  [Rozmówca Nr 3] 

 Ale  zauważyłem,  bo  błędem  jest  to,  że  nie  wykształca  się  nawyku, 

 [poprzez]  z  obcowania  ze  sztuką,  z  różnymi  [różnymi]  kierunkami 

 w  sztuce  czy  gatunkami,  podejściami,  rozpoznawania  różnych 

 gatunków  czy  rodzajów,  czy  [czy]  też  poszczególnych  artystów  … 

 no  nastąpił  rozwój,  jeżeli  chodzi  o  różne  postawy  artystyczne,  na 

 początku  dwudziestego  wieku,  a  my  już  jesteśmy  w  dwudziestym 

 pierwszym.  Ale  świadomość  ludzi,  ogólnie  mówię,  no  nie  sięga, 

 nie  są  przygotowani.  Nie  znają  nawet  zjawisk  tamtego  prawda… 

 20  wieku.  I  [i]  tu  ciągle  z  roku  na  rok,  z  każdym  rokiem  po  prostu 

 przybywa  ciągle  nowych  zjawisk,  artystów…ale  artyści  są  [są] 

 poszukujący,  są  kreatywni,  cały  czas  eksperymentują,  powstaje  coś 

 nowego.  I  [i]  ludziom,  którzy  zajmują  się  codziennie  innymi 

 sprawami,  to  [to]  jest  dla  nich  jest  bardzo  duży…Jak  to  jest?  No 

 nie  rozumieją,  nie  chcą,  nie  są  przygotowani  na  [na  na]  taką 

 aktywność,  a  nawet  mają  z  tym  problem,  mając  potrzebę 

 zaspokojenia  swoich  bytowych  spraw  takich  bieżących,  no  i  wolą 

 tradycyjne,  tradycyjną  sztukę,  czy  zajęcia  tradycyjne[...]którzy 

 wolą  odtwarzać  coś  [coś],  boją  się,  albo  na  bazie  już  istniejącego 

 schematu  mogą  go  trochę  zmieniać.  No  i  niestety  nie  rozumieją, 

 nazywają  to  twórczością...  Wykształcenie,  znowu  ta  otwartość.  Bo 

 ludzie  mają  zamknięte  umysły.  Tak  to  jest,  widzisz,  to  jest  bardzo, 

 bardzo  trudne.  Jeżeli  wchodzi  się  w  jakąś  taką  tradycyjną 

 przestrzeń  nauczania,  uczenia  się  no  to…no  jest  ciężko. 

 [Rozmówca Nr 1] 

 Według  jednego  z  rozmówców,  powierzchowne  traktowanie  sztuki  wynikało  również  z 

 faktu,  że  sztuka  zaczęła  buntować,  szokować,  poszerzać  swoje  granice,  również  zapraszając 

 ludzi  do  swojego  świata,  posługiwać  się  przedmiotami  codziennymi,  rezygnować  z 

 tradycyjnych  technik.  Za  tym  stała  głęboka  filozofia  i  praca  artystów,  ale  wielu  ludzi 

 244 



 odebrało  to  w  sposób  uproszczony  i  powierzchowny.  Maria  Poprzęcka,  w  kontekscie  sztuki 

 XX  wieku  pisze  (1998,  s.7,  9):  “Tradycyjne  rozumienie  pojęcia  sztuki  gwałtownie 

 zaatakowały  awangardy  początków  XX  wieku.[...]Rozszerzyliśmy  zakres  naszej  wrażliwości  i 

 okazało  się,  że  właściwie  wszystko  można  traktować  jako  dzieło  sztuki.”  i  cytuje  Kunderę 

 (1986):  „Poezja:  sztuka;  nie  poezja.  Słowa  jak  gra:  sztuka.  Prosta  sentencja:  sztuka.  Jedyne 

 znaczenie:  sztuka;  brak  znaczenia:  sztuka.  Słowa  wyciągnięte  przez  los:  sztuka.  Mona  Liza: 

 sztuka.  Mona  Liza  z  wąsami:  sztuka.  Gówno:  sztuka.  Gazetowe  ogłoszenie:  sztuka." 

 Pamiętając,  że  bunt  w  sztuce  zaczął  się  od  futurystów,  i  dadaistów,  czyli  już  więcej,  niż  100 

 lat  temu,  a  kierunki  awangardy  nadal  są  niezrozumiane  przez  szeroką  publiczność,  można 

 zaobserwować jak duża jest luka w odbiorze sztuki nowoczesnej. 

 Rozmówca  jako  przykład  również podał  słynny  cytat  Josepha  Beuysa  „Każdy  może  być 

 artystą”  ,  który  był  rozumiany  jednostronnie.  Przez  to  sztuka,  która  walczyła  o  to,  żeby  nie 

 mieć  podziału  na  wysoką  i  niską,  dochodzi  do  jeszcze  większego.  Przez  to,  że  obecnie  każdy 

 może  ogłosić  siebie  artystą,  nawet  nie  tworząc,  a  odtwarzając,  powstaje  nieporozumienie.  W 

 szerokim  obiegu  sztuka  traci  klasę  jako  zjawisko,  ponieważ  jest  postrzegana  wizualnie, 

 powierzchniowo.  Nie  ma  poważnego  podejścia  do  problemu.  Szeroka  publiczność  nie 

 rozumie,  nie  odróżnia  sztuki  od  “nie-sztuki”,  nawet  “nie-sztuka”  staje  się  bardziej  dostępna  i 

 zrozumiała. 

 I  ten  balans  i  wizualny,  i  mentalny,  i  intelektualny.  Bo  z  jednej 

 strony  rozumiem  też  jakby  to  podejście  Boyce'a,  że  każdy  ma,  nie 

 jest  artystą,  on  ma  tą  zdolność  twórczą  w  sobie  i  każdy  ma  do  tego 

 prawo  i  trzeba  ludzi  do  tego  zachęcać.  No  ale  teraz  każdy,  kto  tam 

 pędzelkiem  coś  tam  może  mówi,  że  jest  artystą…To  jest 

 niebezpieczne,  muszę  powiedzieć,  że  ta  postawa  z  jednej  strony  mi 

 jest  bliska,  bo  dzieci  traktuję  jako  poważnych  twórców,  ale  z 

 drugiej  strony  muszę  powiedzieć,  że  ta  postawa,  bo  na  nią  się 

 wielu  ludzi  powołuje,  którzy  nie  mają  tego  mistrzostwa,  tej 

 postawy  takiej  medytacji  nad  sztuką,  takiego  zamysłu,  takiego 

 badania  problemów,  i  kontaktowanie  się  gdzieś  tam  z  absolutem 

 poprzez  tą  twórczość.  I  też  te  prace  stały  się  takie,  jak  przedmioty 

 245 



 użytkowe,  nawet  gorzej,  a  nie  jak  coś  wyjątkowego,  bo  jednak  jest 

 mi bliska ta postawa renesansu,  [Rozmówca Nr 13] 

 Socjologowie  też,  no  nie  wszyscy  oczywiście,  powołują  się  na  tego 

 Beuysa,  że  każdy  może…  każdy  artysta  i  dosłownie  rozumieją  ten 

 postulat…  jaka  to  jest  głupota  po  prostu,  jaka  to  jest 

 nieprawdopodobna  głupota  to,  to  aż  po  prostu  mi  się  wierzyć  nie 

 chce,  ale  to  wynika  z  tych  niedomogów  bo  generalnie,  ja  nie  wiem, 

 bo  nie  ma  takich  ludzi  w  Polsce  które  mają  tam  świadomość  po 

 prostu  co  powinno  być  przedmiotem  studiów  i  w  ogóle  uważam,  że 

 powinien  być  kierunek  studiów  tak  zwana  edukacja  artystyczna, 

 kierunek  pięcioletni,  nie  edukacja  wizualna  ani  edukacja 

 plastyczna,  ani  nie  ani  ta  estetyczna  no,  ale  w  ramach  edukacji 

 artystycznej  fragmentem  powinna  być  edukacja  plastyczna, 

 edukacja do sztuki, edukacja itd. itd. itd…  [  Rozmówca  Nr 12] 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  środowisko  artystyczne  też  przeżywa  kryzys  w  swój  sposób, 

 podkreślając,  że  edukacja  artystyczna  również  dotyczy  bezpośrednio  świata  artystycznego 

 również.  Po  pierwsze,  sami  artyści  czasami  nie  rozumieją  niektórych  mechanizmów,  nie 

 znają  się  na  historii  sztuki.  Nawet  wśród  artystów  hasło  “wszystko  może  być  sztuką”  czasami 

 jest  zrozumiane  niepoprawnie.  Jeden  z  Rozmówców  z  niezadowoleniem  odnosił  się do 

 sposobów  prowadzenia  wydarzeń  z  obszaru  sztuki  oraz  wernisaży,  wskazując  na  to,  że 

 artyści  nie  myślą  o  odbiorcach,  nie  opowiadają  o  swojej  sztuce,  nie  zachęcają  widzów  do 

 rozmów.  Kuratorzy  również  nie  dbają  o  kontakt  z  odbiorcą,  nie  dobrze  dobierają  prace  do 

 wystaw, nie promują wystawy jak należy. 

 No  głupota  nieprawdopodobna,  ludzie  nie  mają  się  cierpliwości 

 na  wernisażu,  rozmawiają  o  pierdołach,  w  ogóle  nie  oglądają  tego 

 działania,  co  pokazują  ludzie  nie  oglądają  obrazów,  nie  skupiają 

 się,  tylko  gadają,  plotkują  no…to  bzdura…  cały  czas  w  ogóle, 

 nawet  to  środowisko  nie  panuje  nad  sobą.  Nie  ma  odbioru  sztuki  w 

 ogóle,  po  cholerę  oni  to  robią?  Po  cholerę  w  ogóle  coś 

 produkują?  Żeby  zaliczyć  i  potem  się  chwalą,  że  o,  tutaj  to  ja  tu 

 246 



 wystawa,  tam  wystawa….  poco,  jak  nie  rozmawiają  ze  sobą:  a  tu 

 mi  się  udało,  a  tu  odkryłem,  a  tu  mi  się  to,  a  to  to,  a  co  u  ciebie? 

 tak  tak  tak  te  wernisaże  powinny  wyglądać,  w  rozmowach  o 

 sztuce,  o  twórczości.  [...]  No  nie,  bo  są  głupcami,  no  bo  nie  są 

 wykształceni,  no  człowiek  niewykształcony  na  formie  plastycznej 

 nie  ma  świadomości  tego  co  robi,  nie  ma  świadomości  tego  co 

 jest, co zrobił, jak ja często mówię studentom.  [  Rozmówca Nr 12] 

 Dziwnym  faktem  jest  to,  że  cały  system  państwowy  nie  jest  otwarty  na  nowe  podejście 

 do  sztuki,  raczej  cała  edukacja  systemowa  jest  oparta  na  “klasyce”,  na  sztuce  mimetycznej, 

 na  reprodukowaniu.  Lecz  to  wynika  również  z  braku  wiedzy  o  sztuce,  jak  słusznie  zauważa 

 Maria Poprzęcka (2024): 

 Uważam,  że  sztuka  dawna  jest  o  wiele  trudniejsza.  Może  się  podobać,  ale  żeby 

 coś  zrozumieć,  potrzebna  jest  znajomość  podstawowych  tekstów  kultury  - 

 Pisma  Świętego,  mitologii,  Dantego…  Choćby  elementarnie  -  umięśniony 

 facet  to  Herkules,  a  naga  piękna  kobieta  to  Wenus…Sztuka  w  dawnych 

 czasach  nie  była  tworzona  na  potrzeby  szerokiej  publiczności,  ale  dla 

 wąskich,  wykształconych  i  zamożnych  elit.  Muzea,  demokratyzując  dostęp  do 

 sztuki,  upubliczniły  to,  co  było  prywatne,  czasem  intymne,  przeznaczone  dla 

 nielicznych.  Na  erotyczne  obrazy  zamawiane  do  sypialni  patrzą  teraz  miliony 

 oczu.  Sztuka  nowoczesna,  tworzona  głównie  dla  galerii  i  muzeów,  uwzględnia 

 to,  że  jest  dla  publiczności.  I  dlatego  stawia  o  wiele  mniejszy  opór.  W  Polsce, 

 ponieważ  muzea  sztuki  nowoczesnej  dopiero  powstają,  nieobyci  z  nią 

 widzowie  mogą  sądzić,  że  łatwiej  zrozumieć  obraz  sprzed  500  lat  niż  sztukę 

 dzisiejszą. 

 Rozmówcy  również  z  niezadowoleniem  podkreślali,  że  nie  poświęca  się  wystarczająco 

 godzin  na  wychowanie  estetyczne.  Analizując  dane  badań  dotyczące  godzin,  poświęconych 

 na  sztukę  w  systemie  edukacyjnym  w  dokumencie  “Porównanie  systemów  edukacyjnych 

 państw  OECD”  (2024),  widzimy,  że  Polska  ma  wynik  poniżej  średniej  -  tylko  8%,  kiedy  w 

 247 



 porównaniu,  widzimy,  że  w  takich  krajach,  jak  Islandia,  Finlandia  udział  sztukij  w  programie 

 nauczania jest znacznie wyższy 17-19%. 

 Jeden  z  Rozmówców  również  podkreślił,  że  jeśli  nawet  chodzi  o  tradycyjne  podejście  do 

 sztuki  to  go  nie  ma  w  powszechnej  edukacji  kultury  -  nie  ma  dobrych  lekcji  rysunku, 

 malarstwa,  rzeźby  w  domach  kultury  albo  w  innych  państwowych  instytucjach,  są  tylko 

 prywatne propozycje. 

 To  jest  taki  problem,  że  np.  ja  nie  mam  nic  przeciwko  dobrej 

 edukacji,  tradycyjnej  edukacji  artystycznej.  Nawet  dla  dzieci 

 nieuzdolnionych,  które  trochę  będą…chcą  poćwiczyć  fajnego 

 rysowania,  malowania,  nauki  o  kolorach,  o  stylach.  Ale  takich 

 miejsc  nie  ma  teraz  u  nas  w  Polsce.  Teraz  na  przykład  mój  syn 

 młodszy,  no  już  wiele  lat  temu,  ale  zdawał  na  architekturę,  to 

 praktycznie  w  Warszawie  nie  ma  miejsca  takiego,  gdzie  uczą 

 rysunku  dobrego  i  tak  dalej,  oprócz  miejsc  prywatnych,  które  są 

 świetne.  Prowadzą  to  często  architekci,  którzy  wykładają  na 

 uczelni.  To  jest  drogie  i  to  jest  bardzo  profesjonalne.  Natomiast  w 

 tych  domach  kultury  nie  ma  takiego  fajnego  kursu,  gdzie  można 

 iść  i  się  nauczyć  fajnie  rysować  sobie,  bo  lubię.  Może  nie  jestem 

 jakiś  utalentowany,  ale…Nie  tylko  stricte  taka  edukacja 

 artystyczna  do  sztuki,  w  takim  sensie,  że  nie  każdy  musi  być 

 artystą…Coś...  To  w  Finlandii  większość  chodzi  do  tej  szkoły,  ale 

 tylko  tam  potem  co  setny  czy  tysięczny  zostaje  artystą.[Rozmówca 

 Nr 6] 

 Bo  jak  teraz  są  tworzone  przeróżne  programy,  to  jest  trochę  taka 

 masówka,  taka  komercja,  na  zawołanie,  że  tu  trzeba  lekcję 

 muzealną  zrobić  z  jakimś  tematem,  tu  jeszcze  coś…Ale  kto  to 

 tworzy?  Ludzie,  którzy  się  nie  znają,  nie  rozumieją,  nie  uprawiają 

 twórczości…więc…  [Rozmówca Nr 13] 

 Jeden  z  Rozmówców  zwrócił  uwagę,  że  w  Niemczech  na  poziomie  państwowym  to 

 funkcjonuje  inaczej  -  jest  podział  na  sztukę  stricte  techniczną  i  sztukę  “twórczą”.  Istnieją  tam 

 248 



 szkoły  zawodowe,  które  kształcą  umiejętności  techniczne.  Ich  celem  jest  kształcenie 

 zawodników  -  designerów,  fotografów  itd..  Szkoły  te  nie  uczą twórczości  jako  takiej,  nie 

 kształcą  artystów,  a  są  nastawieni  na  kształcenie  umiejętności  technicznych,  praktycznych, 

 użytkowych.  Artysta  jest  pojęciem  bardzo  skomplikowanym,  w  grę  wchodzą  nie  tylko 

 aspekty techniczne, no i duchowe, metafizyczne. 

 Natomiast  w  Niemczech  mają  coś  innego,  co  uważam,  że  w  Polsce 

 nam  brakuje.  Oni  mają  taki  ciągle  bardzo  silny  tzw. 

 Hochfachschule,  czyli  szkoły  zawodowe,  wyższe  szkoły 

 zawodowe….Czyli  coś,  co  nie  jest...  Bo  u  nas  mamy  Akademię 

 Sztuk  Pięknych  i  od  razu  kształcimy  artystów…z  których  większość 

 potem  nie  może  znaleźć  pracy,  a  tak  naprawdę  potem  nie  są 

 artystami  ze  względów  głównie  ekonomicznych  i  tak  dalej. 

 Natomiast  tam  mamy,  w  Niemczech  mamy,  bo  to  jest  troszkę  jakby 

 niższy  szczebel,  no  taki  powiedzmy  licencjacki,  ale  która  uczy 

 bardzo  dobrego  fachu  artystycznego.  Czyli  mamy  dobrą  szkołę, 

 wyższą  szkołę  zawodową  fotografii.  Część  z  nich  zostanie 

 artystami,  ale  większość  umie  zrobić  dobrą  fotografię,  mody, 

 reklamy, promocje i tak dalej, prawda? [Rozmówca Nr 6] 

 Inny  rozmówca  wywołał  również  słuszną  uwagę,  podkreślając,  że  cala  propozycja 

 edukacji  artystycznej,  w  szczególności  na  uniwersytetach  nieartystycznych  jest  przestarzała, 

 nawet  jeżeli  są  jakieś  nowsze  treści,  to  nie  są  one  w  poprawny  sposób  omawiany,  są 

 martwymi  wiadomościami.  Brakuje  rozmów  o  sztuce  w  edukacji,  omawiania  prac, 

 tłumaczenia aspektów, kierowania na nowe, własne idei i definicji. Nie ma analizy dzieł. 

 Sztuka  polega  na  wytwarzaniu  czegoś  zupełnie  nowego,  czegoś 

 takiego,  czego  nie  ma  do  tej  pory  w  sztuce,  pedagog  nigdy  tego  nie 

 zrozumie,  jeżeli  nie  tworzy  sam,  nie  produkuje  czegoś  nowego,  nie 

 ma  autorskich  pomysłów…  i  tutaj  bardzo  bliska  mi  była  definicja 

 znowu  tej  sztuki,  bo  musiałem  tę  sztukę  definiować  na  wykładach. 

 co  to  jest  ta  sztuka?  Kiedy  jest  ta  sztuka?  Jaka  jest  ta  sztuka? 

 Plastyka  to  nie  jest  sztuka…  I  jaką  mamy  literaturę?  Nie  tylko 

 249 



 Tatarkiewicz  musi  być,  prawda?  Są  różne  definicji…ciekawe 

 bardzo…nawet  ta  definicja  ostatnia,  którą  w  moim  czasie 

 konceptualnym  była…  no  przecież  Josef  Koszut…  no  pedagodzy 

 nawet  nie  wiedzą  kto  to  jest…  A  Sol  Lewitt?  No  i  teraz 

 niesamowicie  taka  poruszająca,  glęboka  i  taka  niepewna,  i  taka… 

 ta  definicja  Koszuta,  że  “sztuką  jest  wszystko,  poza  tym  co  jest  do 

 niej  podobne”.  Jaka  tu  jest  myśl!  Ale  tutaj  to  jest  kilka  lekcji  na 

 ten  temat,  bo  ze  studentami  trzeba  rozmawiać  o  tym!  A  oni  robią 

 testy…czy tam…  [ Rozmówca Nr 12] 

 Rozmówca  dalej  rozwijał  myśl  o  edukacji  artystycznej,  podkreślając,  że  istnieje  również 

 problem  z  komentarzem  do  sztuki.  Wskazywał  na  to,  że  opisy  na  wystawach  i  komentarze  do 

 dzieł  sztuki  są  zazwyczaj  pisane  albo  dla  artystów,  albo  dla  “przygotowanej”  publiczności. 

 Również  na  wystawach  nikt  nie  tłumaczy  dzieł  artystów  w  sposób  dostosowany  do  szerokiej 

 publiczności.  Zwykli  odbiorcy  często  nie  odnajdują  w  pracach  artystycznych  tego,  co  widzą 

 w  opisie.  W  efekcie  sztuka  nowoczesna  staje  się  dla  nich  daleka,  czasami  śmieszna  i 

 zamknięta,  tracą  zainteresowanie,  nie  widząc  w  niej  sensu.  Łączy  się  to  z  innym  aspektem  - 

 powstaje  pytanie,  czy  można  rzeczywiście  opisać  sztukę?  Wittgenstein  (za:  Allen,  Turvey, 

 2006)  wskazywał,  że  sztuka  ma  swoje  reguły  i  “język”  sztuki  nie  ma  nic  wspólnego  z 

 językiem  mówionym  lub  pisanym.  “Mówi  się,  że  sztuki  wizualne  stanowią  język,  a  ponieważ 

 jest  to  inny  rodzaj  języka,  słowa  nie  mogą  dokładnie  opisać  dzieł  sztuki  wizualnej” 

 (Tilghman,  2001,  s.157).  Więc,  żeby  nauczyć  języka  sztuki  potrzebne  są  inne  metody  -  nie 

 teoretyczne,  lecz  oparte  na  przeżyciach,  które  nie  podlegają  schematycznym,  logicznym 

 teoriom. 

 Mało  tego,no  ludzie  są  wystraszeni,  zwłaszcza  wtedy,  kiedy  jest 

 napisane  tak  górnolotnie  i  kiedy,  jakiś  taki  język  jest  używany, 

 czasami  sami  nie  rozumieją  tego…  prowadziłem  kiedyś  wykład  na 

 temat  komentarza,  więc…że  jedno  jest  obrazem,  jedno  jest 

 widokiem  czegoś,  a  druga  rzeczywistość  jest  słowem…komentarz 

 to  jest  słowo,  więc  komentarz  to  jest  słowo  pisane,  wydrukowane, 

 mówione,  rozumiane.  Z  dołu,  to  są  nowe  wartości  które…  no 

 250 



 właśnie  wynikają  ze  słów,  rozumienia  tych  słów.  Teraz  pytanie  - 

 czy  tak  samo  się  rozumie  te  słowa  jak  rozumiał  to  piszący?  -  nie 

 wiadomo…  no  kiedy  nie  ma  kontaktu  z  autorem,  a  kiedy…  a  jeżeli 

 autor  nie  żyje,  to  nie  ma  żadnej  szansy,  więc  jesteśmy  zdani  na 

 siebie. [Rozmówca Nr  12] 

 Brak  odpowiedniej  edukacji  artystycznej  powoduje,  że  ludzie  zaczynają  się  bać  sztuki 

 nowoczesnej,  traktując  ją  jako  coś  niezrozumiałego,  dziwnego,  odległego.  Dlatego 

 najważniejszym  zadaniem  edukacji  kulturowej  i  artystycznej  jest  zbudowanie  mostu  między 

 sztuką  a  odbiorcami,  pokazanie,  że  sztuka  może  być  bliska,  przydatna,  ciekawa  i  pomocna. 

 Chodzi o to, by odbiorcy nie czuli się wykluczeni z dialogu ze sztuką. 

 Ale,  ważne  jest  to,  żebyśmy  my  nie  bali  się  tej  sztuki.  Ona  się  robi 

 przez  to  hermetyczna  i  potem  znowu  robią  się  absurdy,  bo  ona  jest 

 niezrozumiała.  To  zaczyna  być  wyśmiewana,  bo  jak  my  czegoś  nie 

 znamy,  to  włącza  się  taki  mechanizm  -  obśmiejemy,  będzie  nam 

 lepiej,nie?  No  a  co,  co  ci  artyści?  To  oni  są  tacy  nienormalni,  albo 

 co  oni  zrobili,  przecież  nikt  tego  nie  rozumie,  nie?  I  to  obserwuję 

 u  seniorów.  I  to  jest  jak  amen  w  pacierzu,  jak  się  na  przykład 

 przyjdzie  i  nie  wiem  będą  prace  Tarasewicza  do  obejrzenia:  “a  też 

 bym  tak  potrafił”,  nie?  A  nie  o  to  chodzi,  tylko  że.  Nie  jesteśmy  w 

 stanie  zrozumieć,  o  co  chodzi,  jeśli  my  będziemy  tylko  dawać 

 narzędzie,  bo  w  tym  momencie  patrzymy  na  sztukę  na  zasadzie 

 praktycznie  prehistorii.  Wow,  im  bardziej  przedstawiające  i 

 złudnie  przypominające  realność,  to  znaczy,  że  lepsze,  czyli  taki. 

 Tak  tak  tak,  że  ten  kto  potrafi  na  namalować  konia,  to  znaczy,  że  to 

 jest artysta, prawda?  [Rozmówca Nr 2] 

 Rozmówca  kontynuował  wątek,  odnosząc  się  do  zjawiska  warsztatu  twórczego, 

 wskazując,  że  środowisko  artystyczne  ma  w  ogóle  złe  podejście  do  edukacji  w  całości,  co 

 powoduje,  że  również  nie  rozumie  złożoności  i  powagi  warsztatu  twórczego.  Artyści,  nie 

 zajmujące  się  edukacją  kojarzą  warsztat  albo  z  plastyką,  albo  z  zajęciem  technicznym,  często 

 251 



 dla  dzieci,  co  pozostawia  metodę  na  marginesie  nawet  na  gruncie  artystycznym.  Rozmówca 

 również  wskazywał,  że  samo  słowo  edukacja  na  uniwersytetach  artystycznej  powoduje 

 niechęć  i  kojarzy  się  ze  słabszą  jakością  Jeżeli  ktoś  jest  na  edukacji,  znaczy  że  ten  ktoś  się 

 nie  nadaje  do  sztuki  “wysokiej”  .  Teraz  sytuacja  jeszcze  bardziej  się  pogorszyła,  bo  uczelnie 

 artystyczne  powoli  rezygnują  z  kierunków  edukacji  artystycznej,  przyjmując  inne  nazwy, 

 takie  jak  “mediacja  sztuki”,  “promocja  sztuki”  itd.  Zdaniem  rozmówcy,  z  jednej  strony  to  jest 

 dobra  rzecz,  bo  warsztaty  twórcze  można  będzie  w  końcu  podnieść  do  rangi  sztuki,  z  drugiej 

 strony,  to  spowoduje  powstanie  jeszcze  szerszej  luki  pomiędzy  światem  pedagogicznym  i 

 artystycznym. 

 Pan  prof.  Józefowski  kiedyś  mi  powiedział,  że  my  musimy 

 pamiętać,  zajmują  się  warsztatami,  że  zawsze  będziemy  na  uczelni 

 traktowani  jako  kundle  i  on  tak  mówił  o  sobie.  I  mówił,  że  żebym 

 pamiętała,  że  tak  no  niestety  jest,  ale  to  o  czym  mówił,  bo  on  też 

 się  tak  czuł  na  uczelni,  że  ten,  który  się  tam  gdzieś  zajmuje 

 dzieciakami,  czyli  takie  zdeprecjonowany,  chociaż  jest  uznanym  i 

 znanym  artystą.  No  i  jest  rzeczywiście  coś  takiego,  że  jednak  ta 

 edukacja,  właśnie,  czy  sztuką  nawet,  czy  edukacja  poprzez  sztukę, 

 ona  ciągle  jest  niedoceniana,  jest  to  takie  trochę  niszowe,  ale 

 właśnie  to,  co  mówił  profesor  Józefowski,  że  ważne,  żebyśmy  nie 

 zapominali,  że  to  jest  ważne  to  co  robimy,  nie?  I,  że  być  może 

 jesteśmy  niezrozumienie  do  końca,  ale  to  jest  problem  tych,  którzy 

 tego  nie  rozumieją  i  nie  zdają  sobie  sprawy  z  jakości  i  rangi,  bo 

 rzeczywiście,  no  mamy  wiele  przykładów,  ja  już  nie  będę  podawać 

 przykładów  z  recenzji  habilitacyjnej...  To  też  pokazuje 

 mankamenty  tego  świata  artystycznego.[...]Studenci  wydziału 

 Edukacji,  oni  mają  takie  wrażenie,  że  są  traktowani  jako  gorsi.  Że 

 edukacja  to  trochę  obciach,  że  no  wydział,  prawda,  architektury 

 brzmi  dumnie,  malarstwa  również,  grafiki…,  ale  ta  edukacja,  no 

 to,  bo  nie  dostali  się  na  te  inne,  i  trzeba  było  pójść  gdziekolwiek, 

 albo  że  to  jest  taki  jakościowo  gorszy  artysta…Tak  samo 

 252 



 pedagogika,  prawda,  raczej  idą  tam  Ci,  którzy  się  nie  dostali  na 

 psychologię na przykład itd.  [Rozmówca Nr 2] 

 Rozmówca  rozwijał  ten  wątek,  podkreślając  z  przykrością,  że  to  podejście  do  edukacji 

 raczej  zaczyna  się od  szkoły,  bo  przedmiot  “plastyka”  jest  traktowany  bez  szacunku,  bez 

 powagi,  że  to  jest  coś  śmiesznego,  nieprzydatnego.  Nauczyciel  plastyki  zawsze  jest  na 

 marginesie w hierarchii przedmiotów szkolnych. 

 Jest  szkoła,  wszystkie  inne  przedmioty  i  jest  plastyka.  No  plastyka 

 gdzieś  tam  koło  muzyki.  Był  czas,  gdzie  wszyscy  woleli  trochę 

 plastykę,  no  bo  nie  było  instrumentów,  śpiewać  nie  za  bardzo 

 każdy  chciał.  No  dobra,  to  już  lepsza  ta  plastyka.  No  ale  to  muzyka 

 i  plastyka  to  były  takie  przedmioty,  no  deprecjonowane,  czyli  jeśli 

 coś  ważnego  się  działo  w  szkole  w  klasie,  to  zawsze,  a 

 potrzebowano  godzinę  dodatkowej,  to  rezygnowano  z  muzyki  i 

 plastyki.  I  tak  samo  nauczyciele  plastyki  czy  muzyki  gdzieś  tak 

 można  było  powiedzieć,  że  zostawali  z  boku,  bo  nawet  sami  o  tym 

 mówili.  Że  no  ważniejszy  i  bardziej  decyzyjny  był  nauczyciel,  na 

 przykład,  matematyki,  języka  polskiego,  angielskiego,  historii,  a 

 ten  od  plastyki  to  tam  albo  on  ma  zrobić  dekorację,  albo  jeszcze 

 coś.  I  to  było  strasznie  takie  krzywdzące.  No  i  do  tej  pory  niestety 

 jest,  bo  to  nawet  studenci  teraz  mówią  o  tym,  czyli  jest  to  bardzo 

 na  bieżąco  i  to  pokazuje,  jak  trudno  się  też  wychodzi  z  tego 

 skostnienia edukacyjnego.  [Rozmówca Nr 2] 

 Rozmówca  uznawali  to  za  bardzo  przykre  zjawisko,  wskazując,  że  samo  słowo 

 "edukacja"  nie  budzi  w  społeczeństwie  wystarczającej  powagi,  tak  samo  słowo  “plastyka” 

 brzmi infantylnie i prowadzi do lekceważenia sztuki. 

 W  ogóle  mamy  straszny  problem  z  nazwami  bo  “plastyka”,  nie?  I 

 to  się  tak  mówi  “plastusie”  i  to  takie  już  no  nie  za  bardzo,  właśnie 

 sami  jak  mówimy  o  tym  o  tej  plastyce  -  “nauczyciel  plastyki”, 

 “artysta  plastyk”  jakoś  tak  od  razu  mamy  skojarzenia  z 

 253 



 plastusiowym  pamiętnikiem,  czyli  takie  małe,  takie  miękkie,  trochę 

 mało  konkretne,  no  i  takie  w  ogóle  trochę  infantylne,  nie?  No  i  to 

 jest  niesamowicie  krzywdzące,  bo  edukacja  powinna  brzmieć 

 dumnie. Dlatego, że ona stanowi fundament.  [Rozmówca  Nr 2] 

 Wszyscy  Rozmówcy  byli  bardzo  surowi  w  ocenie  nauczania  plastyki  w  szkole,  zwracając 

 szczególną  uwagę  na  sposób  prowadzenia  zajęć,  treści  programowe  oraz  ocenianie  prac 

 twórczych.  Krytykowali  fakt,  że  plastyka  nadal  funkcjonuje  według  bardzo  przestarzałych 

 schematów,  program  jest  nie  przemyślany  i  dostosowany,  wskazywali,  że  zajęcia  plastyczne 

 nie rozwijając ani twórczego myślenia, ani świadomego odbioru sztuki. 

 Plastyka?  Ale  tego  w  ogóle  nie  ma…  ta  plastyka…,  to  przecież 

 kto to uczy? [Rozmówca Nr 12] 

 Nie  mówiąc  o  tym,  że  plastyka  może  być  wprowadzana  przez 

 muzyków,  bo  część  naszych  studentów  mówi,  jakie  miały 

 doświadczenia  z  nauczycielami  i  jak  był  przygotowany.  więc  było 

 to  trochę  przerażające.  Albo  z  kimś,  kto  w  ogóle  nie  jest  związany 

 z  sztuką.  Albo  skończyła  krótki  kurs,  ale  to  jest  osoba,  która 

 sama.Nic ręcznie nie tworzy, nie działa  . [Rozmówca  Nr 9] 

 Rozmówcy  podkreślali  ,  że  w  szkołach  zamiast  takich  zajęć  plastyki  powinny  być zajęcia 

 edukacji  do  sztuki  i  przez  sztukę,  które  uczą  rozumienia  sztuki,  refleksji  nad  sobą  i  nad 

 kulturą.  Program,  zadania  i  ocenianie  prac  twórczych  nie  rozwija  krytycznego  spojrzenia, 

 ograniczają  się  do  odtwórczego  wykonywania  zadań.  W  efekcie,  przedmiot  “plastyka”  nie 

 uczy,  nie  inspiruje,  nie  angażuje  i  nie  daje  narzędzi  do  swobodnej  ekspresji,  a  uczniowie 

 traktują ją jak marginalny, krzywdzący, nieważny przedmiot. 

 Ja  myślę,  że  może  będzie  lepiej,  jeżeli  w  ogóle  tego  nie  będzie 

 (śmieje  się),  jeżeli  to  ma  tak  wyglądać,  jak  wygląda  teraz…  To 

 znaczy  ja  myślę,  że  gdyby  zmienić  system  i  wrócić  do  tego,  co  było 

 w  latach  osiemdziesiątych,  to  to  by  było  szczęście  dla  tych  ludzi, 

 dlatego  że  brakuje  tego  a  myślenie  wizualne  jest  teraz  najszybciej 

 rozwijającym  się  myśleniem  człowieka,  bo  internet  cały  to  jest 

 254 



 właśnie  to  i  oddzielanie  treści  wizualnych  takich  naprawdę 

 żenujących  od  tych  dobrych  byłoby  istotne.  I  mam  nadzieję  że  to 

 zauważą  kiedyś  tam  politycy  i  okaże  się  że  to  jest  ważne. 

 [Rozmówca Nr 13] 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  nauka  technicznych  umiejętności  jest  ważną,  ale  drugorzędną 

 sprawą,  w  szególności  w  szkole,  gdzie  możliwości  i  zainteresowania  dzieci  są  bardzo  różne. 

 Wskazywali  na  to,  że  edukacja  artystyczna  powinna  przede  wszystkim  rozwijać  świadomość, 

 zachęcać  do  twórczości,  mieć  również  głębszy  wymiar  –  rozwijania  inteligencji 

 emocjonalnej  i  wrażliwości.  Zdaniem  Rozmówców  porządne  zajęcia  twórcze  są  niemożliwą 

 opcją  w  takim  systemie  szkolnym,  jaki  jest  teraz  -  dzwonki,  oceny,  sprawdziany-  to  wszystko 

 uniemożliwia  skupienie  się  na  czymś  głębokim,  dlatego  cała  edukacja  jest  bardzo 

 powierzchowna.. 

 Ja  na  przykład  nie  miałam  talentu,  na  pewno.  Wypracowałam, 

 nie?  Nauczyłam  się…  jak  słonia  też  można  nauczyć.  Nie  wiem,  czy 

 to  lubiłam.  Ale  lubiłam  wymyślać.  Ale  te  rzeczy  techniczne  można 

 łatwo  wiesz…można  się  nauczyć,  ale  żeby  człowiek  myśleć  umiał,  i 

 nie  myśleć  jak  wszyscy,  tylko  jako  on,  krytycznie,  no  to  już  jest 

 inna kwestia i tego nikt nie uczy. [Rozmówca Nr 4] 

 No  i  o  jakiej  edukacji  mówimy?  Potem  robią  te  wszystkie 

 głupkowate  działania  z  malowania,  jakieś  plamy  tam  malują czy 

 coś,  czy  kopii.  Sprawa  jest  bardzo  skomplikowana  w  ogóle  jeszcze 

 rzemiosła  można  nauczyć,  robić  tamte  te  przedmioty  to 

 wszystko…akademia  to  robi,  natomiast  sama  sztuka  albo  odbiór  to 

 jest  całkowicie  nowa  rzeczywistość,  muszą  być  wychowawcy 

 estetyczni  od  szkół…,  ale  nawet  takich  studiów  nie  ma  do  tej  pory. 

 Tam  powinno  być  wszystko,  holistycznie…pedagogika, 

 psychologia  wiedza  o  sztuce,  trochę  historii  sztuki  itd.  [ 

 Rozmówca Nr 12] 

 255 



 Co  to  jest  edukacja  w  ogóle?  Przede  wszystkim  świadomość. 

 Biorąc  jako  przykład  zadanie  twórcze,  czy  chodzi  o  to,  żeby  to 

 dziecko  skończyło  prace  i  powstał  jakiś  efekt  końcowy,  czy  chodzi 

 o  to,  żeby  doszła  do  niego  ta  świadomość,  dzięki  temu  rysowaniu, 

 czy  robieniu  czegoś,  i  temu  problemowi?  Szkoła  nie  jest…nie 

 szanuje  zajęć  twórczych…  w  szkole  jest  ten  limit  czasowy,  mamy  te 

 45  minut,  no  szczęśliwi  mają,  kiedy  mają  połączone  dwie  godziny, 

 a  teraz  jest  tylko  jedna  godzina  w  ogóle…  ponieważ,  jeżeli 

 mówimy  o  warsztacie,  taki  warsztat  będzie  trwał  tyle,  ile  będzie 

 trwał.  To  znaczy,  to  jest  sytuacja  taka,  że  jak  ktoś  będzie  czymś 

 zainteresowany,  i  będzie  się  koncentrował  na  tym,  co  robi,  to 

 zajmie  mu  to  trochę  więcej  czasu.  A  kiedy  będziemy  to  przerywać 

 dzwonkiem,  to  jednocześnie  wytrącamy  możliwość  jakby  tej 

 ciągłości pracy.  [Rozmówca Nr  3] 

 Nie  ma  myśli  o  tym,  żeby  to  było  takie  nauczycielstwo  w  wolności. 

 Cały czas ta szkoła pruska… no masakra.  [Rozmówca Nr 13] 

 Badani  również  wskazywali  na  niedostosowaną  do  edukacji  przestrzeń  szkolną  i 

 uniwersytecką.  Z  dużym  niezadowoleniem  wskazywali  na  układ  ławek,  na  małe 

 pomieszczenia,  brak  przestrzeni  dla  zabawy,  integracyjnej,  nie  ma  odpowiednich  narzędzi  i 

 wyposażenia  do  nauki.  Wygląd  zewnętrzny  i  wewnętrzny  większości  szkół,  domów  kultury  i 

 i uniwersytetów opisywali jednym słowem - ”brzydota”. 

 Poza  tym  jeszcze  jest  kwestia  pewnej  swobody,  to  znaczy…  Jest 

 taki  warsztat  i  dzieci  rysują,  malują,  przekraczają  pewne  granice, 

 również  jeśli  chodzi  o  kwestie  pewnej  higieny.No  niestety,  jeśli 

 malarz maluje ścianę, to też ma strój ochronny. 

 Jeśli  dziecko  nie  jest  swobodnie  ubrane  na  warsztaty  i  jeszcze 

 dostanie,  zresztą  to  jest  zrozumiałe,  że  nie  należy  ubrań  niszczyć  i 

 trzeba  to  szanować,  ale  przy  warsztatach  trzeba  dzieci  też 

 wyposażyć  w  taki  strój,  żeby  ono  było  swobodne,  nieskrępowane  i 

 nawet  jeśli  się  coś  poplami  czy  zniszczy,  to  dziecko  nie  będzie 

 256 



 miało  traumy,  że  dostanie  burę  w  domu  za  to,  że  coś  zniszczyło  czy 

 coś poplamiło.  [Rozmówca Nr 3] 

 No  to  się  zaczyna  od  szkoły,  prawda?  Poczucie…nie  ma  jakości 

 wizualnej…  estetyka  otoczenia,  prawda?  Jest  ważna!  Jak  w  szkole 

 na  oknach,  na  ścianach…  robią  te  okropne  wystawki,  plakaty 

 jakieś…I  potem  co  mamy?  Żyjemy  w  brzydkim  kraju,  brzydko 

 otoczeni,  niewykształceni,  reklamami  zasłaniają  zabytki.  Mamy 

 debili,  potrzebujemy  jakości  wizualnej.  I  nie  tylko  wizualnej,  też 

 intelektualnej.  [Rozmówca Nr4] 

 Rozmówcy  zaznaczali,  że  nauczyciele  plastyki  często  nie  rozumieją  założenia  edukacji 

 artystyczny, co powoduje, że robią krzywdy dzieciom i zamykają je na twórczość. 

 No  niestety,  i  sama  widzisz,  no  i  to  tego  się  nie  da...  Ktoś  mi 

 opowiadał,  że  dziecko  nie  przeszło  jakiejś  kwalifikacji  do 

 pierwszej  klasy,  tam  jakiejś  odpowiedniej,  bo  jak  było  na  jakichś 

 testach  i  narysowało  dom,  to  została  mu  obniżona  punktacja,  że 

 nie  było  dymu,  że  nie  było  komina,  a  ona  mieszkała  w  bloku…  i 

 rozumiesz.  Słuchaj,  no  to  jest,  no  sama  widzisz,  no..  [Rozmówca 

 Nr 7] 

 Brakuje  nauczycieli,  bo  tych  którzy  pracują,  bo  w  szkołach  tych 

 naszych  polskich  szkołach  jest  bardzo  mało  nauczycieli,  którzy 

 mają  to  przygotowanie  do  edukacji,  czyli  do  sztuki  do  wychowania 

 przez  sztukę,  czyli  wychowania  sztuką  i  tych  entuzjastów  i  tych, 

 którzy  mają  pewną,  pracują  w  szkole  czy  w  szkołach  różnych  w 

 różnych  punktach,  bo  mają  swoją  pasję,  albo  sami  tworzą  albo 

 chociaż  uczestniczą  w  sztuce,  no  tych  entuzjastów  jest  bardzo  mało 

 i  dużo  tych  no  mają  takie  podejście  do  sztuki  jak  oni,  z  jakimi  oni 

 się  spotkali  wcześniej  i  [te  te]  to  powoduje,  że  w  większości  te 

 przedmioty  artystyczne  uczą  nauczyciele  nie  do  tego 

 przygotowani.  Bo  traktują  sztukę  również  jako  regułę,  że  jest 

 257 



 pewien  wzór,  no  i  trzeba  wykonać  ,  no  bo  sztuka  jest  takim 

 obszarem nieokreślonym prawda. [Rozmówca Nr 1] 

 Po  co  komu  porządny  nauczyciel  plastyki,  nie?  Może  zrobić  kurs 

 i...  To  jest  tragedia,  że  w  działach  edukacji  znajdują  się  ludzie, 

 niekompetentni,  płyną  się  tylko  po  SP,  nie  mogą  po  uniwersytecie, 

 [...]  Uczyć  twórczości  może  tylko  ten,  który  stał  100  godzin  przed 

 sztalugą  i  przerobił  siebie,  bo  to  musi  być  człowiek,  który  siebie 

 przerobił.  [Rozmówca Nr 4] 

 Kolejną  bardzo  krytyczną  uwagą  były  konkursy  plastyczne.  Rozmówcy  odnosili  się  do 

 wątku,  że  najczęściej,  nauczyciele  robią  konkurs  plastyczny,  w  którym  kryteriów  oceny  są 

 ustalone  według¨¨  założonych  z  góry  reguł  technicznych  i  wizualnych.  Konkurs  powoduje, 

 że  zamiast  integracji,  kształcenia  poczucia  sprawczości  i  własnej  wartości,  kształcą 

 konkurencję  oraz  niewiarę  we  własny  potencjał.  Rozmówcy  wskazywali,  że  w  ogóle  każda 

 ocena  powoduje,  że  przestajemy  coś  robić  dla  siebie,  zastanawiać  się  nad  sobą,  lecz 

 wszystkie czynności kierujemy ku ocenie zewnętrznej. 

 Te  szkolne  konkursy  plastyczne  są  okropne…albo  w  domach 

 kultury  tam  robią  takie  też…  No  bo  skupiają  się na  treściach 

 wizualnych,  ale  takich…takich  płytkich,  szkolnych,  pracy  często 

 wyglądają  tak  samo,  mają  ten  sam  format  itd.,  często  rodzice 

 robią  te  pracy,  to  jest  bardzo  krzywdzące.  Przykra 

 sytuacja…  [Rozmówca Nr 1] 

 Tylko  jest  pytanie,  jaki  sens  mają  konkursy,  skoro  mówi  się  o  tym, 

 że  jest  wyścig  szczurów  i  trzeba  byłoby  z  tego  zrezygnować?  No 

 konkurs  -  czyli  są  wygrani  i  są  przegrani,  no  i…,  no  właśnie  my 

 operujemy  takimi  środkami,  narzędziami,  metodami,  które  sobie 

 zaprzeczają.  Tym  bardziej  w  twórczości…nie  powinno  być  ocen  na 

 plastyce.  [Rozmówca Nr 2] 

 258 



 Problem  z  wykształceniem  nauczycieli  jest  głęboki,  rozmówcy  rozpatrywali  sytuacje  na 

 wielu  poziomach,  wchodząc  również  w  rolę  nauczyciela,  wskazując  na  to,  że  czasami 

 nauczycieli  chcą  czegoś  się  nauczyć,  udoskonalić  swój  warsztat,  podejście,  tylko  nikt  nie  ma 

 tych  narzędzi,  nikt  nauczyć  nie  potrafi.  Robią  szkolenia,  konferencji  o  tych  samych  treściach, 

 nie jest pokazane zastosowanie praktyczne metod pracy. 

 No  i  teraz,  stając  w  sytuacji  nauczyciela,  no  nie  ma  się  co  dziwić, 

 że  jeśli  on  jedzie  na  1000  kursów,  na  piątym  czy  dziesiątym, 

 pewnie  się  dowie,  że  on  przyjechał  tu  na  kurs,  że  on  już  o  tym  wie, 

 albo  na  przykład,  też  nierzadko  spotykałam  się  z  takimi  opiniami, 

 że  jechał  po  prostu  nauczyciel  z  ogromnym  doświadczeniem, 

 stawał  przed  nim  ktoś,  kto  no  właśnie  był  teoretykiem,  a  nie 

 praktykiem.  No  i  no  mówił  o  teoriach,  które  ten  nauczyciel,  z 

 ogromnym  doświadczeniem  praktycznym  mówi,  no,  możemy  sobie 

 o  tym  tak  pogadać,  wsadzić  na  półeczkę,  a  w  praktyce,  w 

 codziennej  rzeczywistości  szkolnej  no  to  się  nie  sprawdzi.  No  i  w 

 tym  momencie  jest  taki  rodzaj  frustracji  i  zdegustowania.  No  i 

 poczucia  straty  czasu,  no  i  często  własnych  pieniędzy… 

 [Rozmówca Nr 2] 

 No  wiesz,  to  jest  koło  zamknięte…no  to  jest  bardzo  ściśle…powiem 

 tak,  najtrudniejszymi  naszymi,  najtrudniejszymi  (!)  odbiorcami, 

 kiedy  prowadziliśmy  warsztaty  szkoleniowe  byli  nauczyciele 

 kolegiów  nauczycielskich,  czyli  nauczyciele,  którzy  uczyli 

 przyszłych  nauczycieli.  Co  trzeba  wykonać  w  sobie,  żeby  po  40, 

 30,  20  latach  pracy  pedagogicznej  dojść  do  wniosku,  że  się 

 błądziło  i  że  się  źle  uczyła.  To  jest  tak  strasznie  trudny  zamach  na 

 twoje  poczucie  wartości,  sensu,  że  wykonanie  tego  jest  możliwe 

 tylko  za  pomocą  długofalowego  procesu,  drobnych  kroków,  które 

 pozwolą  samodzielnie  dojść  do  tego  wniosku,  nie  naruszając 

 twojego  poczucia  własnej  wartości,  bo  inaczej  byś  się  rzucił  na 

 259 



 linę,  że  ty  chodziłeś  30  lat  do  pracy  i  to  było  źle.  Więc  to  jest 

 niewykonalne  tak  naprawdę.  Można  tylko  uczyć  nowych, 

 uczyć…nie  wiem  czy  to  jest  właściwe  słowo….wprowadzać  w 

 jakieś  obszary  refleksji  nowych  przyszłych  nauczycieli,  którzy  nie 

 mają  jeszcze  tak  bardzo  ugruntowanego  doświadczenia,  które 

 trzeba  zweryfikować,  a  poza  tym  szkoła  jako  instytucja  w  ogóle  nie 

 jest  od  tego,  żeby  wprowadzać  kreatywność.  Bo  kto  nauczy?  Kto 

 wytłumaczy  co  to  jest  kreatywność?  Na  Pedagogice  na  przykład 

 się  nie  da…nikt  się  na  tym  nie  zna,  poza  tym  jak  w  grupach  jest 

 tyle osób…Nie da się… także to jest…  [Rozmówca Nr 7] 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  brak  świadomości  i  edukacji  wizualnej,  plastycznej, 

 estetycznej  widacz  na  wszystkich  poziomach.  Przywoływali  bardzo  cenne  obserwacje  dot. 

 roli  rodziców  w  edukacji  dzieci.  Zaznaczali,  że  z  własnego  doświadczenia,  że  rola  rodzica 

 może być bardzo krzywdząca, czasami nawet nieświadomie. 

 Muszę  wręcz  wyganiać  rodziców,  bo  oni  też  są  przyzwyczajeni  do 

 tego,  że  dziecko  wychodzi  z  sali  z  pracą,  wychodzi  na  korytarz,  ale 

 ono  dopiero  ma  przejść  do  tej  drugiej  sali,  gdzie  mamy 

 podsumowanie.  prezentacje  i  są  zdziwieni,  tak,  że  co  jeszcze, 

 przecież już jest praca, to jest skończone.  [Rozmówca Nr 9] 

 Do  tego  jeszcze  przychodzi  sytuacja  rodziców  i  miłości,  która 

 między  innymi  polega  na  tym,  żeby  dziecku  zabezpieczyć 

 podstawowe  zabawki,  żeby  dziecko  miało,  żeby  nie  czuło  się 

 gorsze,  jednocześnie  tym  dobrostanem,  eliminuje  się  tak 

 naprawdę  i  wyobrażenie  i  sytuacje,  gdzie  to  dziecko  samo  na 

 skutek  nieposiadania  czegoś  musi  uruchomić  w  sobie  ten  czynnik, 

 który  powoła  coś  do  działania,  zrobienia  czegoś.  Tak  jak 

 powiedziałem  wcześniej,  nadania  jakiemuś  przedmiotowi,  który 

 jest  w  otoczeniu,  innego  sensu,  innego  znaczenia.  Ten  moment 

 konfrontacji,  tego  co  samo  dziecko  zrobi  z  tym  co  jest  gotowe,  Na 

 przykład  dziecko  robi  sobie  samo  lalkę  i  teraz  kiedy  tę  lalkę 

 260 



 porównamy,  nie  wiem,  z  lalką  Barbie,  która  tam  w 

 osiemdziesiątych  i  dziewięćdziesiątych  latach  królowała  jako  taki 

 symbol  pożądania,  obiekt  pożądania,  zwłaszcza  wśród 

 dziewczynek,  to  doszło  do  takiej  sytuacji,  że  kiedy  to 

 skonfrontujemy,  to  ta  lalka,  która  zrobiona  jest  przez  dziecko, 

 nigdy  nie  wytrzyma  takiej  konfrontacji  z  perfekcyjnie  wykonanym 

 przemysłowo  obiektem.  No  ale  właśnie  tu  funkcja  rodziców  i 

 wszystkich  innych,  którzy  tłumaczą,  że  ważniejsza  jest  ta  lalka, 

 którą  zrobisz  sama.  Może  ona  nie  jest  doskonała,  ale  to  jest  twoje. 

 To  ty  sama,  czy  samo,  czy  sam  decydujesz  o  tym,  jak,  co  może 

 wyglądać,  a  nie,  że  korzystasz  z  rzeczy,  produktów  gotowych. 

 [Rozmówca Nr 3] 

 Jeden  z  Rozmówców  rozwijał  ten  wątek  podkreślając,  że  bardzo  często  same  dzieci  na 

 warsztatach  mówią  o  tym,  że  rodzic  nie  pozwoli  trzymać  z  domu  jakiś  duży  obiekt,  albo 

 wstydzi  się  pokazać  wykonaną  pracę  rodzicowi,  już  z  góry  wiedząc,  że  zostanie 

 skrytykowana  albo  wyrzucona.  Brak  podstawowej  wiedzy  o  tym,  co  to  jest  twórczość  i  jak 

 ją wspierać w dzieciach nie jest korzystne. 

 Kiedyś  na  warsztatach  chłopiec  z  takiej  rury  zrobił  lornetkę, 

 bardzo  był  dumny.  I  dochodzi  do  takiej  sytuacji,  że  mama  mówi 

 słuchaj,  no  ale  to  jest  brzydkie,  to  jest  papier,  to  jest…,  ja  Ci  kupię 

 ładną  lornetkę,  przecież  nie  będziemy  w  tramwaju  z  czymś  takim 

 jechać,  bo  to  wstyd.  No  i  oczywiście  w  imię  miłości,  bo  to  tak  jest, 

 zdjęła  mama  mu  tę  lornetkę,  wyrzucili  to  do  śmieci,  poszli  na 

 tramwaj,  na  pewno  tę  lornetkę,  mniemam,  bo  przecież  widać  było, 

 że  bardzo  kocha  to  swoje  dziecko,  dostał,  odjechali.  Ale  teraz  ile 

 razy  jeszcze  w  życiu  mu  się  tą  jego  własną  lornetkę,  w 

 cudzysłowie,  zabierze?  Tym  bardziej,  ostudzi  się w  nim 

 jakąkolwiek  chęć  robienia  czegokolwiek,  bo  przyjdzie  ta 

 rzeczywistość,  przyjdzie  ta  konfrontacja  i  zacznie  się  to 

 powątpiewanie,  a  może  faktycznie  nie  warto,  bo  to  jest  lepsze,  bo 

 261 



 to  jest  gotowe,  bo  to  jest  perfekcyjnie  zrobione.  No  i  to  są  takie 

 kluczowe sytuacje.  [Rozmówca Nr 3] 

 Zdaniem  Rozmówców  taka  postawa  rodzica  również  wynika  przede  wszystkim  z 

 edukacji  szkolnej.  Istnieje  przyzwyczajenie,  że  twórczość  -  to  zdolności  techniczne, 

 plastyczne,  a  zajęcia  twórcze  muszą nieść  za  sobą  jakiś  efekt,  gotowe  dzieło,  najlepiej 

 użytkowe. 

 Bo  ale  to  też  zauważyłem  jedną  rzecz.  Taką  mam  refleksję,  że 

 bardzo  często  rodzicom,  ale  i  też  dzieciom,  może  też  dzieciom,  ale 

 [ale]  to  może  to  wynikało  i  [i]  z  nauczania,  i  [i]  tego  jak  rodzice 

 do  tego  podchodzili  i  te  dzieci,  że  one  generalnie  zawsze  dążyli  do 

 tego,  żeby  była,  powstała  jakaś  praca,  jakiś  obiekt,  którą  mogą  na 

 przykład  po  takich  zajęciach,  czy  tych  pozaszkolnych  na  tym  kółku, 

 czy  tam  na  tym,  w  szkole,  zabrać  do  domu,  że  mogą  się  czymś 

 pochwalić,  co  może  być  dobrym,  dobrym  tym  dobrą  postawą, 

 jeżeli  no  rozumiesz,  każdy  ma  prawo  zabrać  pracę  do  domu,  ale  to 

 dla  nich  był  taki  cel,  nie  tworzyć  nic  innego,  nic  za  dużego  na 

 przykład,  żeby  tego.  No  i  już  są  ograniczenia,  wynikające  też  z 

 edukacji,  schematu.  Ale  nie  zawsze  na  tych  [tej]  w  tych 

 działaniach  tych  [tych  tych]  artystycznych,  tej  edukacji 

 artystycznej  naszej,  nie  zawsze  jest  to  najważniejszy  cel. 

 [Rozmówca Nr 1] 

 Natomiast  tam  biłam  się  o  to,  że  szczególnie  rodzice  wymagali 

 instrukcji  dla  uczniów…  dlaczego  oni  nie  mają  jeszcze  na  przykład 

 rysunku  technicznego  było  pytanie  no  ale  on  narysuje.  Jak  on  nie 

 wie  jeszcze  co  ma  narysować,  po  co  mu  ten  rysunek?  [Rozmówca 

 Nr 8] 

 Jeden  z  Rozmówców  dodał  przykład  z  życia,  opowiadając  o  absurdach  szkolnych. 

 Rozmówca  podkreślał,  że  bardzo  często  w  rzeczywistości  szkolnej,  nauczyciele  plastyki 

 nawet  nie  zastanawiają  się  po  co  robią  te  zajęcia,  jaki  jest  cel,  najczęściej  mają  jakiś  wzorzec, 

 pomysł,  określoną  wizualnie  pracę  i  wszyscy  wykonują  według  szablonu,  co  w  dodatek 

 262 



 później  jest  oceniane.  Nie  zdają  sobie  sprawę,  że  zajęcia  twórcze  można  połączyć  z  innymi, 

 głębszymi  tematami,  dziedzinami.  Prawdziwa  twórczość  bardzo  często  jest  źle  oceniana  oraz 

 krytykowana. 

 Mój  syn  kiedyś  zrobił  pracę,  było  zadanie…  dzieci  robiły  prace  o 

 Powstaniu  Warszawskim…i  przychodzi  do  mnie  i  mówi  tak,  muszę 

 kupić  kilka  pocztówek  z  Warszawy,  bo  trzeba  zrobić  taki  plakat, 

 wszyscy  pokupowali  tam  pocztówki  z  pomnikami,  poprzyklejali  i 

 dostali  szóstki.  A  co  ty  byś  zrobiła?  Ja  mówię,  no  nie  wiem,  no  ja 

 bym  zrobiła  coś  adekwatnego…No  to  najpierw  mu  sięgnęłam,  bo 

 mam  tutaj  dwie  półki  poezji,  tomiki  Baczyńskiego.  Moim  zdaniem 

 jest  genialnym  poetą.  Gajcy  i  Baczyński,  jeżeli  chodzi  o… 

 Przeczytał  jeden  wiersz,  czyta  drugi…no  jest  pod  wrażeniem,  łzy 

 mu  się  kręcą.  No  ja  byłam  spokojna,  bo  przynajmniej  wiem,  że 

 przeczytał  prawdziwą  poezję.  No  więc  zrobił  tak:  wybrał  sobie 

 jeden  wiersz.  W  takim  kartonie  wyciął  kilkadziesiąt  kwadratowych 

 dziurek  prostokątnych.  Podkleił  pod  to  gazety,  jakieś  tam  żółte,  no 

 różne,  jakieś  tam  takie,  że  to  niby  się  pali.  Oddarł  to  jeszcze  tam 

 gdzieś  do  końca,  tam  na  górze  itd.  Bardzo  dobra  praca.  Zaniósł  to 

 do  szkoły.  Przychodzi  zły,  mówi:  no,  masz  tą  twoją  kreatywność!.  I 

 masz  tą  twoją  sztukę  współczesną.  I  masz  te  twoje  inwestycje  w 

 nauczycieli.  Dostałem  piątkę.  Wszyscy  dostali  szóstki.  Wszyscy. 

 Bo  kolorowy  karton  i  pocztówki.  No  więc  jedyny  plakat,  który  był 

 naprawdę  o  Powstaniu  Warszawskim,  to  był  ten.  Ja  mówię, 

 Maciusiu,  a  Ty  to  robiłeś  dla  Pani,  dla  jakiejś  tam  Pani,  czy  ty  to 

 robiłeś  dla  siebie?  On  -  Nie,  ja  ci  tylko  chcę  powiedzieć,  jak  to 

 jest  odbierane.  Ja  mówię,  Maciusiu,  ja  niestety  mam  tego 

 świadomość.  No  ale  co,  zadowolony  jesteś  z  tego  plakatu?  - 

 Bardzo. No i pytanie: o co chodzi w edukacji?  [Rozmówca  Nr 7] 

 Najbardziej  krytycznie  Rozmówcy  reagowali  na  współczesną  modę  na  arteterapię, 

 wskazując  na  pewne  zagrożenia  wynikające  z  jej  powierzchownego,  nieświadomego 

 263 



 traktowania.  Zwracali  uwagę,  że  w  większości  przypadków  zajmują  się  nią  osoby 

 niekompetentne,  które  nie  mają  ani  odpowiedniego  przygotowania  artystycznego  i 

 psychologicznego ani głębokiej wiedzy o procesach twórczych. 

 Odnośnie  arteterapii  powiem,  że  to  jest  teraz  modne i  nie  lubię 

 tego  i  mówię o  tym.  Narzucać  komuś,  że  on  przez  sztukę  ma  się 

 leczyć  to  jest  trochę  takie…Nie  lubię  tego,  wiesz…żeby 

 wyprodukować  psychiatrę  czy  psychologa  potrzebne  są  studia  i 

 czas  i  to  jest  duża  kasa  również,  tak  samo  artystę…  to  taki  facet 

 robi  sobie  kurs  arteterapii  i  on  nagle  leczy  przez  sztukę.  To  musi 

 być  zakazane,  to  jest  absurd.  I  taka  osoba  tak  naprawdę  się nie 

 zna  ani  na  sztuce,  ani  na  terapii….  no  to  jest  niebezpieczne.  Na 

 pedagogice to jest teraz takie modne…  [Rozmówca Nr  13] 

 No  właśnie,  po  takim  rocznym  kursie,  a  nawet  nie  rocznym, 

 widziałam  ostatnio  taką  ofertę,  chyba  dwa  tygodnie  spotkań  online 

 i  w  ogóle  arteterapia  było  pokazane,  w  jakimś  zakresie.  Ja  na 

 przykład  też  bym  się  nie  zabierała  za  arteterapię,  no  bo  to  jest 

 naprawdę  poważna  rzecz,  to  trzeba  naprawdę  to  dobrze  robić  i 

 mieć  wiedzę,  żeby  właśnie  kogoś  nie  skrzywdzić,  a  zaskakujące 

 jest  to,  jak  niektóre  osoby  z  taką  lekkością  właśnie  podchodzą  do 

 tych  haseł  i  nie  boją  się,  nie  mają  takiej  blokady,  że  nie  myślą, 

 może  nawet  na  tym  się  nie  zastanawiają,  że  potrzebna  jest 

 naprawdę  ogromna  wiedza  w  każdej  dziedzinie.  Jeżeli  trafi  jakaś 

 osoba  na  przykład  z  jakimś  zaburzeniem  psychicznym,  jak  ją 

 poprowadzić,  tak?  Albo  jeżeli  coś  się  zadzieje  w  trakcie  tego 

 spotkania,  jak  ją  wyprowadzić?  No  trzeba  być  już  bardzo 

 doświadczonym  psychologiem  przynajmniej,  żeby  sobie  w  tej 

 sytuacji  poradzić  …  a  nie  pedagogiem  na  pewno.  [Rozmówca  Nr 

 9] 

 264 



 Rozmówcy  podkreślali,  że  każde  zajęcie  interdyscyplinarne  automatycznie  wymagają 

 więcej  kompetencji.  Samo  słowo  “arteterapia”  zakłada,  że  prowadzący  ma  leczyć.  Takie 

 zajęcia  wymagają  znajomości  zarówno  sztuki  i  procesów  twórczych  na  bardzo 

 zaawansowanym  poziomie,  jak  i  psychologii.  Z  wielkim  niezadowoleniem  podkreślali,  że 

 skuteczne  prowadzenie  takich  zajęć  na  pewno  nie  może  opierać  się  na  rocznych  studiach 

 podyplomowych,  które  dają  ograniczoną  wiedzę  i  narzędzia.  Krytykowali  również  podejście 

 do  arteterapii,  w  którym  sztuka  i  twórczość  jest  traktowana  wyłącznie  jako  technika,  zamiast 

 być pełnoprawnym procesem twórczym o głębokim znaczeniu. 

 A  to,  że  teraz  robią te  zajęcia,  każdy  drugi…  arteterapeutyczne,  to 

 powinno  być  prawnie  zakazane.  Albo  jakieś  nawet  zajęcia 

 artystyczne,  bo  to  też  szkodzi,  plastyka  w  szkole,  prawda?  Niby 

 sztuka,  ale  jej  nie  ma.  Malowanie  przy  winie  teraz  masz,  czy  tam 

 te  wszystkie  wyklejanki.  No  i  tu  pytanie  o  jakość.  Że  to  nie  ma 

 jakości…zupełnie…te  kobiety  po  studiach  pedagogicznych  robią 

 podyplomowe  z  arteterapii,  czaisz  to?  Że  nagle  wszyscy  się  znają 

 rozumiesz…  i  nie  mają  wstydu  nawet!  Potem  rysują  pejzaże 

 kolorowe  z  ludźmi  itd…  i  to  też  jest  arteterapią  według  tych 

 ludzi…Trzeba  było  znaleźć  narzędzia,  nie  wiem  jeszcze,  nie 

 wymyśliłam,  jakby  to...  jak  to  się  mówi,  jakby  to  pokazać,  że  król 

 jest  nagi?  Trzeba  by  pomyśleć  jak  to  zrobić…  Nigdy  nie  miałam 

 takiej  możliwości.  Potrzebujemy  na  każdym  etapie  jakości,  bo 

 mamy  debili  wizualnych  i  nie  tylko  wizualnych  w  szczególności  w 

 edukacji…  [Rozmówca Nr4] 

 Rozmówcy  wyrażali  przekonanie,  że  edukacja  artystyczna,  odgrywa  kluczową  rolę  w 

 budowaniu  świadomości  ogólnej,  która  dotyczy  niemal  każdej  sfery  życia,  ponieważ 

 dotyka  przeżyć  estetycznych  i  rozwija  krytyczne  myślenie.  Irena  Wojnar  (2000)  wskazywała 

 na  różnice  wychowanie  estetycznego,  podkreślając,  że  może  ono  znaczyć  wychowanie 

 jednostek  do  sztuki,  ale  również  mieć  szersze  znaczenie,  mające  odbicie  na  całe 

 społeczeństwo.  Dlatego  wiedza  o  sztuce,  odbiór  sztuki  ,  uczestnictwo  w  kulturze  jest 

 niezbędnym  aspektem  życia  każdej  jednostki  niezależnie  od  zawodu.  Okoń  (2004,  s.464) 

 265 



 uważał  wychowanie  estetyczna  za  “...jeden  ze  składników  wychowania  i  wielostronnego 

 kształcenia,  rozumiany  jako  ogół  świadomych  oddziaływań  na  wychowanka  i  jego  działań 

 własnych,  w  których  wartości  estetyczne  i  artystyczne  wykorzystuje  się  do  pogłębiania  życia 

 uczuciowego,  rozwoju  aktywności  twórczej  i  samoekspresji  wychowanka  oraz  do 

 umożliwienia mu kontaktu z różnymi dziedzinami sztuki” 

 No  bo  zanim  człowiek  będzie  jakby  jakimkolwiek  zawodzie  dobry 

 to  musi  nauczyć  być  twórczym  to  znaczy  musi  nie  bać  się  właśnie 

 ośmielić ten swój potencjał twórczy.  [Rozmówca Nr 8] 

 Sztuka  w  szerokim  znaczeniu  rozwija  wrażliwość,  zdolność  do  analizy,  do  wyrażanie 

 swojego  zdania  i  budowania  własnych  poglądów,  co  przekłada  się  na  bardziej  świadome 

 podejmowanie decyzji w różnych aspektach życia. 

 Moim  zdaniem  cała  edukacja  powinna  iść  w  taką  stronę  oglądu 

 wewnętrznego,  bo  myślę,  że  bardzo  ludziom,  bardzo  dużo  potrzeba 

 teraz  takiego,  takiej  możliwości  takiego  wyciszenia,  takiego 

 stanięcia  na  chwilę  z  czymś.  Takiego  spojrzenia  trochę  w  siebie  a 

 trochę  w  innych.[...]  bo  w  tej  chwili  cywilizacja  nie  jest 

 cywilizacją  jednostki,  pojedynczych  naukowców,  tak  jak  kiedyś  nie 

 wiem  Curie-Skłodowska  czy  Kopernik,  tylko  to  są  procesy 

 grupowe,  całe  zespoły,  a  ludzie  nie  umieją  współpracować,  nie 

 wiedzą w ogóle kim są  . [Rozmówca Nr 13] 

 Brak  rzetelnej  edukacji  artystycznej  ma  swoje  negatywne  odbicie  w  funkcjonowaniu 

 całego  społeczeństwa  –  widzimy  to  w  urzędach,  gospodarce,  systemie  edukacji,  programach 

 społecznych,  architekturze,  przestrzeni  publicznej,  a  nawet  w  relacjach  międzyludzkich  i 

 sposobie  produkcji.  Według  Ireny  Wojnar  (za:  Łobocki,  2003,  s.274.)  wychowanie  estetyczne 

 w  szerszym  znaczeniu  wychowanie  estetyczne  w  szerszym  znaczeniu  odnosi  się  do 

 “...kształcenia  pełnej  integralnej  osobowości  człowieka,  nie  tylko  w  sferze  wrażliwości 

 estetycznej,  ale  –  dzięki  tej  wrażliwości  –  obejmuje  także  oddziaływanie  na  sfery: 

 intelektualną  (wzbogacanie  wiedzy  i  myślenia  osobistego)  i  moralno-społeczną  (zdobywanie 

 podstaw  oceny  moralnej  i  umiejętności  rozumienia  sytuacji  ludzkich,  a  przez  to  pełniejszego 

 266 



 porozumiewania  się  z  drugim  człowiekiem);  jest  to  także  rozwijanie  wyobraźni  i  pobudzanie 

 dyspozycji twórczych.” 

 Okropnie…okropne  to  jest,  mało  tego  przez  to  jest  żyjemy  w 

 okropnym  czasie…  i  to  w  czasie  rozpowszechniających  się  i  coraz 

 bardziej  zdumiewającej  brzydoty,  [...]To  jest  problem  edukacji, 

 wszędzie  jest  glupota.  Nie  naprawisz  już  świata.  Tutaj  na 

 przykład…no  w  tym  momencie  jest  to  zło,  które  napędzane  jest 

 jakąś  taką  głupotą,  głupotą  niewolnictwa,  bo  naśladownictwo  jest 

 niewolnictwem.  Szkoły  uczą  naśladować,  media  społecznościowe 

 uczą  naśladować,  no  wszędzie  to  jest…i  to  nie  jest  wolność…  i  to 

 nie  jest  realizacja  definicji  bycia  artystą  Koszuta,  czy  Beuysa.  To 

 co  teraz  robią  w  tych  różnych  dziedzinach,  no  to  jest  kicz  na 

 wyższym  poziomie,  to  jest  przeciw  awangardzie…  [Rozmówca  Nr 

 12] 

 Rozmówcy  z  przykrością  podkreślali,  że  ludzie  korzystają  z  różnych  rzeczy  i  usług,  nie 

 zastanawiając  się  nad  ich  jakością  oraz  konsekwencjami  zdrowotnymi,  ekologicznymi  i 

 społecznymi;  nie  analizują  jakości  produktów,  jakości  przestrzeni,  w  której  żyją  i  pracują; 

 wpływu,  jaki  ma  na  nich  otoczenie  wizualne.  Również  nie  mają  odpowiednich  narzędzi  do 

 budowania  relacji  w  rodzinach  i  w  pracy,  do  wychowania  dzieci.  Ogólnie  mówiąc  nie  są 

 świadomymi  konsumentami,  rodzicami,  obywatelami,  partnerami,  ponieważ  nie  zostali 

 nauczeni  krytycznej  refleksji,  autonomii,  pewności  siebie,  jakości,  gustu  i  świadomego 

 uczestnictwa  w  kulturze  na  różnych  poziomach.  Lee  (2013)  wskazuje,  że  edukacja 

 artystyczna  ma  wpływ  na  kształtowanie  kapitału  społecznego  i  spójności  społecznej. 

 Zainteresowanie  wpływem  edukacji  artystycznej  na  rozwój  społeczeństwa  i  gospodarki  a 

 także  na  rozwój  osobisty  jednostek  i  ich  stosunek  do  życia  staje  się  coraz  bardziej  aktualne, 

 choć  tradycja  ta  wcale  nie  jest  nowa.  Zając  (2017)  przypomina,  że:  “Edukacja  kulturalna 

 traktowana  jako  kształcenie  osobowości  sięga  do  tradycji  kultury  greckiej  i  koncepcji 

 greckiej  paidei,  czyli  zespołu  wartości,  zgodnie  z  którymi  człowiek  miał  kształtować  swoją 

 postawę wobec samego siebie i życia, a także podejmować los, który został mu wyznaczony.” 

 267 



 No  to  widzimy  wszędzie,  że  ludzie  się nie  znają  po  prostu.  Mówią, 

 że…nie  wiem  jest  artystą,  designerem,  a  w  ogóle  nie  mają  żadnej 

 świadomości,  że  barwa  działa  na  psychikę  człowieka  i  że  o 

 istnieniu  barwy  decyduje  światło,  więc  ta  wiedza  jest  potrzebna,  a 

 to  jest  kwestia  edukacji.  Więc  to  jest  fizyka,  to  jest  życie,  filozofia 

 cala.  Ludzie  nie  łączą dziedziny.  [...]  No  właśnie  o  to  chodzi. 

 Musimy  wejść  w  głąb  tego,  oni  nie  muszą  być  nawet  tymi 

 sprzedawcami  czy  tymi,  którzy  prowadzą  sklep  i  idą  do 

 ciucholandu,  albo  gdzieś  indziej,  nie…  Chodzi  o  to,  że  być 

 świadomym  na  każdym  poziomie  życia,  już  nie  mówiąc  o 

 biznesie…  tylko  te  wzorki  i  te  takie  takie  gadżety,  które  kultura 

 produkuje  no  są  puste,  te  bzdury…  no  te  budynki  co  budują  teraz, 

 coś  strasznego…Bo  się  nie  znają na  podstawach,  potem  żyjemy  w 

 brzydkim  budynku,  chodzimy  do  pracy  do  brzydkiego  budynku, 

 kupujemy  brzydkie  meble  itd…I  jak  potem  wychowujemy  dzieci? 

 Ludzie  nie  myślą,  tylko  robią  automatycznie,  bo  moda…Jak  stado, 

 ale  stado  chyba…,  zwierzęta  są  bardziej…mają  swoje  reguły,  nie 

 są głupie.  [Rozmówca Nr 12] 

 Można  powiedzieć,  że  edukacja  artystyczna,  czy  edukacja  kultury,  zajęcia  na  podstawie 

 sztuki  mogą  być  łącznikiem  różnych  dziedzin,  mogą  być  alternatywną  formą  nauki,  która 

 dotyka  nauki  i  sztuki  szeroko  rozumianej.  W  sztuce  jest  wszystko  -  można  spotkać  dzieła, 

 oparte  na  fizyce,  biologii,  matematyce  itd.  Więc  warsztat  twórczy,  jako  metoda  holistyczna, 

 może być niezwykle przydatnym narzędziem w całym systemie edukacji. 

 Nagle  się  okazuje,  że  za  pomocą  jednego  działania  warsztatowego 

 można  zrobić  i  lekcje  z  biologii  i  lekcje  z  historii,  a  też  połączyć  to 

 w  taką  treść,  która  będzie  miła,  lekka,  przyjemna  i  będzie 

 angażowała proces myślowy.  [Rozmówca  Nr 2] 

 Badani  słusznie  wskazywali,  że  obecnie  biznes  poświęca  sztuce  i  twórczości  coraz  więcej 

 uwagi.  Powstają  studia  na  uczelniach  prywatnych  odnośnie  dizajny,  edukacji  wizualnej, 

 wychowania  plastycznego,  zarządzania  kultura.  Dużo  korporacji  oraz  mecenasów  zajmują 

 268 



 się  kolekcjonowaniem  sztuki,  sponsorują  imprezy  artystyczne,  aukcji  sztuki,  warsztaty 

 artystyczne,  lekcje  o  sztuce.  Wbrew  pozorom,  sztuka  w  świecie  biznesu  ma  często  lepszy 

 wymiar  i  jakość  niż  w  edukacji  i  kulturze  państwowej,  ponieważ  jest  traktowana  jako  istotny 

 element  intelektualnego  i  kulturowego  kapitału,  jako  oznaka  prestiżu  i  narzędzie 

 kształtowania świadomości, gustu  i wrażliwości estetycznej. 

 Tak,  teraz  w  biznesie,  w  ekonomii  itd.  Na  WSB  na  przykład  są 

 zajęcia  “Design  w  biznesie  i  tam  jeszcze  inne…Jest  więcej  tego 

 niż  na  przykład  na  pedagogice,  na  uniwersytetach  państwowych. 

 Ludzie  nie  rozumieją,  nie  doceniają.  Państwowe  instytucji  nie 

 doceniają,  bo  się  nie  znają!  Siedzą  i  nic  nie  robią,  mają  ciepłą 

 posadkę… nie ma wiedzy…  [Rozmówca Nr 12] 

 Jako  przykład  dobrej  i  edukacji  i  poważnego  podejścia  do  wychowania  estetycznego, 

 edukacji  artystycznej,  rozmówcy  przywoływali  państwa  skandynawskie,  gdzie  edukacja  w 

 ogóle,  a  również  artystyczna  i  kulturowa  jest  integralną  częścią  systemu  nauczania  oraz 

 społeczeństwa.  Rozmówcy  podkreślali,  że  w  tych  krajach  kształcenie  estetyczne  i  twórcze 

 myślenie  nie  są  traktowane  jako  dodatek,  lecz  jako  fundament  ogólnego  rozwoju  jednostki  i 

 całego państwa. 

 W  Skandynawii  -  Większą  wrażliwość,  też  bardzo  duży  nacisk  na 

 tą  wrażliwość  ogólnym  podziałem  na  świat,  na  przyrodę,  na 

 otoczenie  na  różne  kultury.  i  tak  dalej,  nie?Czyli  od  początku  to 

 wszystko  było  gdzieś  blisko  designu,  środowiska,  architektury, 

 projektowania  i  tak  dalej…  społeczeństwa….  No  i  te  szkoły  one  są 

 osobne, one są w osobnych budynkach. [Rozmówca Nr 6] 

 W  systemach  skandynawskich  dostrzega  się powiązanie  edukacji  artystycznej,  w  tym 

 również  muzycznej,  z  każdą  dziedziną,  kładzie  się  nacisk  na  twórczość  proces, 

 eksperymentowanie  i  rozwój  kreatywności,  a  sztuka  jest  obecna  w  codziennym  życiu  –  w 

 przestrzeni publicznej, instytucjach i programach społecznych. 

 269 



 Ale  to  też  było  ciekawe,  że  to  jest  jak  w  latach  gdzieś  50  Finlandia 

 postawiła  na  dobry  design  i  ten  design  eksportowała  i  z  tego  miała 

 dobre  pieniądze,  ale  też  oczywiście  na  rynek  wewnętrzny  i  oni 

 wtedy  doszli  do  wniosku,  że  trzeba,  żeby  to  miało  jakiś  w  ogóle 

 sens,  to  trzeba  mieć  świadomego  konsumenta.  Teraz  to  my  o  tym 

 wiemy  wszyscy  i  tam  się  mówi,  prawda,  są  ruchy  konsumenckie  i 

 tak  dalej.  Ale  co  znaczy  świadomego  konsumenta?  Znaczy  tego,  że 

 wie,  że  ta  filiżanka  jest  dobrze  zaprojektowana,  a  ta  -  to  jest  bubel, 

 że  ta  bluzka  od  Marimekko  na  przykład  to  jest,  to  jest  firma,  i  to 

 można  nosić  i  to  jest  dobry  design,  a  to  inna,  tam  z  jakiejś 

 sieciówki  -  tandeta.  A  u  nas  jest  odwrotnie.  I  w  związku  z  tym,  żeby 

 mieć  świadomego  odbiorcę  tych  produktów,  no  trzeba  było  go 

 kształcić.  W  ogóle  świadomośc  dobrze  by  było  kształcic  (śmieje 

 się)  [Rozmówca Nr 6] 

 Rozmówca  dalej  rozwijał  wątek,  związany  z  Finlandią,  dzięki  własnemu  doświadczeniu  i 

 wieloletniej  współpracy  z  tym  krajem.  Podkreślał,  że  sztuka  jest  tam  bardzo  szanowana. 

 Dzięki  wyższemu  poziomowi  edukacji,  obywatele  są  bardziej  świadomi  otaczającej  ich 

 kultury,  produktów,  estetyki  i  relacji  społecznych,  co  przekłada  się  na  lepszą  jakość  życia,  i 

 nawet większą skalę - funkcjonowanie całego państwa, gospodarki, systemu społecznego. 

 W  Finlandii  jest  absolutnie  unikalny  kraj  pod  tym  względem.  To 

 jest  bardzo,  bardzo  ciekawe.  Ja  o  tym  tutaj  wielokrotnie  mówiłem 

 kiedyś  jeszcze,  jak  wydawało  mi  się,  że  coś  tutaj  zmienimy.  Bo  w 

 Finlandii  powstała  sieć,  to  się  nazywa  takie  szkoły  sztuki  dla 

 dzieci  i  młodzieży.  I  w  całej  Finlandii,  w  całej  Finlandii  są  takie 

 szkoły.  Ale  to  są  szkoły,  czyli  takie  jakby  domy  kultury,  ale  które 

 się  zajmują  tylko  i  wyłącznie  sztuką.  I  praktycznie  większość 

 dzieci,  młodzieży  i  dorosłych,  a  teraz  i  emerytów,  bo  ta  grupa 

 mnie  też  interesuje  z  oczywistych  powodów,  do  tych  szkół 

 uczęszcza.  Stąd  mamy  kraj,  gdzie  jest  jeden  z  najlepszych 

 designów,  prawda?  Piękna  urbanistyka,  piękna  architektura, 

 270 



 szacunek  dla  przyrody.  Edukacja  ekologiczna…itd…No,  ale  to  się 

 nie bierze z niczego.  [Rozmówca Nr 6] 

 9. Kompetencje prowadzącego warsztat twórczy 

 -Jakie kompetencje są kluczowe dla skutecznego prowadzenia warsztatu twórczego? 

 -Czy prowadzący powinien posiadać formalne wykształcenie artystyczne lub pedagogiczne? 

 -Rola  umiejętności  interpersonalnych,  artystycznych,  psychologicznych,  pedagogicznych  i 

 metodycznych w projektowaniu i prowadzeniu warsztatu twórczego? 

 Na  pytanie  o  niezbędne  kompetencje  prowadzącego  takiego  rodzaju  działania  rozmówcy 

 zgodnie  podkreślali,  że  jest  to  rola  niezwykle  wymagająca,  odpowiedzialna  i  trudna.  Warsztat 

 jest  zjawiskiem  interdyscyplinarnym  -  jest  autorskim  działaniem,  w  którym  prowadzący 

 pełni  rolę  zarówno  twórcy,  jak  i  nauczyciela  oraz  przewodnika  procesu.  Wśród 

 najważniejszych  cech  wymieniona  została  otwartość,  niestandardowy  sposób  myślenia, 

 odpowiedzialność, twórcza postawa i zainteresowanie drugim człowiekiem. 

 Trzeba  umieć  myśleć.  Można  mieć  papiery,  a  nic  nie  umieć  tak 

 naprawdę…  i odwrotnie…Tak to wygląda.  [Rozmówca Nr 6] 

 Po  pierwsze  musi  być  zainteresowany  drugim  człowiekiem,  jeżeli 

 nie  jest,  to  nie  ma  najmniejszej  szansy  żeby  ta  edukacja  nastąpiła, 

 trzeba  być  nauczycielem,  a  nauczyciel  to  jest  taki  człowiek  który 

 przede  wszystkim  jest  bardziej  zainteresowany,  on  ma  pasje,  ma 

 ciekawą  osobowość,  wie  na  czym  polega  ten  cały  proces,  ale 

 przede  wszystkim  przede  wszystkim  musi  się  cechować 

 zainteresowaniem  drugim  człowiekiem,  przecież  to  jest  kapitalna 

 sprawa.  To  musi  być  osoba  wspierająca.  [...]  Edukacja  -  to 

 próba.  [...]słowa  pochwały  i  takiego  podniecenia.  [Rozmówca  Nr 

 12] 

 Więc  najważniejsza  jest  osoba.  Drugorzędny  jest  wytwór.  Nawet 

 często  nie  zakładam  efektu  estetycznego.  Wiem,  że  coś  ma  być 

 zrobione,  ale  jakość  tej  wypowiedzi  No  nie  jest  tak  ważna.  Jestem 

 271 



 w  stanie  zaakceptować  naprawdę  liche  wizualnie  rzeczy  i  uważam, 

 że  to  jest  świetne  działanie,  pomimo  tego,  że…  Znaczy,  bo 

 ważniejsze  jest  to,  co  osoby  doświadczają.  No  i  po  pierwsze,  nie 

 szkodzić, nie stresować, lecz wspierać, tak?  [Rozmówca  N .5] 

 I  też  ta  rola  prowadzącego,  bo  niby  to  jest  łatwo,  w  cudzysłowie, 

 że  jest  otwarta  sytuacja,  ale  też  cały  czas  ten  prowadzący  musi  być 

 czujny,  reagować  tu  i  teraz.  No  chodzi  o  reagowanie,  chodzi  o 

 rozmawianie,  ale  też  nie  chodzi  o  to,  żeby  mu  podpowiadać.  To 

 znaczy,  że  to  nie  jest  tak,  że  słuchaj,  no  to  zrób  to  i  to  i  to  i  to  i 

 będzie  dobrze.  Tylko  żeby  go  naprowadzać,  żeby  mu  uświadomić, 

 że  on  może  zrobić  wszystko,  a  jednocześnie,  żeby  cokolwiek  zrobić, 

 należy  się  do  czegoś  ograniczyć.  Na  czymś  się  po  prostu  skupić. 

 [Rozmówca Nr 3] 

 Postawa  prowadzącego  jest  kluczowym  elementem  warsztatu  twórczego.  Rozmówcy 

 wielokrotnie  podkreślali,  że  nie  wystarczy  znajomość  metod  czy  technik  –  to  musi  być  osoba 

 głęboka,  świadoma,  wrażliwa  i  czujna.  Jego  rola  nie  polega  na  przekazywaniu  gotowych 

 wzorców,  ale  przede  wszystkim  na  tworzeniu  odpowiedniej  przestrzeni,  w  której  uczestnicy 

 mogą swobodnie eksplorować i odkrywać swój własny świat. 

 Potrzebna  jest  wiedza  oczywiście  no  i  otwartość  pewna  taka 

 filozofia.  Dlatego  ta  forma  czy  sposób  działania  ma  wagę,  bo  jest 

 oparty  na  własne  zainteresowanie  i  jest  dziełem  autorskim.  Musi 

 być  otwarty  sam  w  sobie  musi  być  otwarty  na  nowe  kierunki  w 

 sztuce  i  nie  tylko.  W  edukacji,  na  sposoby  poznania  rzeczywistości. 

 [Rozmówca Nr 1] 

 Dobry  prowadzący  to  oczywiście  poszanowanie  dla  drugiego 

 człowieka,  tolerancja,  empatia,  cierpliwość,  to  taka  baza.  No  a  po 

 drugie,  jeżeli  nawet  ma  swoje  upodobania,  preferencje,  żeby  tego 

 nie  przerzucał.  Żeby  elastycznie  wykorzystywał  tą  wiedzę  z 

 272 



 psychologii  i  pedagogiki.  Żeby  nigdy  nie  narzucał  gotowych 

 schematów  i  udzielał  takich  rad…i  trzeba  być  sobą  po  prostu. 

 .[Rozmówca Nr 9] 

 A  ja  myślę,  powiem  awangardowo,  że  powinna  być  przede 

 wszystkim  dobrym  człowiekiem.  Powinna  starać  się  stwarzać  taką 

 przestrzeń,  że  ci  ludzie  mieliby  możliwość  poczucia  szczęścia, 

 poczucia  spełnienia.  Bo  wszędzie  jesteśmy  gdzieś  kontrolowani, 

 oceniani  i  te  miejsca,  gdzie  tworzy  się  takie  przestrzeni,  jak  pokój 

 sztuki  dziecka,  czy  pracownie  artystyczne,  czy  takie  enklawy 

 spotkań  na  galerii  bezpośrednio,  to  powinno  być  przede 

 wszystkim  takie  miejsce  wolnościowe  dla  poglądów  ludzkich,  nikt 

 tam  nie  powinien  się  wstydzić  z  tego  co  czuje,  tego  z  czym 

 przyszedł  i  z  czym  wyjdzie.  Nikt  nie  powinien  się  wstydzić  tego, 

 kim  jest.  Najważniejsze  żeby  nikt  sobie  tam  nie  robił  nawzajem 

 krzywdy,  a  wszystko  inne  powinno  być  absolutnie  dozwolone  i 

 żeby  ci  ludzie  mogli  też  wpływać,  mieli  poczucie,  że  wpływają  na 

 przebieg  takiego  spotkania.  I  ta  osoba  przede  wszystkim  powinna 

 być  niezwykle  uważna  na  innych.  Bo  jak  ktoś  nie  ma  tej  wrodzonej 

 empatii, to no trudno się jej nauczyć  [Rozmówca Nr  13] 

 Jednocześnie  prowadzący  musi  być  elastyczny  i  uważny  na  potrzeby  uczestników, 

 reagować  na  ich  potrzeby  i  na  sytuację  tu  i  teraz.  Warsztat  jest  przestrzenią  wspólnego, 

 demokratycznego  doświadczania,  nie  ma  w  nim  ściśle  określonych  reguł  i  zadań.  Rozmówcy 

 podkreślali,  że  kluczowa  jest  także  umiejętność  pracy  z  czułością,  ponieważ  każdy  warsztat 

 rozwija  się  dynamicznie  i  nie  daje  się  zamknąć  w  sztywne  ramy.  Prowadzenie  warsztatu 

 twórczego  jest  również  rodzajem  twórczości,  więc  to  jest  rola  wymagająca  zarówno  szerokiej 

 wiedzy, doświadczenia jak i intuicji, otwartości i wrażliwości na proces. 

 Jako  prowadząca  ja  muszę  w  tym  momencie  ja  cały  czas  pracować 

 intelektualnie,  muszę  korzystać  ze  swojego  bagażu  doświadczeń, 

 ze  swojej  wiedzy,  ze  swoich  umiejętności.  No  i  właśnie 

 273 



 kompetencji  szeroko  rozumianych,  bo  pracując  z  drugim 

 człowiekiem  ja  muszę  uwzględnić  jego  wrażliwość,  kondycję  tu  i 

 teraz,  bo  to,  że  ja  znam  tą  osobę,  ale  dzisiaj  może  mieć  gorszy 

 dzień  i  teraz  ja  muszę  reagować  na  żywo,  i  nie  mam  czasu,  nie 

 mam  czasu  zerknąć  do  książki  z  lat  siedemdziesiątych…tak?  która 

 mi  powie:  “a  teraz  powinno  być  tak,  a  nie  inaczej”...  Nie  znajdę 

 tego  poradnika,  czyli  ja  ciągle  muszę  być  czujna,  bo  mogą  mnie 

 zaskakiwać  permanentnie  sytuacje,  których  ja  nie  jestem  w  stanie 

 sobie  zaprojektować,  przewidzieć.  towarzyszyć,  właśnie  mądrze 

 towarzyszyć,  żeby  ta  idea  znalazła  swoje  rozwiązanie. 

 [Rozmówca Nr 2] 

 Trzech  rozmówców  bardzo  dużo  uwagi  poświęcili  postawie  i  osobowości  prowadzącego, 

 podkreślając,  że  osoba  prowadząca  warsztat  musi  być  wspierającym  przewodnikiem 

 twórczego  procesu,  który  potrafi  stworzyć  atmosferę  zaufania  i  bezpieczeństwa  dla 

 uczestników.  Kluczowe  jest,  aby  prowadzący  nie  sugerował  jedynych  słusznych  rozwiązań 

 ani  nie  dyktował  dokładnych  kroków  pracy,  ponieważ  warsztat  opiera  się  na  samodzielnym 

 odkrywaniu  i  indywidualnym  podejściu.  Według  rozmówców,  prowadzący  powinien 

 motywować,  inspirować,  prowokować  i  podążać  za  procesem,  pozostawiając  uczestnikom 

 przestrzeń  na  własne  decyzje.  Niezbędny  jest  również  balans,  z  jednej  strony  ważna  jest  silna 

 osobowość  prowadzącego,  ale  z  drugiej  strony,  prowadzący  nie  może  być  dominujący,  nie 

 może  prowadzić  warsztat  reprodukując  albo  promując  własną  twórczość,  nie  może 

 wykorzystywać uczestników do tworzenia własnych prac. 

 Nie  można  narzucać,  bo  przecież  nie  chodzi  o  to,  żeby  tworzyć 

 epigonów,  czy  ludzi  zakażać  sobą.  I  my  musimy  też  na  to  zwracać 

 uwagę w dydaktyce.  [Rozmówca Nr  3] 

 Przede  wszystkim  taka  osoba  musi  łączyć  dwie  umiejętności  bycia 

 “w”  i  “poza”.  Bycia  kontrolującym  sytuację  w  grupie,  którą 

 kieruje  i  uczestniczenia  w  niej  jednocześnie.  Bycia  intelektualnym, 

 274 



 ale  też  i  emocjonalnym.  [...]  Pułapki,  w  które  wchodzą 

 prowadzące,  tym  samą  budując  w  sobie  postawę  odtwórczą  to: 

 obawa  przed  nieznanym,  pozorna  zbytnia  pewność  siebie, 

 sztywność  w  relacjach,  niechęć  do  gry,  do  luzu  w  obawie  wydania 

 się  śmiesznym,  infantylnym,  przesadna  powaga,  dosłowność,  brak 

 eksperymentu  z  tworzywem  i  tematem,  niezgoda  na  błądzenie, 

 oczekiwania  nie  do  zrealizowania.  Niektórzy  nie  doceniają 

 potencjału  innych.  Zadania  mogą  być  albo  bardzo  łatwe,  albo 

 bardzo  trudne…  brak  zadań  otwartych,  skomplikowanych. 

 Koncentracja  na  efekcie  z  pominięciem  znaczenia  procesu…  itd, 

 itd.,  itd.  Ja  mam  całą  listę  tego.  Nie  ma  pracy  ze  zmysłami…itd. 

 [Rozmówca Nr 7] 

 Nie  zawsze  to  nauczyciel  musi  nad  wszystkim  panować  i 

 kontrolować  sytuację.  On  ma  tylko  tak  delikatnie  krążyć,  fruwać 

 nad  grupą,  a  ci  nauczyciele  właśnie  Nie  wszyscy,  tak?  Bo  wiesz, 

 tutaj  unikam  zawsze  określenia  wszystko  i  zawsze,  ale  zdarza  się 

 tak,  że  oni  w  ogóle  tego  nie  rozumieją,  narzucają,  podkreślają 

 swoją władzę.  [Rozmówca Nr 9] 

 Jeden  Rozmówca  tłumaczył,  że  postawa  odtwórcza  i  niezachęcająca  do  nauki  wynika 

 przede  wszystkim  z  tego,  że  nie  mamy  dobrych  wzorców  i  w  efekcie  przyszli  pedagodzy 

 powielają utarte schematy. 

 W  związku  z  tym,  i  to  jest,  na  przykład,  podstawowy  problem  z 

 edukacją,  że  my  mamy  naszych  nauczycieli  jako  wzory,  bo  my  z 

 rolą  nauczyciela  spotkaliśmy  się  obserwując  nauczycieli  w  roli.  I 

 wchodzą  w  tę  rolę,  pierwsze  co  robimy,  powtarzamy  wszystko  to, 

 czego  nie  lubiliśmy,  bo  to  jest  rola,  którą  mamy  opanowaną  w  stu 

 procentach  na  wszystkich  poziomach.  W  związku  z  tym  zmiana 

 tego  jest  strasznie  trudna,  dopóki  się  nie  wypraktykuje  samemu  w 

 innych  okolicznościach  np.  studiów  czy  przygotowania  siebie  w 

 275 



 innej  roli  prowadzącego  niż  ta,  z  którą  się  zetknąłeś  jako  uczestnik 

 po drugiej stronie tego.  [Rozmówca Nr 7] 

 Czterech  rozmówców  miało  bardzo  krytyczne  podejście  do  metod  kształcenia  przyszłych 

 edukatorów,  pedagogów.  Wskazywano  na  takie  mankamenty,  jak:  za  dużo  teorii,  prawie  nie 

 ma  praktyki,  narzucone  i  stare  treści  teoretyczne.  Kierunek  edukacja  artystyczna,  w 

 szczególności  na  uczelniach  nieartystycznych,  często  ignoruje  nowe  nurty  w  sztuce  i 

 współczesną  filozofię  sztuki.  Programy  nauczania  skupiają  się  na  przygotowywaniu 

 nauczycieli  plastyki  w  szkołach,  nie  skupiają  się  na  sztuce  społecznej,  partycypacyjnej  czy 

 performatywnej.  Studia  przebiegają  w  sposób  schematyczny  -  bazuje  się  raczej  tylko  na 

 technikach  plastycznych,  bez  głębszego  kontekstu,  który  pozwalałby  rozumieć  procesy 

 twórcze  oraz  świat  artystyczny.  Według  badanych  istnieje  również  odwrócona  struktura 

 kształcenia  –  najpierw  teoria,  potem  praktyka,  często  w  samodzielności,  bez  wsparcia. 

 Studenci  często  są  zostawieni  sami  sobie,  bez  narzędzi  do  świadomego  wchodzenia  w  rolę 

 edukatora,  bez  doświadczenia,  bez  próby,  co  sprawia,  że  ich  praca  później  opiera  się  na 

 mechanicznych schematach. 

 Jeżeli  skupimy  się  tylko  na  teorii,  to  się  nie  da….bo  to  jest  w  ogóle 

 sztuczna,  taka  wykreowana  rzeczywistość,  bo  jest  tyle  różnych 

 teorii,  różnych  podejść,  nawet  w  nauce,  że  trzeba,  myślę,  że  to  jest 

 najważniejsze,  żeby  doświadczać.  I  wyciągać  wnioski.  Bardzo 

 ważna  jest  ta  wiedza  powiedżmy  pedagogiczna,  psychologiczna, 

 no  ale  w  praktyce  czasami  są  takie  momenty,  że  trzeba  działać 

 intuicyjnie…No  bo  w  ogóle  samo  uczenie...  takie 

 prawdziwe…Takiego  myślenia  problemowego,  szukanie 

 problemów,  szukanie  rozwiązań,  tego  nie  ma  w  teorii.  [Rozmówca 

 Nr 9] 

 Kiedy  ja  byłam  studentką,  i  właśnie  był  przedmiot  “warsztaty 

 twórcze”  to,  co  było  najcenniejsze,  że  zaczęliśmy  wychodzić  do 

 różnych  grup,  i  to  nagle  uświadomiło  mi,  że  to  jest  właśnie  to,  co 

 mnie  bardzo  interesuje,  że  ta  teoria,  której  się  uczyliśmy  na 

 pedagogice,  na  pewno  ważna  i  fundamentalna,  ale  niekoniecznie 

 276 



 znajduje  odbicie  w  praktyce,  bo  nagle  się  okazuje,  że  te  wzorce  z 

 lat  sześćdziesiątych,  siedemdziesiątych,  może  bardziej 

 siedemdziesiątych,  one  już  teraz  tak  nie  wyglądają,  bo  ludzie  się 

 zmieniają.  [Rozmówca Nr 2] 

 Według  rozmówców,  przyczyną  temu  jest  ogólna  skostniałość  studiów  pedagogicznych  i 

 mało  atrakcyjny  programu.  Dzięki  temu  samo  pojęcie  “edukacja”  zaczęło  kojarzyć  się  z 

 czymś nieprzyjemnym i oderwanym od rzeczywistości. 

 No  jest  ta  pedagogika  taka  sztywna…  od  której,  no  teraz  z 

 perspektywy  lat  wiemy,  że  trochę  wszyscy  zaczęli  uciekać…  Że  to, 

 co  było  dużą  taką  wartością  i  specyfiką  wydziału  edukacji,  nagle 

 stało  się  taką  kulą  u  nogi,  znaczy  właśnie  ten  taki  schemat,  ten 

 ciężar  takiej  można  powiedzieć  …takiej  betonowej  teorii 

 edukacyjnej…  i  od  tego  ludzie  zaczęli  uciekać.  Bo  ja  też  nie 

 ukrywam,  że  psychologia  na  studiach  chyba  była  najciekawsza,  i 

 ona  właśnie  miała  taki  w  sobie  pierwiastek  życia.  Natomiast  ta 

 metodyka  i  pedagogika  były  po  prostu  sztywne  i  mało  takie 

 budujące.  Że  jak  na  metodyce  właśnie  mieliśmy  się  tam  uczyć, 

 oczywiście  to  jest  ważne,  żeby  wiedzieć  metody  i  czym  są  metody  i 

 te  wszystkie  teraz  nie  będę  się  nad  tym  rozwijać,  bo  tego  nie  lubię, 

 ale, (śmieje się) no  nie?  [Rozmówca Nr 2] 

 Rozmówcy  dzielili  się  opinią,  że  na  początku  powstania  kierunków  animacja  kultury  i 

 edukacja  artystyczna  w  Polsce,  jakość  była  zupełnie  inna  -  lepsza,  zajmowali  się  tym 

 profesjonaliści,  tworzyli  swój  własny,  autorski  program  nauczania,  dużo  było  doświadczenia, 

 praktyki.  To  były  studia  elitarne,  teraz  jest  tego  dużo  i  nie  ma  jakości,  ponieważ  brakuje 

 wykładowców, którzy się znają i mogliby prowadzić podobne przedmioty. 

 Musi  to  być  człowiek,  który  ma,  który  potrafi  tak  ułożyć  program 

 program  nauczania  w  swoich  na  swoich  zajęciach,  w  swoich 

 pracowniach,  czy  na  swoich  kierunkach,  który  otworzy  studentów 

 277 



 i  stworzy  te  możliwości,  że  studenci  poznają  inne  sposoby 

 myślenia  i  inne  sposoby  wypowiadania  się  poprzez  sztukę  niż  inne 

 w  stosunku  do  takich  kierunków  jak  malarstwo,  rysunek, 

 rzeźba,itd.  Poprzez  swoje  autorskie  projekty,  które  były 

 skierowane  na  człowieka,  czyli  człowiek,  był  tam  podmiotem.  Był 

 przede  wszystkim  podmiotem  i  to  w  różnych  relacjach. 

 Odwoływali  się  do  różnych  sytuacji,  takich  jak  dom  czy  tam 

 historię  historii  osobistych,  no.  Jak  współpracowaliśmy  z  różnymi 

 pracowniami,  to  były  bardzo  różne,  ale  no  ta  metoda  jest 

 elastyczna  i  otwarta,  zależy  od  założenia,  dlatego  każdy 

 prowadzący  musi  sobie  wybrać  albo  wypracować  bardziej  swoją 

 metodę pracy.  [Rozmówca Nr 1] 

 Duża  odpowiedzialność  i  ogromna  rola  nie  zniechęcać,  nie 

 krytykować,  w  szczególności  dzieci…zawsze  warto  porozmawiać 

 potem  o  pracach,  o  procesie,  nie  ignorować,  bo  ta  uwaga  to  po 

 prostu  akceptacja  dla  tej  aktywności  i  ona  może  być  kluczowa,  jest 

 taką  też  podwaliną  może  późniejszych  ich  zainteresowań.  [...]Tak, 

 bo  często  właśnie  w  szkole  to  się  zaczyna,  dzieci  słyszą  od 

 nauczycieli,  jak  ten  rysunek  czy  praca  malarska  powinna 

 wyglądać,  jakie  powinna  mieć  kryteria.  [...]  Nie  ma  sensu 

 absolutnie  ocenianie,  no  bo  kształtujemy  konkretne  nawyki,  bardzo 

 niedobre.  Nauczycieli  plastyki  często  nie  mają  takiego  instynktu 

 czy  podejścia  do  dzieci,  wymagają  często  niemożliwych  rzeczy, 

 tak?  A  tutaj  myślę  akurat  ta  wiedza  taka  z  psychologii 

 humanistycznej  może  być  potrzebna.  Więc  trzeba  być  bardzo 

 ostrożnym.  Ja  uważam,  że  to  jest  niezwykle  odpowiedzialne 

 zadanie  i  nawet  pod  koniec  studiów  mówię  swoim  studentom,  że 

 jeżeli  tego  nie  czują  albo  czują,  że  ta  wiedza  z  metodyki  pracy 

 otwartej  nie  została  dobrze  opanowana  to  lepiej  nie  pracować  w 

 tym  zawodzie.  Trzeba  też  umieć  krytycznie  patrzeć  na  siebie,  nie 

 każdy to lubi i może…chce robić.  [Rozmówca Nr 9] 

 278 



 Jeden  Rozmówca  również  wskazywał  na  problem,  że  studia  pedagogiczne  nie  są  teraz 

 traktowani  poważnie,  nie  są  prestiżowe,  nie  ma  weryfikacji  tego,  kto  decyduje  się  iść  na  te 

 studia. 

 Moja  mama,  zanim  została  nauczycielką  nauczania  początkowego, 

 ona  chodziła  do  liceum  pedagogicznego.  No  i  tam  była  bardzo 

 silna  weryfikacja,  prawda?  Musiała  nauczyć  się  grać  na 

 instrumencie,  musiała  posiąść  pewne  umiejętności  plastyczne, 

 była  sprawdzana  pod  względem  psychologicznym,  merytorycznym. 

 No  teraz  jest  pytanie,  czy  przy  egzaminach  wstępnych  na 

 pedagogikę,  czy  ktoś  jest  weryfikowany  pod  względem  kondycji 

 psychologicznej,  psychiczny?  No  i  znowu,  to  pytanie,  przez  kogo, 

 za  pomocą  czego?  I  co  dalej  zrobić  z  tym?  Bo  ja  mam  wrażenie,  że 

 tego  się  nie  robi,  dlatego,  że  my  się  boimy  właśnie  czego  my  się 

 dokopiemy,  bo  jedna  rzecz  to  jest  znaleźć  teraz  sposoby,  żeby 

 poradzić sobie z tą realnością.  [Rozmówca Nr 2] 

 Rozmówcy  wskazali,  że  przede  wszystkim  trzeba  myśleć  o  grupie  -  z  kim  pracujemy,  i 

 gdzie  pracujemy.  Nawet  ten  sam  warsztat  może  wyglądać  zupełnie  inaczej  w  zależności  od 

 grupy.  Mądrze  stosując  procesy  grupowe,  prowadzący  pełni  rolę  mediatora,  który  nie  tylko 

 inicjuje  działania,  zachęca  do  eksperymentowania,  ale  przede  wszystkim  odpowiednio 

 kieruje  grupą.  Jeśli  procesy  grupowe  zostaną  poprawnie  uruchamione,  mogą  prowadzić  do 

 wyzwolenia  niesamowitego  potencjału  uczestników,  połączyć  grupę  tym  samym  budując 

 relacje. 

 Wiąże  się  z  tym  inny  bardzo  ważny  aspekt,  w  szczególności,  jeżeli  to  nie  jest  pojedyncze 

 spotkanie,  a  praca  długotrwała  -  dobrze  przeprowadzony  i  skonstruowany  warsztat  może 

 mieć  wpływ  na  budowanie  relacji,  dialogu,  tolerancji,  zrozumienia,  co  co  przekłada  się  na 

 ich  funkcjonowanie  w  szerszej  wspólnocie,  ucząc  różnorodnych  perspektyw,  empatii.  Taka 

 praca  jest  kluczowa  przede  wszystkim  w  szkołach  i  uniwersytetach.  W  tym  kontekście 

 budowanie  relacji  jest  jednym  z  najważniejszych  elementów  pracy  grupowej  i  nie  tylko 

 między  uczestnikami,  ale  również  między  uczestnikami  a  prowadzącym.  Bez  poprawnie 

 zbudowanych  relacji,  bez  poczucia  zaufania,  trudno  mówić  o  autentyczności  procesów 

 edukacyjnych. 

 279 



 Przede  wszystkim  myślimy  o  tym,  z  kim  pracujemy,  prawda?  I 

 teraz  jak,  jak,  jak...  nawiązać  z  nim  kontakt,  jak  go  zrozumieć,  jak 

 zaproponować  coś,  żeby  niczego  nie  narzucać,  żeby  jak  najwięcej 

 od  tej  osoby  wyszło,  prawda?  Żeby  stworzyć  warunki  bezpieczne, 

 żeby  było  zaufanie,  czyli  jakby  od  drugiej  strony  to  wszystko, 

 prawda, a potem to, czy tam mieliśmy więcej  [Rozmówca  Nr 6] 

 O  relacje  przede  wszystkim  chodzi,  o  relacje  z  uczestnikiem,  o 

 budowaniu  w  ogóle  przestrzeni,  o  pracę  w  zespołach,  pracę 

 projektową.  Kiedy  dochodzi  do  relacji,  dochodzi  do  tego,  że  się  nie 

 ocenia,  że  nie  ma  pracy  lepszych  i  gorszych,  że  się  pokazuje  je  w 

 kole,  że  nie  ma  nikogo,  kto  wygrał,  że  nie  ma  konkursów,  że  nikt 

 nie  dostaje  roweru  za  pierwszą  pracę  i  tak  dalej,  i  tak  dalej,  że 

 każdy  ma  głos,  każdy,  rozumiesz,  że  to  i  to  możesz  przenieść  i  na 

 fizykę,  i  na  matematykę,  i  na  biologię.  To  możesz  robić  takie 

 działanie,  żeby  w  taki  sposób  sformułować  temat,  żeby  każdy 

 członek  grupy  miał  coś,  co  może  włączyć  do  tego  na  miarę  swoich 

 możliwości,  bez  jego  kawałka,  nawet  jak  to  będzie  małe,  nie 

 mogła  funkcjonować,  żeby  miała  poczucie  swojego  miejsca,  ale 

 nie  był  marginalizowany,  bo  jest  dwóch  liderów  i  oni  to  pociągną, 

 a  tamci  się  podłączą  nazwiskami,  będą  mieli  zaliczone..  i  tak 

 dalej,  i  tak  dalej,  wiesz,  to  jest  tysiąc  rzeczy,  wątków  różnych. 

 [Rozmówca Nr 7] 

 Mój  tata,  jak  projektował  meble,  czy  tam  cokolwiek,  to  się  pytał  o 

 potrzeby.  Jak  projektujesz  zajęcia  dla  dzieci,  pytasz  się  o  potrzeby. 

 Identyczny  proces,  jest  taki  sam  proces  projektowania. 

 [Rozmówca Nr 4] 

 Prowadzący  ogólnie  jest  postrzegany,  jako  “mistrz”,  jako  osoba,  która  lepiej  wie  i  może 

 nauczyć,.  Dlatego,  prowadzący  może  również  wychodzić  ze  swojej  roli,  schodzić  z  poziomy 

 “mistrza”,  zmagać  się  razem  z  grupą  nad  problemem,  pokazując  znów,  że  każdy  ma  swój 

 głos,  że  w  działaniach  otwartych  nie  ma  jednej  poprawnej  odpowiedzi.  Taki  ruch  również 

 280 



 buduje  więź  i  zaufanie  w  grupie  oraz  pokazuje,  że  edukacja  może  być  demokratyczna,  może 

 być wspólna droga odkrywania, poszukiwania prawdy. 

 Bo  ja  na  przykład  zawsze  brałam  udział  w  swoich  warsztatach, 

 [...]  na  równi  ze  wszystkimi.  [...]  we  wszystkich  formułach,  czy 

 żeśmy  prowadzili  szkolenia  dla  arteterapeutów,  czy  dla 

 muzealników,  czy  dla  psychologów,  czy  dla  młodzieży,  [...]  po 

 pierwsze  przechodziłam  po  imieniu,  a  po  drugie,  rzeczywiście  w 

 momencie,  kiedy  ja  się  tak  samo  zmagam,  prawda,  z  tworzywem,  z 

 materiałem,  z  tematem  i  tak  dalej,  i  tak  dalej,  no  to  ja 

 przynajmniej  wiem,  jaki  to  ma  sens,  co  to  daje,  gdzie  są  pułapki, 

 gdzie  są  schody,  gdzie  są  jakieś,  prawda,  punkty  krytyczne,  które 

 powinnam  wziąć  pod  uwagę  albo  na  co  natrafiam  sama  albo…  i 

 tak dalej, i tak dalej.” [Rozmówca Nr 7] 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  praca  z  ludźmi  to  przede  wszystkim  niekończący  się  proces, 

 który  bardzo  często  zaskakuje.  Każde  spotkanie  -  to  inna  droga,  każde  działanie  może 

 przynieść  nowe  wyzwania,  odkrycia,  lekcje,  dlatego  tak  ważna  jest  otwartość,  ciągłe 

 wyciąganie  wniosków  na  bieżąco,  refleksja  nad  własną  osobowością  i  pracą.  Prowadzący 

 powinien  umieć  krytycznie  spojrzeć  na  siebie,  aby  móc  rozwijać  swój  warsztat  i 

 kompetencji. 

 Prowadzącego?  Myślę,  że  taka  wątpliwość  przychodzi  mi  do 

 głowy,  że  my  nie  jesteśmy  pewni  tego,  bo  to  jest  taki  ciągły  proces 

 sprawdzania.  Nie  wiem,  mam  jakąś  propozycję,  powiedzmy  mam 

 ten  scenariusz,  mam  jakąś  instrukcję,  którą  wygłaszam,  ale  z 

 drugiej  strony  mam  też  znak  zapytania  na  to,  czy  to  się  powiedzie. 

 No  patrzę,  co  oni  robią.  Jakoś  mi  się  sprawdza  w  tym  momencie, 

 czy  to,  co  powiedziałam,  jest  wystarczające,  niewystarczające,  czy 

 zaskakuje  mnie  ten  efekt,  który  się  tam  dzieje,  czy  w  ogóle  nie.  To 

 jest  takie  dobre  wątpienie.  Nie  to,  że  mam  siebie  za  nic,  tylko  no 

 po prostu dopuszczam wątpliwości.  [Rozmówca Nr 5] 

 281 



 Żeby  mieć  w  sobie  taką  otwartość  potrzebna  jest  odwaga.  Uczymy  się  przede  wszystkich 

 na  błędach,  a  nieprzewidywalne,  zaskakujące  sytuacje  są  częścią  ważnego  procesu.  Według 

 badanych,  jedna  podstawowa  regułą  w  pracy  z  grupą,  z  ludźmi  jest  to  pozostawanie 

 człowiekiem i zachowanie swojej autentyczności. 

 Ja  myślę  że  taką  najważniejszą  cechą  która  w  ogóle  jest 

 potrzebna  w  edukacji,  niezależnie  od  tego  w  jakiej  dziedzinie  się 

 posługujemy,  jest  odwaga.  To  jest  coś  takiego,  że  rzeczywiście  bez 

 tego  nie  wejdziemy  w  żadne  działanie,  które  będzie  działaniem 

 otwartym,  no  bo  twórczość  jest  zawsze  przełamaniem  jakiejś 

 granicy,  jakiegoś  tabu,  czegoś  takiego,  że  muszę  przyjść  dalej…  i 

 teraz  bez  odwagi  nie  jestem  w  stanie  tego  przełamać.  To  jest  jedna 

 rzecz.  Po  drugie,  zawsze  to  się  będzie  łączyło  z  jakimś  też 

 przełamaniem  swoim  środowiskowym,  że  mogę  się  pomylić,  zrobić 

 coś  wbrew  i  rzeczywiście  to  może  być  narażeniem  się  na….  no 

 niebezpieczeństwo,  nawet  odrzucenia…  tak  więc,  żeby  coś 

 zmienić,  to  jest  potrzebne  bardzo.  I  gdzieś  nawet  takie  badania…, 

 przeczytałam,  że  że  właśnie  różnicą  między,  że  jakby  każdy  z  nas 

 jest  osobą  twórczą,  tylko  różnica  jest  między  tymi  których  znamy,  a 

 tymi  których  nie  znamy  to  właśnie  ta  odwaga,  że  gdzieś  mieliśmy 

 odwagę  zachować  się  bezkompromisowo,  intuicyjnie, 

 autentycznie.  [Rozmówca Nr 8] 

 12  rozmówców  podkreślali,  że  to  twórczość  była  dla  nich  główną  inspiracją, 

 ukształtowała  pasje  życiowe  oraz  zachęciła  ich  do  podjęcia  pracy  w  edukacji.  Studia 

 pedagogiczne  były  tylko  dodatkiem,  który  każdy  w  swój  sposób  świadomie  wykorzystywał, 

 mając  już  postawę  twórczą  i  otwartość  na  proces.  Na  wątki  pedagogiczne  i  metodyczne 

 patrzyli  przez  pryzmat  własnych  doświadczeń,  twórczości  i  eksploracji,  a  nie  jak  na 

 kluczowy  element  pracy.  Dla  żadnego  z  dwunastu  rozmówców  studia  stricte  pedagogiczne  i 

 metodyczne  nie  były  inspiracją  do  działań  w  edukacji,  wręcz  odwrotnie.  Techniki 

 pedagogiczne  i  metody  pracy  służą  jedynie  narzędziem,  które  można  było  dobrać, 

 dopasować do indywidualnej ścieżki twórczej. 

 282 



 Więc  moje  podejście  pedagogiczne…to  jest  trudne  pytanie,  bo  ja 

 nie  wiem  czy  takie  posiadam  (śmieje  się)...  ja  myślę,  że  całe  moje 

 doświadczenie  z  historii  sztuki,  z  pedagogiki,  z  psychologii,  bo 

 jeszcze  w  międzyczasie  robiłam  sobie  jakieś  tam  przygotowanie 

 psychologiczne,  ale  przede  wszystkim  taka  cecha  mojej 

 osobowości,  że  ja  się  lubię  buntować  na  rzeczywistość,  jestem 

 twórcza,  takie  moje  poszukiwanie  stref  niekomfortowych, 

 reagowanie  na  rzeczywistość,  powoduje  że  to  doświadczenie  się 

 buduje na różnych elementach.  [Rozmówca Nr  13] 

 Jeden  z  rozmówców  zwrócił  uwagę,  że  kiedyś  przygotowanie  pedagogiczne  trwało 

 znacznie  krócej,  ponieważ  było  dodatkiem,  zapewniało  pewną  podstawową  wiedzę 

 metodyczną,  psychologiczną,  pedagogiczną,  która  mogła  być  przydatna  w  pracy  z  grupą. 

 Rozmówca  podkreślał,  że  to  miało  większy  sens,  niż  to  co  się  dzieje  dzisiaj  -  studia 

 podyplomowe  z  pedagogiki  trwają  tyle  samo  jak  studia  z  arteterapii  albo  z  edukacji 

 artystycznej.  Podkreślając,  że  nie  można  wykształcić  artystę  w  rok  albo  w  dwa  lata,  i 

 odwrotnie,  rok  albo  dwa  lata  jest  terminem  zbyt  długim  dla  suchych  treści  pedagogicznych 

 na podyplomowych studiach z pedagogiki. 

 Jednocześnie  każdy  z  rozmówców  wskazywał  na  ważne  znaczenie  podstawowych 

 narzędzi  pedagogicznych  i  psychologicznych  w  pracy  z  grupą.  Rozmówcy  tłumaczyli,  że  te 

 aspekty  są  równie  niezbędne,  tylko  mają  inny  wymiar,  muszą  być  zbalansowane  i 

 dopasowane  do  rzeczywistości.  Nie  są  celem  samym  w  sobie,  lecz  dodatkowym  elementem, 

 wsparciem dla uruchamiania procesu twórczego i ułatwianiu pracy z ludźmi. 

 Aby  prowadzić  takie  działania?  Musi  mieć  jedną  cechę  -  artystą 

 być….Życiowym  i  zawodowym.  A  powinien  być  kreatywny.  Tak…, 

 ale  nie,  no  powinien  znać  jakąś  metodykę  podstawową,  bo  ja  na 

 przykład  nie  znałam  na  tym  pierwszym  warsztacie,  jak  wróciłam, 

 to 40 stopni gorączki dostałam (śmieje się)  [Rozmówca Nr 4] 

 Przychodził  świetny  artysta  czy  artystka  i  okazywało  się,  że 

 brakuje  podstawowych  naprawdę  takich  podstawowych  narzędzi 

 283 



 typu  wiesz,  jak  zawiązać  grupę,  jak  zainteresować  grupę. 

 [Rozmówca Nr 8] 

 Bo  co  z  tego,  znaczy  nie,  oczywiście  to  jest  bardzo  ważne, 

 żebyśmy  pewne  wiadomości  znali,  żebyśmy  o  nich  wiedzieli  i 

 rozumieli.  Ale  te  treści  są  martwe  w  momencie,  kiedy  my  ich  nie 

 skonfrontujemy  z  realnością,  z  działaniem,  z  bezpośrednim 

 kontaktem  z  drugim  człowiekiem.  Fantastyczne  jest  to,  kiedy 

 możemy  “skonsumować”  zdobyte  wiadomości  i  treści, 

 skonfrontować  z  realnością…  i  nagle  zaczynają  się  pojawiać 

 pewne refleksje.  [Rozmówca Nr 2] 

 Wiedza  psychologiczna  bardzo  mi  pomaga.  Prowadzący  czy  tam 

 nauczyciel…oni  muszą  wiedzieć,  co  oni  uruchamiają.  I  dlaczego 

 tak,  a  nie  inaczej.  I  za  co  bierzemy  odpowiedzialność  i  na  jaki 

 grunt  nie  należy  wchodzić,  czego  nie  należy  rozkręcać,  jak  się  nie 

 umie  potem  tego  zwinąć.  Także  ta  wiedza  psychologiczna  przydała 

 mi  się  do  tego  na  pewno,  bo  ja  studiowałam  psychologię  akurat 

 kliniczną,  ale  tym  bardziej  mi  się  przydała  i  miałam  doświadczenie 

 jako  terapeuta.  Ale  tej  wiedzy  nie  wystarczy  wiesz…warsztat 

 twórczy nie zaprojektujesz mając tylko to.  [Rozmówca  Nr 7] 

 Czasami  był  artysta,  miał  wspaniały  pomysł,  miał  osobowość  też 

 fajną,  ale  brakowało  mu  kompetencji  takich….  to  na  to  trzeba  też 

 uważać  szczególnie  na  dzisiejsze  dzieci,  które  są  bardzo 

 nadpobudzone…Jak  sobie  poradzić  z  grupą?…Ale  to  to  też  taka 

 ważna  sprawa,  jak  organizowaliśmy  warsztaty,  najważniejszy  był 

 artysta,  ale  zawsze  u  nas  był  asystent  i  ten  asystent  często  był  taki 

 …bo  artysta  jest  skupiony  na  procesie  i  ja  chcę  żeby  on  ten  proces 

 zrobił,  bo  on  ma  to  wymyślone  i  to  jest  ta  wartość,  a  asystent  był 

 asekuracją  -  żeby  dzieci  się  nie  biły,  żeby  sobie  nie  zrobiły 

 krzywdy,  żeby  nie  wychodziły  z  sali  …  więc  zawsze  ten  asystent 

 284 



 był  dla  mnie  takim  po  prostu…I  tu  była  ta  dodatkowa  opieka. 

 [Rozmówca Nr 10] 

 Psychologiczne  przede  wszystkim  nawyki  są  potrzebne, 

 podstawowe.  chociażby.  Właściwie  ja  nie  wiem  czym  pedagogika 

 się zajmuje (śmieje się).  [Rozmówca Nr 4] 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  rola  osobowości  bardzo  istotna.  Niestety  cały  system 

 edukacyjny  jest  tak  skonstruowany,  że  nie  udziela  się  odpowiedniej  uwagi  na  rozwój 

 osobowości,  na  zastanawianie  się:  kim  jestem?  Obecnie  widać  ile  młodych  ludzi  mają 

 trudności  z  tożsamością,  nie  wiedzą  kim  są  i  w  jakim  kierunku  chcą  iść.  Jeśli  z  założenia 

 nauczyciel  czy  prowadzący  ma  czegoś  uczyć,  być  rodzajem  mentora,  przewodnika,  to  musi 

 mieć  silną  osobowość,  własne  zainteresowanie,  pasję,  ciekawość  świata.  Rozmówcy 

 wskazywali,  że  często  zadajemy  pytanie:  jak  wykształcić  twórczą,  autonomiczną 

 osobowość?  Ale  problem  również  polega  na  tym  kto  kształci.  Tylko  osoba  w  pełni  świadoma 

 siebie,  stabilna  psychicznie,  empatyczna,  zrozumiała  może  w  pełni  prowadzić  i  wspierać 

 innych.  Jeśli  prowadzący  sam  nie  wie,  kim  jest,  czego  chce,  jakie  ma  cele  życiowe,  praca  z 

 ludźmi  staje  się  bezsensowna  i  niepewna.  W  byciu  świadomym  nie  chodzi  o  perfekcję,  lecz  o 

 autentyczność. 

 Bo  zawsze  mówię,  jak  mam  wykład  z  edukatorami,  że  nie  można 

 naśladować  kogoś,  bo  to  jest  bez  sensu,  trzeba  stworzyć  swój 

 własny styl, własne podejście.  [Rozmówca  Nr 13] 

 Wynika  to  z  zainteresowania,  teraz  nie  ma  takich  osobowości,  no 

 to  ci  ludzie  są  ograniczeni  i  sami  się  ograniczają…Nie  ma 

 otwartości,  no.  [...]Powinien….no  zachętą,  no…  jakąś  zachętą…. 

 [ja  ja]  Na  uczelni  niestety  mamy  wymóg  oceniania,  nie  da  rady 

 inaczej,  ale  ja  zresztą  bardzo  rzadko  stawiam  tę  ocenę 

 niedostateczną…  [Rozmówca Nr 12] 

 Powiedziałbym,  taka  autentyczność  prowadzącego.  Znaczy,  to 

 brzmi  tak,  ja  wiem,  troszkę  górnolotnie  może…To  znaczy,  że  to,  co 

 285 



 on  proponuje,  jak  rozmawia  i  tak  dalej,  że  to  jest  on,  że  to  jest  jego 

 świat,  że  to  jest  jego  język,  że  to  jest...  Rycharski  ma  taką  pracę, 

 gdzie  wykorzystuje  cytat  Tischnera  właśnie,  który  dokładnie  nie 

 pamiętam  jak  brzmi,  ale  to  jest  na  takiej  dużej  pile  tekst  napisany  i 

 ten  tekst  mniej  więcej  jest  taki:  “Musisz  być  sobą,  bo  jak  Pan  Bóg 

 przyjdzie  Cię  zbawić,  a  Ty  nie  będziesz  sobą,  to  zbawi  kogoś 

 innego.”  No  i  jaka  to  jest  głęboka  myśl!  No  musisz  być  sobą.  No 

 bo  jak  się  spotyka  nie  ty  i  nie  ja,  no  to...  No  i  tu  można  też 

 nawiązać  do  edukacji,  prawda?  Także  to  jest  najważniejsze.  No  i 

 też  taki,  no  ja  myślę  też,  co  za  tym  idzie,  no  pewnie  jakiś  wysiłek 

 duży,  bo  to  też  jest  istotne.  Prawda?  Że  tu  widzimy,  że  ktoś 

 naprawdę  coś  chce  zrobić,  o  coś  mu  chodzi,  o  coś  chce  nam 

 przekazać,  a  nie  treści  z  podręczników  czy  tam  jakieś  reguły…No 

 tak  gdzieś  bym  to  tutaj  widział.[...]  Żyjemy  w  takich  czasach 

 trochę  potrzeby  takich  silnych  osobowości,  wyraźnych,  prawda? 

 Takich,  no  powiedziałbym,  gwiazdorskich,  by  użyć  takiego, 

 prawda?  Co  też  jest  ważne,  to  znaczy,  ja  myślę,  no  przede 

 wszystkim,  że  nie  broń  Boże  jakieś  gwiazdorzenie,  tylko  mówię  o 

 takim…,  że  to  spotkanie  z  “kimś”,  prawda,  no,  a  nie  kolejne 

 spotkanie  tam  z  “kolejną  osobą”  i  nic  z  tego  nie  wynika,  nie 

 pamiętamy  potem,  tylko  jednak  z  “kimś”,  kto  ma  jakiś  swój  świat, 

 o  coś  mu  chodzi,  płaci  za  to  jakąś  cenę,  jakiś  wysiłek.  No,  to  jak 

 najbardziej.Wtedy jest jakość.  [Rozmówca Nr 6] 

 Powinna  być  twórcza  postawa.  Silna,  odważna  osobowość. 

 Inaczej  napisać:  Uważam,  że  osoba  twórcza  ma  swój  szczególny 

 sposób  widzenia  świata,  ciekawość.  Ma  spontaniczność, 

 radość…jest  silna,  niezależna  od  opinii  innych,  jest  odważna. 

 Dlatego  w  szkołach  i  uniwersytetach  mało  jest  takich  osób…,  bo 

 środowisko  też  ciągnie  nas  w  dól.  Dlatego  ta  osobowość  i  odwaga 

 tutaj…[Rozmówca Nr 7] 

 286 



 10. Rola grupy, podejścia osobistego  i prowadzącego w warsztacie twórczym 

 -Rola procesów grupowych w warsztacie twórczym? 

 -Jakie interakcje zachodzą między uczestnikami, a prowadzącym w ramach warsztatu? 

 -Jakie znaczenie ma dynamika grupy (jeżeli ma) w kontekście efektywności warsztatu? 

 -W jaki sposób prowadzący może wspierać i modelować procesy twórcze w grupie? 

 -Najważniejsze cechy prowadzącego, jego postawa. 

 Podczas  rozmowy  o  roli  grupy  ponownie  wyłonił  się  wątek  relacji.  Trzech  rozmówców 

 szczególnie  podkreślało,  że  proces  grupowy  ma  ogromny  potencjał  otwierania  uczestników. 

 Odpowiednie  relacje,  wzajemne  docenianie  i  dostrzeganie  potencjału  innych  mogą 

 prowadzić  do  prawdziwych  zmian  –  w  takich  warunkach  grupa  przestaje  być  tylko  zbiorem 

 jednostek,  a  zaczyna  tworzyć  wspólnotę.  Ten  aspekt  jest  kluczowy  nie  tylko  w  warsztatach 

 twórczych,  ale  wszędzie  tam,  gdzie  pracuje  się  z  ludźmi.  Wiedza  o  tym,  jak  budować  relacje, 

 jak  rozmawiać,  jak  angażować  społeczności  jest  niezastąpiona  w  pracy  edukacyjnej  i 

 artystycznej.  To  właśnie  na  relacjach  opiera  się  tworzenie  autentycznej  wspólnoty,  w  której 

 uczestnicy  czują  się  bezpiecznie,  słyszani  i  gotowi  na  twórcze  działanie.  Rozmówcy 

 podkreślali,  że  relacje  międzyludzkie  są  bardzo  aktualnym  tematem,  ponieważ  widzimy  ile 

 ludzi  narzeka  na  toksyczne  środowiska  w  pracy,  oparte  na  konfliktach  i  konkurencji. 

 Sygnalizuje  tę  sprawę  również  Jacek  Jakubowski,  psycholog,  trener  i  mentor  z  wieloletnim 

 doświadczeniem,  wskazując  na  to,  że  współczesne  przedsiębiorstwa  coraz  częściej  zaczynają 

 stawiać  na  relacji.  Doświadczenie  pokazuje,  że  biznes,  oparty  na  empatii  i  współpracy,  jest  o 

 wiele mocniejszy. 

 Natomiast,  no  przede  wszystkim  to  są  relacje…o  docenianie 

 potencjalu  osób,  z  którymi  pracujemy…to,  jaki  my  mieliśmy 

 kontakt  ze  studentami  przez  te  wszystkie  lata,  prawda…,bo  to  od 

 90-tych  lat…,  i  jakich  mieliśmy  studentów!  Jak  byli  genialni,  jak 

 byli  fantastyczni,  jak  byli  otwarci.  Bo  to  zależy  od  tego,  jakie 

 zbudujesz  relacje.  Zdarzało  się,  że  na  zajęcia,  bo  ta  grupa  przecież 

 się  konstytuuje,  w  którymś  momencie  raz  było  chyba  ponad 

 pięćdziesiąt  parę  osób,  trzeba  było  to  dzielić,  bo  nie  da  się  w 

 287 



 takiej  grupie  pracować.  Natomiast  kontakt  z  nimi  był  święty.  To 

 było  coś  niezwykłego,  bo  to  zawsze  była  relacja.  Przecież  to  nigdy 

 nie  było  coś,  co  ex  cathedra  się  im  przekazywało.  Zawsze  to  było 

 wzajemne.  Ja  czerpałam  tyle  samo,  co  oni  z  tych  relacji.  No  może 

 też  temu  służyło  to,  ja  byłam  po  imieniu,  byłam  w  bezpośrednich 

 relacjach. [Rozmówca Nr 7] 

 Jeszcze  jedną  ważną  sprawą,  jest  rozwój  ….  ogromnym 

 problemem  dzisiaj  są  właśnie  relacje…  że  ludzie  ludziom  się  źle  ze 

 sobą  żyje  tak  jak  widzisz,  dużo  ludzi  na  przykład  mówią,  że  oni  się 

 nie  odnajduje  w  pracy  i  tak  dalej…  no  i  temu  też  służą  warsztaty, 

 bo  to  przeważnie  jest  praca  w  grupie  czy  jakieś  chociażby  bycie 

 razem i robienie czegoś więc...  [Rozmówca Nr 10] 

 Jak  mówiłam,  ludzie  teraz  nie  potrafią  współpracować.  Ta 

 edukacja  się  wieloetapowo  odbywa,  tego  nie  rozumieją... 

 Najgorsze,  co  można  zrobić,  to  zamknąć...  w  takiej...  Jak  to  się 

 mówi?  No  w  takiej  przestrzeni  wiesz,  gdzie  jest  strach,  gdzie  ktoś 

 jest  mądrzejszy,  gdzie  nie  można  eksperymentować.  Dlatego 

 powstaje konkurencja.  [Rozmówca Nr 4] 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  przy  takich  działaniach,  mimo  wszystkich  zalet 

 twórczo-edukacyjnych,  istnieje  również  ważny  aspekt  społeczny.  Bycie  razem, 

 współdziałanie  w  grupie,  uczenie  się  od  innych,  integracja,  budowanie  dialogu 

 międzypokoleniowego,  robienie  czegoś  razem,  łączność  itd.  mają  ogromną  wartość 

 społeczną,  ponieważ  wpływa  na  sposób,  w  jaki  obcujemy  się  ze  sobą,  jak  rozwiązujemy 

 problemy  społeczne,  dbamy  o  coś  razem,  wspólnie  jesteśmy  za  coś  odpowiedzialni. 

 Odpowiednio  prowadzone  procesy  grupowe  i  odpowiednio  dobrane  działanie  mogą 

 kształtować  relacje między ludźmi. 

 Po  prostu  jesteśmy.  Po  to,  żeby  poznać,  żeby  też  się  bawić,  bo 

 ważna  jest  taka  atmosfera  ludyczności  i  wytworzenie  zabawy,  co 

 288 



 jest  bardzo  trudne  w  pracy  z  dorosłymi  osobami,  ale  ważne. 

 [Rozmówca Nr 9] 

 Mi  też  się  zdarzyło,  jako  osobie,  która  jest  uczestnikiem  na 

 warsztatach,  nauczyć  się  bardzo  dużo  od  innych  osób. 

 Niekoniecznie  od  prowadzącej.  Też  zdarzyły  mi  się  takie  warsztaty, 

 gdzie  cenniejsze  niż  temat,  z  którym  przyszłam,  było  to,  że  akurat 

 spotkałam  te  osoby  i  od  nich  mogłam,  że  tu  zachodziła  jakaś 

 wymiana.  [Rozmówca Nr 5] 

 Grupa  jest  niezbędna.  Mam  takie  przemyślenie,  że  im  bardziej 

 zróżnicowana,  tym  lepiej.  Dzięki  temu  nie  ma  kopiowania. 

 Wyobraź  sobie  dziecko,  przedszkolaka,  licealistę  i  staruszka. 

 Każdy  zrobi  inaczej  i  nie  będą  z  siebie…  rozumiesz.  Więc  lubiłam 

 takie...  Nie  lubiłam  tylko  jak  w  grupach  pojawiali  się  nauczyciele. 

 (śmieje  się)  [...]  no  bo  to  też  jest  wpływ  na  całe  społeczeństwo,  bo 

 przez to możemy łączyć...  [Rozmówca Nr 4] 

 Jeden  z  rozmówców  opisywał  przykład  z  życia,  kiedy  działanie  twórcze  spowodowało 

 połączenie środowiska lokalnego, zbudowało więź między mieszkańcami. 

 Z  najważniejszych  rzeczy,  która  tam  się  wydarzyła,  to  była  taka,  że 

 oni  zaczęli  się  spotykać  ze  sobą  i  myśleć  jako  grupa,  nie  jako 

 rozproszone  jednostki.  I  tam  cała  historia  była  wiązana,  bo  oni  do 

 pobliskiego  miasteczka  nie  mogli  się  zorganizować,  żeby  jakoś  o 

 drogę  zawalczyć,  bo  tam  była  strasznie  taka  …droga  zła,  jakieś 

 piach,  błoto  i  tak  dalej  więc...  A  po  warsztatach  oni  się 

 zorganizowali,  wystąpili,  coś  tam  musieli  trochę  w  czynie 

 społecznym  zrobić,  no  coś  tam  w  każdym  razie,  doprowadzili  do 

 tego,  że  ta  droga  powstała.  Ja  nie  mówię,  broń  Boże,  że  to  dzięki 

 temu  projektowi,  ale  może  tam  jakiś  mamy  nieduży  udział. 

 289 



 Powstała relacja. [Rozmówca Nr  6] 

 Rozmówcy  wskazywali,  że  jeżeli  w  okresie  komunizmu,  narzuconym  zadaniem  edukacji 

 było  upowszechnianie  sztuki  i  kształtowanie  świadomych  odbiorców,  co  nadal,  jeżeli  będzie 

 funkcjonowało  w  odpowiednim  wymiarze,  pozostaje  istotnym  aspektem  społecznym,  ale 

 dziś  sama  sztuka  i  działania  na  jej  podstawie  mogą  pełnić  nawet  głębszą  rolę  –  być 

 narzędziem  budowania  wspólnoty,  tym  samym  przyczyniając  się  do  rozwijania  kapitału 

 społecznego.  Poprzez  warsztat  twórczy  te  dwa  cele  mogą  zostać  osiągnięte,  edukacja  może 

 się dziać w międzyczasie, podczas działań i rozmów. 

 No  jak  robiliśmy  ten  projekt  społeczny,  raczej  ta  świadomość  w 

 takim  sensie  oczekiwanym,  świadomość  sztuki  wysokiej, 

 twórczości…  raczej  bardzo  mało  się  rozwinęła…bo  to 

 jest…potrzebny  jest  czas,  to  jest  wielopoziomowa  edukacja, 

 poważna  sprawa…  ale  no…nigdy  nie  wiadomo,  może  to  później 

 coś  zapoczątkuje…  Ale,  ale…bardzo  ważna  rzecz  -  na  pewno  to 

 działanie  było  prospołeczne  i  nawet  terapeutyczne  w  jakimś  sensie 

 można powiedzieć.  [Rozmówca Nr 12] 

 Rozmówcy  wskazywali,  że  edukacja  artystyczna  i  twórcza  jest  ważna  na  każdym  etapie 

 życia  jednocześnie  podkreślając  że  okres  dzieciństwa  jest  kluczowy,  ponieważ  to  właśnie 

 wtedy  kształtuje  się  osobowość,  najważniejsze  nawyki  pracy  w  grupie,  umiejętności 

 budowania  relacji,  radzenia  sobie  z  emocjami.  Im  wcześniejsze  są  doświadczenia,  tym 

 większa  szansa  wykształcenia  silnej,  świadomej,  odpowiedzialnej  jednostki,  a  w  tym  - 

 zdrowego  społeczeństwa.  Jeden  z  rozmówców  przywołał  cytat  Pitagorasa  “Ucz  dzieci,  a 

 karanie  dorosłych  nie  będzie  konieczne”,  podkreślając  znów  ważną  rolę  prowadzącego, 

 występując  w  roli  mediatora  może  on  mądrze  kierować  proces  grupowy,  kształtując 

 odpowiednie relacje między uczestnikami. 

 No  taki  przykład  ze  szkoły…Są  sytuacji,  kiedy  jest  jedna  osoba 

 dominująca,  bo  takie  dzieci  się  zdarzają,  które  mają  pomysł  i 

 bardzo  silnie  chcą  zdominować  tą  realizację,  no  to  rola  też  takiego 

 prowadzącego  jest  w  tym,  żeby  trochę  porozkładać  te  siły  i 

 290 



 zachęcić  te  dzieci,  które  są  nieśmiałe,  wycofane,  niepewne  też 

 swoich  pomysłów,  czasem  boją  się  powiedzieć  na  głos.  Chodzi  o 

 to,  żeby  je  troszeczkę  nawet  zachęcić  i  wstąpić.  Więc  to  jest  ważne, 

 żeby  oni  wspólnie  właśnie  dochodzili  do  różnych  wniosków. 

 [Rozmówca Nr 9] 

 11. Trudności w zrozumieniu metody warsztatu twórczego 

 -Dlaczego metoda warsztatu twórczego jest trudna do zrozumienia i zdefiniowania? 

 -Jakie  bariery  teoretyczne  i  praktyczne  utrudniają  jej  pełne  zrozumienie  i  implementację  w 

 procesy edukacyjne? 

 -Czy istnieją różnice w jej odbiorze w zależności od środowiska, w którym jest stosowana? 

 -Ograniczona popularność metody warsztatu twórczego 

 -Dlaczego  metoda  warsztatu  twórczego  nie  przyjęła  się  szeroko  w  systemie  edukacji  i 

 instytucjach kultury? 

 -Jakie  bariery  instytucjonalne  i  systemowe  ograniczają  jej  zastosowanie?/  Jakie  działania 

 mogłyby przyczynić się do większej popularyzacji tej metody? 

 W  rozmowie  o  trudności  rozumienia  tego  zjawiska,  wyłoniło  się  kilka  wątków.  Rozmówcy 

 zgodnie  zauważali,  że  przez  swoją  karierę  zawodową  spotykali  się  z  bardzo  różnymi 

 reakcjami  z  zewnątrz  na  działania  twórcze.  Bardzo  często  zdarzało  się,  że  niektórzy 

 doceniali  ten  sposób  pracy,  ale  nadal  brakowało  im  pełnego  zrozumienia  jego  złożoności. 

 Również  wielu  uważało,  że  takie  działania  są  za  mocne,  za  bardzo  wolne,  nie  nadają  się  do 

 użycia w przestrzeni szkoły czy uniwersytetu 

 To  jest  trudne  pytanie,  bo  to  bardzo  różnie  ludzie  reagowali  i 

 reagują  na  nasze  działania.  No…  to  nie  jest  łatwe  do 

 zrozumienia….Od  grupy,  że  tak  powiem,  entuzjastów  i  fanklubu, 

 po  absolutnie  negowanie  i  tak  dalej.  Znaczy,  trudno  mi  mówić 

 tutaj  za  kolegę,  ja  mogę  powiedzieć  o  sobie.  Znaczy,  ja  jestem 

 bardzo  krytyczny  wobec  całego  systemu  edukacyjnego.  I  może 

 powiem  tak,  że  są  na  przykład  galerie,  muzea,  które  są  bardzo 

 291 



 nastawione  na  współpracę  ze  szkołami  i  tak  dalej  i  to  jest 

 wspaniała  rzecz  [...]  pokazywanie  innej  możliwości,  jaką  daje 

 sztuka,  inaczej  mówiąc  pole  sztuki,  gdzie  są  inne  zasady,  zupełnie 

 inne niż w szkole, w edukacji takiej…wie Pani.  [Rozmówca  6] 

 No  to  na  przykład  dyrektorka,  jak  oni  chcieli  naklejać  jakieś  ramki 

 na  podłodze,  my  w  ogóle  dużo  z  ramą  pracujemy.,  to  chodziła  i 

 zdzierała  te…  rzeczy,  powiedziała,  że  się  parkiet  niszczy.  No  to 

 młodzież  zrobiła  to  w  sraczu,  na  schodach,  w  szatni,  w  takich 

 miejscach,  gdzie  ona  nie  docierała,  ta  dyrektorka.  I  tak  zrobili 

 swoje i tak.  [Rozmówca Nr 7] 

 Według  rozmówców,  system  edukacji  nie  przygotowuje  ludzi  do  myślenia,  do  zmagania 

 się z  czymś  głębokim,  poważnym.  To  powoduje,  że  takie  formy  pracy,  które  są 

 interdyscyplinarne,  które  wymagają  poświęcenia,  oddania,  wiedzy,  elastyczności  nie  cieszą 

 się zainteresowaniem. 

 Jeden  z  rozmówców  podkreśla,  że  ogólne  podejście  pedagogiki  do  tych  zagadnień  oraz 

 niezrozumienie,  w  szczególności  na  gruncie  pedagogicznym,  zniechęciło.  Bardzo  często 

 wykorzystywano  niektóre  techniki  pracy  bez  świadomości,  w  nieodpowiedni  sposób,  patrząc 

 tylko na efekt wizualny albo na rezultat końcowy pracy 

 Niestety  pedagogika  nadal  jest  daleko  od  zrozumienie  takiej  pracy, 

 otwartej  edukacji.  Ale  to  na  całym  świecie  tak  jest.  Dlatego  myśmy 

 to  uznali,  że  to  trzeba  inaczej,  inaczej  robić  i  są  już  miejsca,  które 

 absolutnie  też  tak  robią,  w  sensie  podejścia…nie  przymusowego. 

 [...]  gdzieś  na  pojedyncze  osoby,  na  te,  które  szukają,  z  którymi  to 

 jest  pogłębione,  dłużej  trwa,  to  wtedy  to  ma  sens.No  niestety  soę 

 zrobiło tak, że to podejście jest elitarne.[Rozmówca Nr 6] 

 Kolejnym  powodem  niezrozumienia  złożoności  i  założeń  warsztatów  twórczych  jest  fakt, 

 że  nie  ma  literatury  dotyczącej  tej  metody  pracy.  Przez  to,  że  to  funkcjonowało  i  dalej 

 funkcjonuje  w  zamkniętych  środowiskach,  nie  jest  reklamowane,  do  szerokiej  publiki 

 wychodziły  tylko  cząstki  tych  działań.  Podobną  tendencję  można  zauważyć  powszechnie, 

 292 



 czasami  mądre  cytaty,  urywki  z  książek  wykorzystują  bez  zrozumienia,  dla  “upiększenia”, 

 dla  nadawania  pozornej  powagi,  w  szególności  na  mediach  społecznościowych..  Ludzie 

 posługują  się  pojęciami,  nie  zastanawiając  się  nad  tym,  co  to  rzeczywiście  znaczy.  To 

 nieporozumienie  i  brak  pogłębionej  wiedzy  spowodowało  właśnie  nadużycie  pojęcia 

 “warsztat” , niestosowne wykorzystanie niektórych technik pracy twórczej. 

 Wie  Pani  co?  O  warsztatach  nie  ma  książek,  nie  ma  literatury.  Bo 

 nawet  chyba  nie  ma  potrzeby,  bo  ludzie  chcą  szybko,  łatwo…a  tak 

 się  nie  da.  Druga  rzecz  -  mało,  bardzo  mało  ludzi  tym  się 

 interesuje,  z  jednego  prostego  powodu  -  bo  to  jest  bardzo  trudne. 

 Jest  trudniej  dobrze  prowadzić  warsztaty,  niż  robić  pracę 

 artystyczną.  Nawet  jak  Pani  zrobi  zły  obraz,  to  najwyżej  go  nikt 

 nie  kupi,  albo  wie  Pani,  ktoś  Pani  powie,  no  słaby  obraz,  ale 

 zrobić fajne, sensowne warsztaty to jest trudno. 

 Ja  tych  warsztatów  gigantyczną  ilość  zrobiłem,  ale  tych  naprawdę 

 super,  z  których  ja  jestem  zadowolony,  jest  naprawdę  niewiele.  To 

 jest bardzo ciężka robota.  [Rozmówca Nr 3] 

 Bardzo  mało  jest  literatury  na  ten  temat,  i  to  jest  minus.No  to 

 myślę,  że  warto  też  podać  studentom  taką  bazową  literaturę 

 dobrą,  z  której  mogą  korzystać,  no  bo  w  sieci  można  znaleźć 

 wszystko,  ale  chodzi  o  to,  żeby  był  najpierw  jakiś  punkt 

 zaczepienia,  żeby  zobaczyli  właśnie  tą  jakość,  tą  wartość  tej 

 techniki,  a  potem  ewentualnie  dobierali  też  swoje.  No  bo  myślę,  że 

 za  tym  idzie  właśnie  ten  dynamizm  i  ilość,  a  nie  jakość,  czyli 

 częstość  wyświetleń,  tak?  Czy  codziennie  trzeba  ewentualnie  coś 

 nowego  wrzucić.  W  ogóle  pokazywanie  nawet  tych  instruktaży, 

 ono  jest  też  fragmentaryczne,  nastawione  właśnie  na  efekt.  Tam 

 nikt  nie  tłumaczy,  tak?  Mam  się  zanurzyć  teraz  w  procesie  i  w  tle 

 nie  ma  absolutnie  tych  wyjaśnień.  I  chodzi  głównie  o  to,  żeby 

 naprodukować,  wyprodukować  tego  dużo,  żeby  to  po  prostu  było 

 dynamiczne,  się  często  pojawiało.  Ale  myślę,  że  nawet  same  te 

 293 



 osoby,  które  tworzą  takie  treści,  one  są  też  przekonane,  że  wartość 

 tkwi w samej technice…To jest koło zamknięte.  [Rozmówca  Nr 9] 

 Nie  ma  zrozumienia  tego,  bo  to  jest  trudne.  po  pierwsze  musi 

 być…Warsztat  no…to  nie  mam  co  mówić  o  warsztacie,  bo  jak  się 

 nazwie  warsztat  “gadanie”,  jak  teraz  robią…zaproszą  na  gadanie 

 i  mówią,  że  to  warsztat….  no  to  jest  warsztat  “gadania”  po 

 prostu…  Gadać,  gadać,  opowiadać  coś,  ale  słowa  uciekają…,nie 

 ma  przeżycia,  tym  bardziej,  że  często  gadają  bez 

 powodu…warsztat  polega  [na  na]  przede  wszystkim  na 

 kontemplacji,  ale  kontemplacja  powoduje  edukację,  do  tego 

 czasami  powstają  jeszcze  jakieś  formy,  materializacja  tej 

 kontemplacji….a  potem  rozmowa.  Do  tego  potrzebna,  ważna  jest 

 praktyka,  doświadczenie.  A  ludzi  nie  dbają  o  to…  jak  wyglądają 

 studia?  Wszyscy  chcą iść  na  skróty,  zaliczyć.  NIe  ma  już  wiedzy. 

 [Rozmówca Nr12] 

 Bo  wszędzie  wszystko  na  psy  schodzi.  Nie  ma  jakości.  Wszyscy 

 chcą  szybko,  prosto.  Nie  myślą,  powtarzają,  chcą  wypracować 

 właśnie  jakąś  “metodę”,  żeby  szybko  się doszkolić,  nauczyć  się 

 itd…a  tak  się nie  da…  Ale  nie  jest  tak  źle,  to  znaczy  są  oczywiście 

 grupy  ludzi,  które...  I  tak  ma  chyba  być,  to  znaczy  nie  wszystko  dla 

 wszystkich…  no…że  ci,  którzy  szukają,  to  odnajdują,  przyjeżdżają 

 na  warsztaty  z  dużym  wysiłkiem,  energią,  wchodzą  w  to, 

 poświęcają  swój  czas,  energię.  No,  też  doceniają  to,  że  to  jest  też 

 jakiś  ogromny  wysiłek  czasami,  prawda?  Też  emocjonalny.  Tylko, 

 że  to  się  stało  bardziej  elitarne.  A  jak  ktoś  nie  rozumie,  no  to 

 maluje nosy i różne inne takie rzeczy, prawda…  [Rozmówca  Nr6] 

 Rozmówcy  wielokrotnie  zaznaczali,  że  akurat  ta  metoda,  podejście  polskie  do  warsztatu 

 twórczego  miało  ogromny  potencjał  i  budziło  zainteresowanie  w  całej  Europie  i  nie  tylko. 

 294 



 Jednak  te  prawdziwe  korzenia  warsztatu  twórczego  zagubiły  się w  kiczowatości  innych 

 podejść.  Jeden  Rozmówca  bardzo  emocjonalnie  tłumaczył,  że  cała  edukacja,  a  w  tym  też 

 edukacja  artystyczna  trafiła  w  “złe  ręce”.  Te  koncepcje,  metody  pracy,  narzędzia  można 

 powiedzieć  “skradziono”  i  wykorzystano  inaczej  -  nietrafnie,  na  pokaz.  Cały  system 

 edukacyjny  zrobił  się  korporacją  -  ludzie  myślą  płytko,  są  nastawieni  na  pozorny  efekt 

 projektu,  na  pieniądze.  Można  tu  przywołać  cytat  Feyerabenda  (1975,  s.25):  “O  tym,  że 

 interesy,  przymus,  propaganda  oraz  techniki  „prania  mózgu”  odgrywa   ją  znacznie  większą 

 rolę  w  rozwoju  naszej  wiedzy  i  w  rozwoju  nauki,  niż  to  się  powszechnie  uważa,  można  się 

 także przekonać, analizując związek idei z działa niem.” 

 Obecnie  w  edukacji  są  ludzie,  które  nie  mają  pasji,  nie  mają  twórczego  podejścia,  nie  są 

 kompetentni.  To  powoduje,  że  z  roku  na  rok  jakość  spada  w  dół.  Tadeusz  Sławek  (2021) 

 wskazuje  na  to,  że  ludzie,  żeby  za  dużo  nie  myśleć,  czasami  nieświadomie  wolą  iść  drogą 

 sprawdzoną  i  bezpieczną,  dają  się  “  zamknąć  w  kapsułce”  .  Dlatego  większość  ludzi  łatwo  się 

 odnajduje  w  systemie,  gdziewszystko  jest  wytłumaczone,  wskazane,  z  góry  założone, 

 uregulowane.  Dokładnie  w  taki  sposób  funkcjonują  szkoły  i  uniwersytety  -  szkołą  ludzi 

 wypełniać  tabelki,  powtarzać  utarte  i  prymitywne  hasła  oraz  podlegać  powszechnym 

 regułom.  Sławek  pisze:  “Człowiek  skulony  Jankowicza  i  Koziołka  jest  człowiekiem 

 wyszkolonym  („skulony”  doskonale  zapisuje  się  jako  „angielskie”  school-ony)  w  chronieniu 

 własnej czystości.” 

 Według  mnie,  grupa  pARTner,  tak  samo  jak  Ci  wszyscy  inni  twórcy 

 tego  podejścia  i  tej  polskiej  metody,  polskiej  animacji  kultury, 

 zrealizowali  ten  cel,  bo  jest  życie  poprojektowe,  tylko  poszło  to  w 

 inną  stronę,  w  złą…  To  był  ich  projekt  życia,  czyli  wyedukowali 

 ludzi,  chcieli…zrobili  to  najlepiej  jak  mogli.  A  co  ci  ludzie  już  z 

 tym  zrobią,  to  już…wiesz  Oni  zrobili  swoje.  A  ci  ludzie,  oni  teraz 

 nie  mają  misji,  nie  mają  pasji,  tylko  zdobywają  pieniądze.  No 

 zależy,  co  jest  dla  kogo  celem.  Jak  dla  nich  jest  celem  zdobyć 

 kasę…  tak  teraz  działa  cała  edukacja…  Ale  nie  potrafią  już  takiej 

 jakości.  Nie  są twórcami,  nie  mają  pasji,  myślą  o  kasie.[...]  Wtedy 

 łączyły  się  środowiska,  eksperci….Plastycy,  muzealnicy,  po 

 historii  sztuki.  I  chodzi  o  to,  wy  macie  wiedzę  inną,  wy  macie  inne 

 295 



 spojrzenie,  zobaczcie,  co  jakościowo  zrobicie  razem.  I  to  też  było 

 fajne.  A  teraz  ludzie  nie  mają kompetencji,  a  robią…byłe  jak.  Bo 

 jednak  ważne  jest  doświadczenie,  bo  jak  nie  tworzysz,  nie  jesteś 

 artystką,  to  jak  Ty  możesz  uczyć  twórczości?[...]Kiedyś  edukacją 

 taką,  że  dzieciom  robisz  warsztaty,  mogli  zajmować  się  tylko 

 artyści.  A  dlaczego?  Bo  inni  nie  mieli  narzędzi.  Bo  Janusz 

 Byszewski  ich  dopiero  nauczył.  On  wykształcił  całe  pokolenie 

 edukatorów,  nie  mających  nic  wspólnego  z  artyzmem,  pokazał  im 

 narzędzia…  karteczki,  taśmy,  sraśmy,  napisy,  którzy  tego  używają 

 w  różny  sposób,  nie  rozumieją  tego,  to  straciło  wartość,  i  jeszcze 

 tego… nazywają, że to swoje.  [Rozmówca Nr 4] 

 Idą  na  skróty…nawet  nie  rozumiejąc  o  co  chodzi.  Na  pedagogice 

 to  jest  teraz  takie  modne  ta  arteterapia…a  wiesz  dlaczego?  u  nas 

 w  liceach,  w  podstawówkach  byli  “kujoni”,  czyli  takie  osoby  które 

 bardzo  dużo  się  uczą  bez  zrozumienia,  bez  świadomości,  to  jest 

 właśnie  ta  pseudo  nauka  szkolna,  uczą  się  a  nie  mają  w  ogóle 

 kontaktu  z  otoczeniem  i  na  uczelniach,  w  szczególności  na 

 pedagogice,  nie  zostają  ludzie  dobrzy,  tylko  ludzie  którzy  umieją 

 się  “nauczyć”  jak  w  szkole,  zapamiętać  regulki,  wiesz  o  co 

 chodzi…  Ci  ludzie  nie  myślą,  nie  potrafią.  I  też  tacy…  jak  to 

 nazwać…schematyczni  i  podlegli.  Osobowości  się  z  uczelni 

 wyrzuca  i  dlatego  te  uczelnie  dołują,  bo  dobry  naukowiec,  czy 

 dobry  artysta  to  jest  zawsze  wielkiej  klasy  osobowość,  i  to  nie 

 chodzi  o  to,  że  ten  ktoś  się  unosi,  tylko  on  drażni…i  takie  osoby  są 

 drażniące.  [Rozmówca Nr 13] 

 Znaczy  to  nie  tyle,  że  się  nie  przyjęło.  Ta  forma  warsztatowa  się 

 bardzo  rozwinęła  w  Polsce  przy  różnych  instytucjach  przez  takie 

 festiwale  czy  projekty,  ale  jest  problem,  bo  nie  każdy  rozumie 

 sposób pracy, bo to jest bardzo niszowe…  [Rozmówca Nr 1] 

 Rozmówcy  wnioskowali,  że  warsztaty  twórcze  nie  przyjęły  się  na  szeroką  skalę  w 

 296 



 systemie  edukacji,  bo  są  zjawiskiem  trudnym  do  zrozumienia  i  wymagającym  poszerzonej 

 wiedzy  i  kompetencji.  To  jeszcze  raz  podkreśla  płytkość  teraźniejszej  edukacji,  nie  tylko  w 

 sferze  artystycznej.  Rozmówcy  podkreślali,  że  aby  stworzyć  wartościową  propozycję 

 warsztatową,  trzeba  mieć  w  sobie  coś  autorskiego  i  osobistego  do  powiedzenia.  Mimo  tego, 

 że  warsztaty  twórcze  mają  w  sobie  ogólne  założenie,  każdy  z  twórców  wypracowywał  swoje, 

 bardzo  autorskie  podejście.  Derrida,  (2002  s.17-21)  rozważając  nad  rolą  edukacji  i 

 etymologią  słowa  “profesor”,  pisze,  że  wcześniej,  aby  być  profesorem,  nie  wystarczyło  tylko 

 posiadać  wiedzę  “fachową”,  profesor  musiał  również  być  twórcą,  praktykować  tę  wiedzę, 

 coś  tworzyć,  mieć  swoje  “dzieła”  oraz  otwarcie  deklarować  swoje  przekonania: 

 “Profesorowie  (kiedyś)[...]  często  są  zobowiązani  nie  tylko  do  nauczania  doktryny  swojej 

 dziedziny  sztuki,  ale  również  do  jej  praktykowania  i  podpisywania  własnych  dzieł.”  Derrida 

 wskazuje  na  mutację  znaczenia  słów,  która  powoduje,  że  w  dniu  dzisiejszym,  słowo  profesor 

 często  jest  porównywane  z  “profesjonalistą”.  Stąd  posiadanie  profesji  jest  ważną  wartością 

 dla  ludzi,  zakładając,  że  osoba  jest  wykształcona  i  ma  fach,  jest  mistrzem  w  swojej 

 dziedzinie.  Lecz  to,  na  co  wskazuje  Derrida,  jest  to,  że  wiedza  i  fach  są  tylko  jedną  stroną 

 medalu,  aby  być  mistrzem  prawdziwym,  ważne  jest  posiadanie  osobowości,  własnej  ścieżki, 

 aby  móc  angażować  siebie  w  swój  zawód,  w  swoją  profesję,  która  przestaje  być  celem,  a  jest 

 nieskończonym procesem. 

 To  jest  cholernie  trudne,  bo  trzeba  najpierw  samemu  wyjść  poza 

 ramy  myślenia  stereotypowego  no  i  opracować  swoje  podejście, 

 swoją  koncepcję  działań.  Te  [te]  wszystkie,  znaczy  te  czy  tam 

 profesor  Eugeniusz  Józefowski  czy  dr  Magdalena  Parnasow,  czy 

 profesor  Marcin  Berdyszak  czy  Janusz  Byszewski  czy  też  inni, 

 każdy  miał,  jakby  inne  autorskie  podejście  i  zrozumienie  co  to  jest 

 warsztat  i  do  czego  on  ma  doprowadzić  albo  jak?  Jak  należy? 

 Zawsze  się  zastanawiamy  dla  kogo  robimy  warsztat  -  dla 

 studentów,  a  czy  tam  dla  nauczycieli  ze  studentami,  czy  tam  dla 

 dzieci,  czy  dla…itd…  To  jest  pytanie  -  Jak  podejść  do  czy  tematu 

 spotkania  czy  samego  działania  i  jak  to  rozwinąć  indywidualnie? 

 Dostosować  do  grupy,  bo  każdy  każda  grupa  jest  inna,  czy 

 pracujemy  z  dziećmi,  czy  z  dorosłymi,  czy  tam  z  nauczycielami. 

 297 



 Ale  podejście  i  temat,  pomysł  to  jest  zawsze  indywidualna  sprawa, 

 dlatego  nikt  nie  chce  się  męczyć,  bo  to  jest  tak  samo  jak  z 

 twórczością,  trzeba  pracować,  szukać,  rozwijać  się…A  ludzie  chcą 

 gotowców, Instrukcji - A, B, C, D.  [Rozmówca Nr1] 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  nawet  w  środowisku  artystycznym  istnieje  bardzo  mylny 

 stereotyp  dotyczący  edukacji.  Uważa  się,  że  “prawdziwy  artysta”  nie  nadaje  się  do  edukacji, 

 ponieważ  stoi  o  kilka  rang  wyżej,  że  sztuka  należy  do  sfery  sacrum,  jest  wzniosła,  wyższa,  a 

 edukacja  artystyczna  -  to  zajęcia  plastyki  dla  mas.  Rozmówcy  uznawali  to  za  fałszywe 

 przekonanie,  podkreślając,  że  artysta,  który  angażuje  się  w  edukację,  stoi  przed  podwójnym  i 

 niezwykle wymagającym zadaniem. 

 No,  ale  jest  coś  takiego,  taka  opinia,  że  no  właśnie,  prawdziwy 

 artysta,  to  on  nie  będzie  się  pochylał  nad  edukacją,  często  tak  się 

 mówi.  Bo  on  ma  wzniosły  cel,  natomiast  ten,  który  się  zajmuje 

 edukacją,  znaczy  nie  nadawał  się  na  artystę,  bo  czegoś  mu 

 zabrakło:  być  może  charyzmy,  być  może  właśnie  tej 

 kreatywności…Nic  bardziej  mylnego,  dlatego,  że  ten  artysta,  który 

 będzie  się  chciał  zajmować  edukacją,  on  musi  być  szalenie 

 kreatywny.  On  musi  być  niesamowicie  twórczy,  bo  ma  jeszcze 

 trudniejsze  zadanie,  bo  nie  dosyć,  że  on  musi  wymyślić  nową 

 jakość,  to  jeszcze  musi  przewidzieć  uczestnictwo  w  tej  nowej 

 jakości  drugiego  człowieka,  czyli  musi  posiadać  te  wszystkie 

 betonowe  wiadomości,  by  móc  się  od  nich  odbić,  korzystać  z 

 doświadczenia  swojego  tu  i  teraz  i  dopiero  na  bazie  połączenia 

 tych  wszystkich  treści  móc  zbudować  propozycje,  która  właśnie 

 będzie stanowiła odpowiednią jakość.  [Rozmówca Nr2] 

 298 



 Rozmówcy  zwracali  uwagę  na  to, że  w  obecnej  rzeczywistości  wszystkie  projekty 

 szkolne,  uczelniane,  ministerialne,  zadania  publiczne  i  konkursy  są  podporządkowane 

 efektowi  końcowemu.  Procesy  w  systemie  też  odbywają  się  na  różnych  poziomach,  nawet  w 

 rodzinie,  większość  dzieci  uczy  się już  od  wczesnego  dzieciństwa,  że  trzeba  wszystko  robić 

 według  reguł.  Ludzie  są  na  tyle  przytłoczeni  szybkością,  presją,  konkurencją,  że  tracą  w 

 ogóle poczucie tego, że żyją, poczucia świeżości, twórczości wrodzonej. 

 Dlatego,  że  ludzie  są  ogłupiali  tą  “wiedzą”  w  cudzysłowiu.  I 

 zamiast  myśleć  o  takim  spontanicznym  trochę,  emocjonalnym 

 podejściu,  które  jest  bardzo  potrzebne  w  pracy  z  ludźmi,  to  oni  jak 

 przychodzą  już  na  to  spotkanie,  są  tak  zmęczeni  tym  wiesz 

 przemyśleniem  tej  sytuacji,  że  tracą  absolutną  świeżość,  to 

 wyobraź  sobie  Picassa  który  zrobił  300  szkiców  do  własnego 

 obrazu  i  on  ma  go  w  końcu  namalować,  on  jest  tak  zmęczony  tym, 

 co  wymyślał,  że  on  już  nie  wie  sam  co  z  tym  robić.  I  w  pedagogice 

 musi  być  zachowana  taka  trochę  równowaga.  Pomiędzy  jakąś 

 wiedzą,  którą  my  posiedliśmy,  tak?;pomiędzy  jakąś  wiedzą 

 filozoficzną,  począwszy  od  Sokratesa,  przez  podejścia  przeróżne 

 Kanta  i  tak  dalej,  odkrywania,  eksplorowania  rzeczywistości  i  też 

 wiedzę  ze  sztuki  i  te  różne  gatunki  wiedzy  one  muszą  być  w  nas, 

 żeby  na  bieżąco  wykorzystywać  to,  jako  zasób,  a  nie  jako  jakieś 

 udręczenie  i  też  musi  być  w  tym  działaniu  dużo  radości.  Bo  radość 

 niestety  jest  tak  jak  smutek,  czy  lęk,  czy  stres  zaraźliwa  i  jak  ludzie 

 czują  się  ze  sobą  radośni  na  takim  spotkaniu  i  szczęśliwi,  to  oni 

 przyjdą  to  oni  będą  chcieli  znowu  tego  doświadczyć,  bo  im  będą 

 mieli  skojarzenie  taki  print,  że  to  jest  coś  dla  nich  fajnego, 

 fascynującego,  więc  myślę  że  tutaj  wchodzi  dużo  rzeczy,  ja  zawsze 

 mówiłam,  że  sztuka  to  jest  jak  ukochany.  I  żeby  poznać 

 ukochanego  człowieka,  żeby  się  zakochać  w  kimś  trzeba  mieć  dużo 

 razy  kontakt,  ale  też  to  musi  być  przyjemne,  po  prostu…  i  myślę 

 sobie,  że  dla  osób  taki,  nie  w  takiej  przyjemności  takiej 

 299 



 hedonistycznej,  tylko  w  takiej  pozazmysłowej  i  takiej  ciekawości 

 świata.  [Rozmówca Nr 13] 

 Jak  można  zrozumieć  pracę  otwartą,  jeżeli  nam  w  szkołach  każą 

 wszystko  uczyć  na  pamięć  i  na  studiach  też,  robią  egzaminy, 

 sprawdzają.  Bardzo  z  tym  walczyłam  kiedyś  z  testami,  nie 

 mogłam…  z  punktami  które  były  wprowadzane,  wiesz,  w  szkołach  i 

 odbierały…całą  jakby  taką  naturalną  motywację,  że  robię  coś 

 dobrego,  bo  robię  coś  dobrego,  a  nie  że  mam  dostać  2  punkty  za  to 

 coś,  bo  to  jest  jakiś  wymóg,  czy  tabelki  z  punktami…  to  jest 

 zabijanie kreatywności i w ogóle….  [Rozmówca Nr 10] 

 Poza  tym  każda  sytuacja,  która  jest  sytuacją  nową  w  postaci 

 pytania,  które  Cię  zaskakuje,  no  to  Ty  dążysz  do  tego  tylko,  żeby  to 

 stłumić,  żeby  się  na  to  nie  narażać.  Więc  takiego  miejsca  na  takie 

 pytania  nie  ma,  żeby  ktoś  Cię  zaskoczył,  a  Ty  powiesz,  że  nie 

 wiesz.  Bo  Tobie  się  wydawało,  że  jak  nie  wiesz,  to  to  Cię 

 kompromituje,  a  to  Cię  nie  kompromituje.  Ty  możesz  razem  z  nim 

 szukać  odpowiedzi  na  te  pytania.  To  jest  cały  czas,  no  ale  to  też 

 jest  związane  z  tym,  że  i  uczniowie...  Słuchaj,  to  jest  tak  strasznie 

 skomplikowany  proces  pedagogiczny,  bo  jeżeli  rodzicom,  uczniom 

 i  nauczycielom  zależy  na  tym,  żeby  wszyscy  zdali  następne  klasy,  a 

 potem  dostali  się  do  następnych,  to  oni  idą  tymi  metodami,  które 

 będą  weryfikowane,  a  one  są  uczeniem  się  pamięciowym,  one  są 

 odtwarzaniem  bezmyślnym,  one  są  jedynie  słusznymi  wersjami 

 interpretacyjnymi,  które  są  oceniane  przez  podobne  osoby  na 

 tamtych, prawda?[Rozmówca Nr 7] 

 Dlatego,  z  jednej  strony  to  tłumaczy  niechęć  edukatorów  do  zmaganie  się  z  czymś 

 innym,  do  walki  z  systemem,  z  drugiej  strony  ta  sytuacja  jeszcze  bardziej  podkreśla  wartość 

 warsztatu  twórczego.  Zdaniem  rozmówców  prawdziwa  edukacja  nie  może  się  opierać  na 

 presji osiągnięcia konkretnego, z góry określonego wyniku. 

 300 



 Rozmówcy  dochodziły  do  wniosku,  że  metoda  warsztatu  twórczego,  ze  swoimi 

 założeniami  twórczo-edukacyjnymi  nawet  nie  mieści  się  w  obecny  system  edukacji.  To  też 

 tłumaczy  dlaczego  metoda  nie  jest  używana  w  szkołach  albo  uniwersytetach.  Metody  stają 

 się  modne  i  powszechne,  kiedy  można  je  szybko,  łatwo  gdzieś  wykorzystać.  Tylko,  że 

 najczęściej  takie  metody  są  puste  w  środku.  Metodą  warsztatu  twórczego  nie  da  się  raczej 

 pracować w szkołach, bo nie zakłada ona ograniczeń czasowych, ocen, presji. 

 No,  znaczy  w  takiej  szkole,  jaka  jest,  to  nie.  Na  uczelni  takiej,  jaka 

 jest  uczelnia,  to  nie.  Natomiast  przykłady  ze  świata  pokazują,  że 

 jednak  są  szkoły,  były  szkoły,  czy  są  uniwersytety,  które  próbują  to 

 i  wdrażają  jak  najbardziej.  Troszkę,  myślę,  że  trochę  na  uczelniach 

 artystycznych  się  próbuje  to  zmieniać  i  tak  dalej,  ale  generalnie  to 

 jest  ciężka  sprawa,  dlatego  myśmy  to  w  laboratorium  uznali,  że  to 

 są  światy  równoległe.  Czyli  nie  kopać  z  koniem,  bo  to  nic  nie  da. 

 Tu  muszą  być  dzwonki,  musi  być  program,  musi  być  realizacja 

 podstawy,  cele,  tam  cały  uruchamia  się  mechanizm,  który  zabija 

 od  razu,  czy  uniemożliwia  wręcz  realizację  czegoś 

 innego  .[Rozmówca Nr 6] 

 Obecnie  system  edukacyjny  staje  się  coraz  bardziej  sformalizowany,  uregulowany, 

 kontrolowany,  obwarowany  procedurami  i  mierzalnymi  wskaźnikami  efektywności.  Twórcze 

 podejście  i  wprowadzanie  zmian  stają  się  trudniejsze  do  obronienia  w  obecnej  strukturze. 

 Jednak  Rozmówcy  podkreślali,  że  wcześniej  ludzie  twórczy  mieli  siły  i  pomysły,  aby 

 "oszukać"  system,  funkcjonować  w  nim  w  sposób  twórczy,  elastyczny,  pozostawiając 

 przestrzeń  na  indywidualne  podejście.  Mimo  że  każdy  z  nich  zaznaczał,  iż  sytuacja 

 polityczna i społeczna wcale nie była łatwa. 

 Ludzie  nie  potrafią  myśleć  twórczo,  wszędzie  są  reguły.  Wcześniej 

 było  łatwiej,  bo  dzienniki  były  również  papierowe,  nikt  tego  tak  nie 

 kontrolował,  a  teraz  wszędzie  są  oceny,  cele,  jeszcze  nie  ma 

 pomysłu  na  działanie,  a  już  są  cele,  to  jest  chore.  Oceny…,  ja 

 301 



 walczyłam,  żeby  nie  było  ocen,  chociażby  na  plastyce…no  nie 

 można  tego  ocenić,  a  teraz  to  w  ogóle….[...]  Ludzie  teraz  nie 

 mają pasji,  a  Ci  którzy  mają  im  się  nie  chce  pisać  projekty 

 ministerialne  i  pracować  wiesz…w  szkołach,  męczyć  się. 

 Wcześniej  robiło  się to  z  pasji.  [...]  Jak  miało  się pomysł  to  się 

 robiło.  Ja  to  wiesz,  żeby  zrobić  coś  z  gliny,  to  musiałam  pokonać 

 kilkadziesiąt  kilometrów,  pojechać  do  Gwiazdnicy,  gdzie  robili 

 rury  kanalizacyjne  z  gliny,  żeby  wydobyć  taką  rurę  na  przykład  i 

 żeby  z  niej  zrobić  rzeźby  albo  coś,  żeby  ktoś  się  sobie  to  wypalił. 

 System  zawsze  był,  to  nie  do  końca  jest  wina  systemu.  Jakoś 

 zawsze  twórczo  możno  było  ominąć  ten  system,  a  teraz  nie 

 mają ludzie pomysłów.  [Rozmówca Nr 11] 

 Rozmówcy  wielokrotnie  zaznaczali,  że  obecnie  edukacja  się  trochę  rozmyła.  Dlatego  już 

 nie  ma  w  niej  jakości,  ludzie,  zajmujący  się  edukacją  często  są  zagubieni,  do  końca  tego  nie 

 czują,  nie  rozumieją  istoty  tego  pojęcia,  pracują  według  mylnych,  utartych  wzorców,  bo 

 inaczej nie potrafią. 

 Wtedy  było  trochę  inaczej,  ludzie  się  znali  na  tym  co  robią, 

 dobrze  współpracowali,  świetnie.  Mieli  moc.  I  uważam,  że 

 brakuje  teraz  tandemu  i  ludzi  na  swoje,  wiesz,  każdy  sobie. 

 Punkty,  do  kasy  żeby  przeszło,  a  już,  a  jedynie  trzeba  punkty, 

 ministerstwo  zniszczyło  to,  że  te  te,  no  wiesz,  cele.  I  teraz  jak  piszę 

 wniosek,  to  czytam,  czy  się  zgadza  z  ich  celami,  nie  z  moimi  ani 

 moich  uczestników.  A  moi  uczestnicy  o  celach  dowiadują  się 

 dopiero  na  warsztacie.  Jakie  mają  życiowe  cele?  [Rozmówca  Nr 

 4] 

 No  takie  neoliberalne,  kapitalistyczne  społeczeństwo,  niezależnie 

 czy  rządzone  przez  prawicę  czy  przez  lewicę,  nie  potrzebuje  ludzi 

 wolno  myślących,  prawda?  Umiejących  wyrażać  swoje  emocje, 

 którzy  są  odważni,  którzy  zadają  pytania,  którzy  mają  coś  do 

 powiedzenia  i  tak  dalej.  No,  w  związku  z  tym  ten  system  edukacji 

 302 



 ciągle  jest  taki,  no,  ciągle  jakiś  XIX-wieczny  jest.  [Rozmówca  Nr 

 6] 

 Rozmówcy  z  przykrością  podkreślali,  że  kiedyś  nauczyciel  był  postrzegany  jako 

 przedstawiciel  zawodu  szlachetnego.  Bycie  nauczycielem  wiązało  się  z  zaufaniem, 

 szacunkiem, autorytetem, a edukacja była traktowana jako fundament. 

 Nie  ja  ja  powiem  szczerze  że  trochę  mnie  złości  to,  że  rzeczywiście 

 niestety  społecznie  dopracowaliśmy  się  do  takiego  czasu,  że  tak 

 się  podważa  w  ogóle  rolę  edukacji….ja  nie  będę  tutaj  jakby,  bo  to 

 jest  głęboki  problem,  ale  jeszcze  po  wojnie  było  tak  że  nauczyciel 

 to  był  zawód  szanowany  i  takiego  ogólnego  zaufania,  a  teraz  tak 

 nie  jest,  w  ogóle  edukacja  się  kojarzy  z  takim 

 czymś….skostniałym,  z  ocenami,  z  regułami,  nie  ma  tam  zabawy 

 itd.i  No  więc  jest  ta  pedagogika…ale  ja  ma  jakiś  taki  problem,  że 

 ona  jakoś  pretenduje  może  za  bardzo  do  nauki…nie  wiem  I  przez 

 to  staje  się  jakaś  taka  skostniała,  przestarzała,  już  nie  mówiąc  o 

 sztuce  w  tej  pedagogice,  a  w  ogóle….  Że  może  w  ogóle  nie  wiem 

 rzeczywiście  jakby  ona  przestała  być  dyscypliną  akademicką…tak 

 naprawdę  nie  wiem,  nie  wiem,  jakie  byłoby 

 rozwiązanie…[Rozmówca Nr 8] 

 Zapominamy, że  edukacja  musi  uczyć  jak  żyć,  musi  być  przydatna  w  życiu  osobistym, 

 społecznym, zawodowym, że musi wyposażać nas w pewne narzędzie życiowe. 

 No  więc  wiesz,  no  ale  wiesz,  ale  też  a  propos  odwagi,  a  propos 

 tego,  że  świat  mogą  zmieniać  czy  wprowadzać  zmiany  tylko  duże 

 psy,  silne  osoby,  mocne,  które  się  nie  boją  stratyzmu,  które  się  nie 

 boją  oceny  z  zewnątrz,  które  się  nie  boją...  Więc  jeżeli  ty  mnie 

 pytasz  o  moje  sprawy  zawodowe,  a  ja  ci  pokazuję  jak  to  wygląda 

 w  moim  prywatnym  życiu,  chyba  to  jest  ważne,  bo  po  co  nam 

 edukacja?  No  żeby  sobie  radzić,  prawda?  nie  po  to  żeby  mówić  o 

 303 



 tym  czy  pisać  książki…To  jest  ważne,  nasze  wybory,  sposoby 

 bycia, prawda?  [  Rozmówca Nr7] 

 Rozmówcy  wskazywali,  że  edukatorzy  często  nie  rozumieją  potrzeby  albo  nie  chcą 

 zmiany,  ponieważ  się  boją,  albo  nawet  nie  widzą  takiej  możliwości.  Trudno  im  przyswoić 

 nowe  podejście,  ponieważ  ich  sposób  myślenia  jest  ukształtowany  przez  ugruntowane 

 schematy.  Wielokrotnie  wskazywano  na  paradoks  współczesnego  podejścia  –  każdy  zawód 

 obecnie  oczekuje  kreatywności  i  innowacji,  przez  co  również  te  pojęcia  stały  się  modne  i 

 powszechnie  używane,  ale  nikt  kreatywności  nie  uczy.  Obecnie  powstaje  wiele 

 podręczników,  kursów  i  treningów  kreatywności,  twórczości  jednak  –  zdaniem  rozmówców 

 –  najczęściej  zajmują  się  nimi  osoby,  które  same  nie  mają  żadnego  doświadczenia  w 

 twórczości.  Błędne  interpretacje  pojęcia  “kreatywność”  sprawiły,  że  za  kreatywność  uznaje 

 się  dziś  jedynie  zdolność  do  wymyślania  nowych  pojęć,  znajdowania  innych  zastosowań  dla 

 istniejących  przedmiotów  czy  łączenia  różnych  koncepcji  w  jedną.  Jednak  takie  działania 

 mają  niewiele  wspólnego  z  kreatywnością.  Rozmówcy  zgodnie  podkreślali,  że  obecnie 

 kluczowe  dla  edukacji  jest  umiejętne  reagowanie  na  potrzeby  teraźniejszości.  Zamiast 

 lekceważenia  pojęć,  ślepego  podążania  za  aktualnymi  trendami  i  poszukiwania 

 uproszczonych  rozwiązań,  warto  zacząć  zastanawiać  się  nad  pojęciami,  wchodzić  w  głąb, 

 poszukiwać  sensu.  .  Aby  rzeczywiście  być  kreatywnym  i  wprowadzać  innowacyjność,  nie 

 wystarczy  stosować  powierzchownych  metod,  konieczna  tutaj  jest  giętkość  myślenia, 

 nieustanne rozwijanie własnej osobowości, interdyscyplinarne podejście do spraw. 

 Marcela  (2020,  s.  19)  pisze:  ““Żyjemy  w  rzeczywistości,  w  której  słowa  „kreatywność”  i 

 „innowacyjność”  odmieniane  są  przez  wszystkie  przypadki.  „Potrzebujemy  innowacyjnej 

 gospodarki!”  „Pracodawcy  szukają  kreatywnych  i  elastycznych  pracowników!”  –  grzmią 

 nagłówki  artykułów  w  prasie  i  internecie.  Trudno  się  z  tym  nie  zgodzić,  zwłaszcza  w  świecie, 

 w  którym  już  niebawem  wiele  miejsc  pracy  zostanie  zastąpionych  przez  maszyny  i  sztuczną 

 inteligencję.”  Dalej,  sarkastycznie  podkreśla:  “Ale  spokojnie.  Przecież  mamy  szkołę  –  ona 

 przygotuje  nasze  dzieci  na  realia  XXI  wieku.”,  porównując  szkołę  z  matrixem,  w  którym 

 jesteśmy  niewolnikami.  Brak  otwartego,  kreatywnego  podejścia  do  edukacja  w  szkole, 

 powoduje,  że  potem,  jako  nauczycieli,  idziemy  utartą  ścieżką,  powielamy  schematy  tego, 

 czego nauczyła nas szkoła. 

 304 



 Dobrze  jest  jak  jest,  sytuacja  jest  jasna,  jest  klarowna,  zrozumiała, 

 przewidywalna,  utarta,  nie  ma  żadnych  wątpliwości.  Po  prostu 

 sytuacja  nowości,  a  zmiana  jest  nowością,  jest  zagrażająca  i 

 wymaga  od  Ciebie  samodzielności  myślenia  i  wzięcia  za  siebie 

 odpowiedzialności  za  to,  że  to,  co  wprowadzasz,  może  się  powieść, 

 a  to  się  może  nie  powieść,  więc  tylko  osoby,  które  są  mocne,  są  w 

 stanie  podjąć  się  ryzyka  ostracyzmu,  który  będzie  polegał  na  tym, 

 że  to  nie  wyjdzie  i  wtedy  rozumiesz,  no  i  będziesz  za  to 

 odpowiedzialna.  No  to  te  pierwsze  na  przykład  jakieś  te  burze 

 mózgu,  te,  które  były  tam  w  Stanach,  oni  kończyli  z  glejtami,  że 

 wymyślili,  ktoś  tam  więcej  niż  kolega  zastosować  sitka  do  kawy, 

 bo  jeden  miał  20,  a  drugi  miał  50.  Dostawali  czerwony  dyplom  z 

 kreatywności,  powiedzmy,  w  cudzysłowie,  prawda?  Wracali  do 

 siebie  i  nikt  nie  wprowadzał  zmian.  Oni  nie  mogli  zrozumieć,  jak 

 to  tutaj  lider  grupy  i  nie  ma  postępu.  Oni  wracali  na  swoje  własne 

 podwórko.  I  nie,  bo  nie  na  tym  polega  kreatywność,  żeby  być 

 innowacyjnym...To jest zupełnie inna bajka.  [Rozmówca  Nr 7] 

 Podsumowując,  warsztat  przede  wszyskim  rozwija  glębie  i  świadomość,  która  moża  być 

 potrzebnan na wszytkich poziomach i we wszystkich sferach życia. 

 12.Możliwość nauczania metody warsztatu twórczego 

 -Czy metoda warsztatu twórczego może być nauczana i przekazywana innym? 

 -Jakie są  trudności w uczeniu tej metody (jeżeli są)? 

 Ważnym  aspektem  w  rozmowie  o  możliwości  nauczaniu  metody  warsztatu  twórczego  jest 

 fakt,  że  wszyscy  rozmówcy  mieli  wieloletnie  doświadczenie  w  przekazywaniu  tej  metody 

 innym,  prowadząc  zajęcia  oraz  pracowni  na  uniwersytetach,  szkolenia  dla  pedagogów, 

 psychologów  i  animatorów.  Dzięki  temu  nie  tylko  praktykowali  warsztat  twórczy  jako 

 twórcy,  ale  także  reflektowali  nad  jego  nauczaniem,  dydaktycznym  podejściem, 

 dostosowując go do różnych środowisk i odbiorców. 

 305 



 Jeżeli  chodzi  o  możliwość  nauczania  warsztatu  twórczego,  odwołując  się  do 

 autoetnografii,  mogę  powiedzieć,  że  moja  własna  droga  dochodzenia  do  istoty  tej  koncepcji  i 

 pełnego  zrozumienia  podejścia  stosowanego  przez  jej  twórców  zajęła  mi  ponad  dwa  lata.  W 

 tym  czasie  uświadomiłam  sobie,  że  nie  wystarczy  mieć  jedynie  wiedzy  z  zakresu  historii 

 sztuki,  psychologii  czy  pedagogiki.  Trzeba  również  rozumieć  i  czuć  przez  co  przechodzi 

 artysta,  kiedy  tworzy  dzieło,  i  na  czym  polega  sam  proces  twórczy  oraz  dysponować 

 doświadczeniem  pracy  w  grupie.  Aby  stworzyć  własne,  autorskie  działanie,  tę  różnorodną 

 wiedzę,  doświadczenie  i  refleksję  trzeba  połączyć  w  taki  sposób,  aby  mogło  powstać  nowe 

 dzieło  –  warsztat  twórczy.  Warsztat  nie  jest  jedynie  ramą  teoretyczną,  opowieścią  czy 

 prezentacją,  to  żywy  proces,  który  musi  być  tak  skonstruowany  i  dostosowany  do  grupy 

 docelowej,  aby  stał  się  dla  uczestników  jednocześnie  ciekawym  wyzwaniem,  przygodą  i 

 twórczą  podróżą.  Oznacza  to  konieczność  świadomego  doboru  materiałów  do  zadania, 

 przemyślenia  kolejności  zadań  i  zaplanowania  ich  przebiegu  w  precyzyjny,  a  jednocześnie 

 elastyczny  sposób.  Zrozumiałam,  że  aby  móc  tworzyć  i  prowadzić  tego  rodzaju  zajęcia, 

 trzeba  mieć  przede  wszystkim  odpowiedni  światopogląd  –  taki,  który  łączy  w  sobie 

 twórczość, wrażliwość, ciekawość, odwagę, otwartość i gotowość do próby i zmian. 

 Prowadzący  działa  tu  jak  kamerton:  swoim  sposobem  bycia  i  wewnętrzną  dyspozycją 

 potrafi  “dostroić”  grupę  do  wspólnej  częstotliwości,  “zarazić”  uczestników  własną  falą 

 ciekawości  i  otworzyć  ich  na  doświadczenie.  W  tym  sensie  warsztat  twórczy  staje  się 

 przestrzenią  spotkania  –  rezonansu  pomiędzy  osobowością  prowadzącego  a  potencjałem 

 uczestników.  To  jest  trochę  tak,  jak  w  psychologii  czy  psychoterapii:  aby  móc  pomagać 

 innym,  wspierać  ich  rozwój  czy  proces  leczenia,  psychoterapeuta  musi  najpierw 

 przepracować  samego  siebie  –  swoje  traumy,  lęki,  ograniczenia.  Podobnie  wygląda  to  w 

 przypadku  prowadzącego  warsztaty  twórcze.  Żeby  móc  inspirować  innych,  zachęcać  ich  do 

 rozwoju  i  otwierania  się  na  nowe  doświadczenia,  trzeba  najpierw  samemu  przejść  proces 

 głębokiej  przemiany.  W  mojej  praktyce  oznaczało  to  konieczność  nauczenia  się  wychodzić 

 poza  własne  ramy  i  schematy,  odrzucenie  przywiązania  do  negatywnych  doświadczeń 

 edukacyjnych,  oduczenie  się  złych  nawyków,  które  system  edukacyjny  przez  lata  w  nas 

 zakorzeniał.  Prowadzący  warsztaty  twórcze  powinien  umieć  poszerzać  horyzonty,  patrzeć 

 szerzej  niż  tylko  przez  pryzmat  gotowych  metod  czy  podręczników,  a  przede  wszystkim 

 306 



 uczyć  się  bycia  „tu  i  teraz”  –  uważnym,  elastycznym,  zdolnym  do  reagowania  na  to,  co 

 wydarza się w grupie w danym momencie. 

 Uważam,  że  w  taki  sposób  można  tworzyć  przestrzeń  dla  nowych  jakości  i  perspektyw  – 

 warsztat,  który  nie  powiela  dawnych  schematów  edukacyjnych,  lecz  staje  się  miejscem 

 realnej  przemiany,  doświadczenia  i  spotkania.  Prowadzący,  który  przeszedł  własną  drogę 

 oczyszczenia  i  poszerzenia  świadomości,  potrafi  być  w  pełni  obecny  dla  uczestników.  To  on 

 nadaje  warsztatowi  kierunek,  ale  jednocześnie  pozwala,  aby  sam  proces  –  zrodzony  z 

 interakcji, pytań i prób  rozwijał się w sposób autentyczny i twórczy. 

 Wszyscy  rozmówcy  zaznaczali,  że  podejście  do  nauczania  warsztatu  twórczego  jest  takie 

 same  jak  do  nauczania  sztuki.  Przede  wszystkim,  trzeba  kształcić  w  sobie  twórczą  postawę, 

 mieć  otwarte  myślenie,  mieć  pasję  i  chęć  wchodzenia  w  głąb.  Cytując  Mikołaja  Marcela 

 (2020):  “Powinniśmy  odejść  od  myślenia  teoretycznego,  od  definicji  i  abstrakcyjnych  pojęć. 

 Zamiast  zmuszać  do  zapamiętywania  danych,  uczyć  młodych  ludzi  ich  odbierania, 

 dekodowania  danych,  odczytywania  w  nich  informacji  i  przekształcania  informacji  w  wiedzę. 

 Tymczasem  polski  –  i  nie  tylko  –  system  wciąż  rozlicza  uczniów  z  definicji  i  znajomości 

 wzorów.” 

 Nie  da  się  tak  czysto  konceptualnie,  przy  tego  rodzaju  pracy,  tak 

 sobie  to  wyobrażam,  że  to  jedno  wynika  z  drugiego,  z  ograniczeń 

 różnych.  Projektowanie  też  jest  materią  artystyczna,  są  pytania, 

 różne sposoby rozwiązywania itd.  [Rozmówca Nr 6] 

 Nie,  nie,  nie  można  każdego  nauczyć..  Trzeba  to  czuć.  No  tak  samo 

 jak  z  twórczością.  Czy  każdy  może  być  artystą?  Nie.  Są  osoby, 

 które  wchodzą  w  to  i  nie  mogą  przestać.  I  to  nie  chodzi  nawet  o 

 warsztat  twórczy,  a  w  ogóle,  żeby  kogoś  uczyć….[też,  trzeba  to 

 mieć  jakieś  umiejętności.  Nie  można  się  tego...Uważam,  że  jest... 

 A,  jeszcze  ważny  dla  ciebie.  Uważam,  że  jest  wielka  porażka,  że  na 

 uczelniach  znikają  te  wydziały  edukacji.  [...]  -  Czy  można  nauczyć 

 warsztatu  -  nie,  ale  można  nauczyć  myśleć.  myśleniem.  Może  to 

 jest  kolejny  cel  warsztatu  zmienić  myślenie.[...]  W  Polsce  jest  taki, 

 zawsze  było,  że  na  uczelni  mają  tę  ciepłą  posadkę  i  grupa 

 307 



 świetnych  twórców,  którzy  nigdy  na  uczelni  nie  będą,  bo  są 

 twórcami. To zawsze było rozbite środowisko.[Rozmówca Nr 4] 

 Trzeba  najpierw  być  twórcą,  żeby  innych  do  tworzenia  jakby... 

 Zaprosić.  Dzisiaj  robią  te  pseudo  kursy,  tworzą  kolejnych  pseudo 

 twórców,  dlatego  tak  to  wygląda  dzisiaj.  Wtedy  to  było  prawdziwe. 

 Pedagogów  nie  było,  oni  się  nie  znali  na  tym.  Teraz  próbują,  ale 

 nie wychodzi im.  [Rozmówca Nr 4] 

 Rozmówcy  ponownie  wskazywali  że  nauczanie  tego  podejścia  nie  jest  łatwe,  przede 

 wszystkim  dlatego,  że  nasze  umysły  są  “zepsuci”  systemem  i  wychowaniem.  Szczególnie 

 osoby,  które  dobrze  “radziły”  sobie  w  tradycyjnej  szkole,  mają  problem  ze  zrozumieniem  tej 

 metody,  bo  mają  w  sobie  nawyk  podporządkowywania  się  schematom  i  oczekiwanemu 

 rezultatowi. 

 Można  przywołać  myśl  Serresa  (1997,  s.98),  który  krytykuje  brak  twórczego  podejścia  w 

 edukacji,  pisząc:  “Nie,  filozof,  który  poszukuje,  nie  posługuje  się  metodą  –  jego  jedynym 

 schronieniem  i  pustą  księgą  pozostaje  wyjście  bez  wyznaczonej  drogi.  Nie  kroczy  utartym 

 szlakiem  ani  nie  podąża  za  mapą  odwzorowującą  już  zbadane  terytorium;  wybrał  wędrówkę. 

 Wędrowanie niesie ze sobą ryzyko błędu i rozproszenia. Dokąd zmierzasz? Nie wiem.” 

 Ja  myślę  że  wszystko,  co  ma  sens  może  być  w  tym  systemie,  tylko 

 jak  my  jesteśmy  świadomi  zasobów  i  świadomi  braku  czegoś  w 

 tym  systemie,  to  powinniśmy  gdzieś  to  wypełniać  te  luki,  no  bo  też 

 są  pozytywy  nie  takie  chroniące  nas,  jakieś  systemy  ochronne.  To 

 one  są  pozytywne  i  też  je  powinniśmy  dostrzegać,  tak?  Odrzucenia 

 anarchistyczne  wszystkiego  też  nie  jest  fajne,  bo  jak  my  się  tak 

 wyłamiemy  zupełnie  i  zrobimy  taką  awangardową  sytuację,  być 

 może  mamy  rację,  bo  wyprzedzamy  czas,  ale  czy  ludzie  do  tego 

 przyjdą?- nie wiem.  [Rozmówca Nr 13] 

 No  i  widzisz  sama  jak  ta  edukacja  wygląda…  Tyle  lat  pracy,  no  w 

 końcu  my  tyle  lat  to  robiliśmy,  przecież  na  różnych  uczelniach  też 

 uczyliśmy.  I  tyle  naszych  studentów  poszło  w  świat,  to  jest 

 308 



 nieprawdopodobne.  Okropne,  bo  właściwie  nie  ma  w  Polsce 

 instytucji,  w  której  nie  byliby  nasi  absolwenci,  nasi  studenci,  nie 

 by  nie  pracowali,  no  ale  rzadko  kto  zostaje.  No  rzeczywiście 

 akurat  z  Poznania  nie  mieliśmy.  za  dużo,  chociaż  w  Poznaniu 

 samym  też  pracowaliśmy  i  też  byli  ludzie  z  Poznania,  no  ale 

 najwyraźniej nie zostawali na uczelni.  [Rozmówca Nr  7] 

 Znów  rozmówcy  wskazywali,  że  ważne  jest  wykształcenie  takich  nawyków,  jak  empatia  i 

 wrażliwość  i  pasja,  z  dzieciństwa.  Podkreślali,  że  mając  umysły  “otwarte”  można  uczyć  się 

 od wszystkich i od wszystkiego. Całe otoczenie może być resursem do nauki. 

 To  znaczy,  powiem  przewrotnie,  że  tego  się  nie  można  nauczyć.  To 

 jest  trochę  tak,  jak  z  medytacją,  że  to  trzeba  samemu  praktykować, 

 samemu  różnych  doświadczeń  szukać,  a  dla  mnie  moimi 

 nauczycielami,  jeżeli  chodzi  o  działania,  to  nie  byli  edukatorzy, 

 tacy  jak  ja,  może  trochę  Janusz  z  Majką,  bo  oni  byli  tacy  osadzeni, 

 ale  to  raczej  ich  postawa  życiowa  mnie  bardziej  fascynowała,  niż 

 samo  działanie.  Taka  nieugiętość,  nieustępliwość.  Natomiast  dla 

 mnie  największymi  nauczycielami  byli  artyści.  To  jest  mniej  więcej 

 tak,  jak  w  literaturze  spotykasz  pisarza,  który  robi  na  tobie 

 wrażenie  i  piszesz  dobrą  książkę.  [...]  jak  nie  jesteś  pasjonatem,  to 

 nie  zarazisz  ludzi  do  czegoś  pasją  i  nie  pokażesz  im  że  to  jest 

 piękne,  mądre  i  to  daje  komuś  fantastyczna  przeżycie,  więc  myślę 

 że  to  jest  taka  praca  z  samym  sobą  tak  naprawdę,  a  nie  to  że  cię 

 ktoś tego nauczy, to dla mnie niemożliwe  .[Rozmówca  Nr 13] 

 Ludzie  niezbyt  chętnie  chcą  pracować  metodą,  która  nie  jest  pewna,  która  się  nie  wpisuję 

 w  system,  którą  raczej  nie  można  pracować  w  obecnych  szkołach  i  na  uniwersytetach.  W 

 warsztacie  twórczym  pewności  nigdy  nie  ma.  Każdy  warsztat  jest  osobnym  dziełem,  i  nawet 

 przeprowadzenie  go  w  różnych  grupach  wiekowych  czy  społecznych  czasami  wymaga 

 niektórych  zmian  w  podejściu  i  scenariuszu.  Rozmówcy  podkreślali  absurd  sytuacji  z 

 nauczaniem  warsztatu,  bo  warsztat  twórczy  z  definicji  wyklucza  ocenę  zewnętrzną  oraz 

 309 



 ocenę  końcową  ponieważ  jego  celem  jest  proces,  a  nie  wynik.  Ten  aspekt  był  najtrudniejszy 

 do przekazania, w szczególności dla grup pedagogów. 

 Bo  w  przypadku  warsztatów,  i  to  jest  też  trudne,  bo  my  czujemy  się 

 dobrze,  jak  mamy  coś  sprawdzonego  już,  jak,  na  przykład  coś  już 

 jest  przetestowane,  coś,  co  nam  się  już  pozytywnie  skonfrontowało 

 z  realnością.  Wtedy  budujemy  sobie  takie  poczucie  bezpieczeństwa 

 i  chcemy  to  robić.  Natomiast  nie  lubimy  sytuacji,  które  ciągle  nas 

 stawiają  troszeczkę  na  taką,  na  baczność,  bo  musimy  być  czujni.  A 

 w  przypadku  działań  warsztatowych  taki  rodzaj  niepewności  on 

 jest  na  każdym  etapie.  Niepewności,  w  sensie  takim:  z  jednej 

 strony  musimy  być  bardzo  pewni  tego,  jak  przygotowaliśmy 

 warsztaty,  odpowiedzialności  za  grupę,  bo  to  są…  to  musi  być 

 pewnik.  Ale  z  drugiej  strony,  dostajemy  trochę  na  twarz  to  z  czym 

 się  konfrontujemy  i  my  musimy  sobie  z  tym  poradzić. 

 [...]Natomiast  w  warsztatach,  każdy  warsztat  ma  swoją  jedyną 

 metodę,  która  mało  tego,  może  się  okazać,  że  jeśli  warsztat 

 będziemy  prowadzić  w  różnych  grupach  wiekowych,  będzie 

 wymagała  przeformułowanie,  że  ta  metoda  wśród  przedszkolaków 

 się  sprawdzi,  ale  ta  metoda  nie  zafunkcjonuje  u  nastolatków.  Czyli 

 znowu,  nie  mamy  tego  bezpiecznego  gruntu,  który  by  mówił: 

 zastosujesz  to  i  ci  się  to  sprawdzi  -  Guzik!,  nie  wiemy,  co  się 

 sprawdzi,  nie?  I  to  jest  też  pewnego  rodzaju  trudność  i  być  może 

 też  dlatego  nie  za  wiele  osób  się  chce  zajmować  warsztatami,  bo 

 to jest po prostu trudne.  [Rozmówca Nr 2] 

 Nie  lubiłam  tylko  jak  w  grupach  pojawiali  się  nauczyciele.To  było 

 najgorsze.  I  myśmy  to  wymyślili  w  festiwalu.  W  jednym  roku,  nie 

 wiem  w  którym,  był...  był  warsztat  dla  nauczycieli  równolegle.  I 

 one,  te  panie,  zamiast  siedzieć  na  tych  krzesełkach  gadu-gadu, 

 albo  dogadywać  dzieciom  wypełni  jeszcze  tutaj….rozumiesz,  to 

 310 



 nagle  były  zaangażowane  i  czuły  się  bardzo  źle  z  tym.  Bo  one  były 

 sprowadzone do roli uczestnika.  [Rozmówca Nr 4] 

 Jeden  rozmówca  dzielił  się  wnioskami  po  wieloletnim  nauczaniu  metody  warsztatu 

 twórczego,  podkreślając,  że  za  wszystkie  lata  było  bardzo  niewiele  osób,  który 

 zainteresowały  się  i  dalej  pracowały  tą  metodą.  Tłumaczył  to  również  tym,  że  to  nie  jest 

 łatwa  rzecz  do  zrozumienia  oraz  fakt,  że  bardzo  ważna  jest  rola  osobowości  -  wewnętrzna 

 głębia, pasja, własne zainteresowania. 

 Chodzi  o  osobowość  przede  wszystkim.  Ale  wie  Pani,  bo  to  jest 

 bardzo  trudna  rzecz.  Historia  jest  taka,  że  jak  zacząłem  prowadzić 

 te  zajęcia,  to  ja  sam  musiałem  się  przestawić  trochę  na  to,  jak 

 prowadzić  zajęcia,  teraz  nie  jako  warsztaty,  ale  jak  prowadzić 

 zajęcia  z  tymi,  którzy  mają  te  warsztaty  prowadzić,  żeby  oni  mieli 

 świadomość,  że  to  właściwie  oni  sami  coś  proponują.  I  oczywiście 

 potem  doszło  do  sytuacji,  w  których  te  realizacje  niektóre  były 

 fenomenalne,  ale  proszę  sobie  wyobrazić,  że  wśród  tak  wielu  ludzi, 

 którzy  przez  tą  pracownię  się  przewinęło,  tylko  jedna  studentka, 

 którą  Pani  zna,  tak  naprawdę  była  tą  osobą,  która  absolutnie 

 zdaje  sobie  sprawy  i  rozumie,  co  to  jest.  [...]  Ile  było  studentów, 

 doktorantów,  i  ilu  z  nich  zainteresowało  się  eksploracją  tematu? 

 To nie jest łatwy temat. [  Rozmówca Nr 3] 

 Rozmówcy  dzieliły  się  doświadczeniem  dydaktycznym,  opowiadając,  że  nie  wszyscy 

 studenci  chcą  zrozumieć  i  lubią  taką  formę  pracy.  Z  powodu  przyzwyczajenia  do  ocen,  do 

 reguł,  praca  otwarta  wydaje  się  niepoważna,  zbyt  chaotyczna,  trudna  w  praktyce.  Boją  się 

 stracić  poczucie  kontroli,  hierarchii  w  grupie.  Niektórzy  również  wybierają  ścieżkę 

 nauczania,  bo  chcą  się  poczuć  ważni,  chcą  rządzić,  mieć  kontrolę  nad  kimś  i  taka  forma 

 pracy im wręcz nie odpowiada. 

 A  często  bywa  tak,  że  osoby,  które...  Też  ujawniam,  że  mają 

 perfekcjonizm,  czuć  jak  na  właśnie  na  neurotyzm.  One  chcą  być 

 311 



 tak  dokładne  i  perfekcyjne,  to  się  wiąże  też  z  chęcią  otrzymania 

 jak  najwyższej  oceny  pozytywnej.  One  są  bardzo  jakby  negatywnie 

 na  początku  nastawione,  bo  one  wręcz  odmawiają  wykonania 

 pracy,  bo  nie  potrafią,  tak?  A  potrafią  i  mają  ogromny  potencjał, 

 tylko  on  w  ogóle  jest  zablokowane,  nieodkryte,  bo  skoro  były 

 ciągłe  jakby  schematy,  no  to  te  osoby  mają  często  bardzo  dużo 

 ciekawych  pomysłów  odbiegających  od  tego,  czego  nauczyciel 

 oczekuje,  ale  nie  było  wcześniej  jakby  przestrzeni,  żeby  ten  pomysł 

 przynajmniej  opowiedzieć,  mówiąc  o  pokazywaniu.  [...]Jest  bardzo 

 trudne,  bo  taką  idealną  sytuacją  byłoby  w  ogóle  odejście  od  ocen  i 

 wpisywanie  po  prostu  zaliczenia  jako  wykonania  pewnej  puli 

 zadań,  bo  przedmiot,  który  nazywamy  strategią  działań 

 twórczych,  on  jest  też  bardzo  trudny  do  oceniania,  bo  w  tych 

 pracach  często  uczestnicy  ilustrują  swoje  wyobrażenia  czy 

 identyfikują się z jakimiś obiektami.[Rozmówca Nr 9] 

 Jeden  z  Rozmówców  z  niezadowoleniem  że  kiedyś  miał  ogromny  zapał  do  nauczania, 

 jednak  po  latach  zrezygnował  z  pracy  na  uczelni,  ponieważ  nie  mógł  pogodzić  się  ze 

 spadkiem  jakości  kształcenia.  Granice  między  profesjonalizmem  a  amatorstwem  zaczęły  się 

 zacierać,  do  tego  stopnia,  że  każdy  amator  zaczął  nazywać  się  artystą,  animatorem  kultury, 

 arteterapeutą  niezależnie  od  przygotowania  czy  wiedzy.  Rozmówca  wskazywał,  że  inflacja 

 tytułów  i  zawodów  związanych  ze  sztuką  i  edukacją  kulturową  prowadzi  do  ich  deprecjacji, 

 co sprawia, że rzeczywiste kompetencje w tych dziedzinach stracili na znaczeniu. 

 I  potem  ja  pierwszy,  ja  w  którymś  momencie  podjąłem  decyzję,  że 

 nie  będę  uczył  więcej  animacji,  że  mam  wrażenie,  że  to  się  gdzieś 

 rozmywa,  że  to  nie  już  na  te  czasy.  I  jak  słyszę,  że  wszędzie  tej 

 animacji  uczą,  że  każdy  co  kto  robi  to  robi  animację,  uprawia 

 animację  i  robi  warsztaty  i  każdy  kto  dzieciom  nos  pomaluje  to  już 

 jest  animator,  no  to  uznałem,  że  nie.  I  było  mi  z  drugiej  strony 

 miło,  chociaż  to  było  smutne,  że  twórcy  animacji  kultury  doszli  za 

 chwilę  do  tego  samego  wniosku.  I  myśmy  na  uniwersytecie 

 312 



 zamknęli  animację  kultury,  w  Instytucie  Kultury.  Zgodnie,  jako 

 ojcowie  założyciele,  uznaliśmy,  że  to  była  jakaś  świetna 

 propozycja  na  pewien  czas.  I  na  to  miejsce  powstały  teraz  sztuki 

 społeczne.  Czy  myśmy  nauczyli  animatorów,  wychowali?  No 

 pewnie  tak.  To  jest  bardzo  wszystko  płynne,  tego  się  nie  da 

 zmierzyć ani zważyć.  [Rozmówca Nr 6] 

 Inny  rozmówca,  w  obronę  pedagogów  wskazywał,  że  z  doświadczenia  było  zauważono, 

 że  czasami  pedagodzy  są  otwarci  do  poznawania  nowych  technik,  podejść  i  metod  pracy, 

 mają  wrodzony  potencjał.  Problem  polega  na  tym,  że  nie  mają  odpowiednich  narzędzi,  nie  są 

 nauczeni,  potencjał  nie  są  dostrzegany  na  kierunkach  pedagogicznych,  na  studiach 

 pedagogicznych zamiast prac otwartych. 

 No  tak,  bo  to  ja  na  przykład  mam  takie  doświadczenia  w  pracy  z 

 pedagogami  i  to  były  grupy,  które  miały  i  wykład  i  ćwiczenia  z 

 wychowania  estetycznego  i  program  był  upakowany  w  teorię,  ale 

 ja  uznałam,  że  oni  poza  tym  nie  mają  ani  metodyki  edukacji,  ani 

 żadnego  wprowadzenia  do  pracy  z  dziećmi,  a  będą  pracować  w 

 większości  przypadków,  bo  to  była  przedszkolna  i 

 wczesnoszkolna…  Więc  ja  muszę  koniecznie  im  powiedzieć,  co 

 zrobić,  żeby  nie  skrzywdzić  tych  dzieci  zwyczajnie.  No  i  wtedy 

 wprowadzałam  bardzo  intensywnie  takie  prace  i  działaliśmy  tutaj 

 na  dużych  formatach  grupowo.  I  po  prostu  te  prace  były 

 pretekstem  do  omawiania  właśnie  tych  strategii,  które  nadają  się 

 do  pracy  z  dziećmi  jak  najbardziej.  Omijałam  szerokim  łukiem 

 taką  obszerną  teorię.  Ona  była  na  wykładzie,  ale  już  na 

 ćwiczeniach.  Młodzi  sami  spodziewali  się  też  jakiegoś  eseju  czy 

 opracowania,  ale  powiedziałam,  że  nie.  Będą  to  dłużej  pamiętać.  I 

 byli  bardzo  otwarci.  I  nawet  dużo  osób  było  wręcz  uzdolnionych 

 plastycznie.  Tworzyli  świetne  prace  kompozycyjne,  kolorystyczne  i 

 sobie  cudownie  poradzili  z  tymi  badaniami.  Tak,  ale  na  początku 

 też,  jak  słyszałam,  był  aha.  Oni  też  w  programie,  taki  przedmiot, 

 313 



 który  się  nazywał  chyba  Techniki  Plastyczne  i  tam  dowiadywały 

 się  rzeczy,  które  są  jakby  zaprzeczeniem  na  przykład  dzieci,  tak. 

 4-latki,  5-latki  miał  być  uczony  właśnie  też  w  rysunku  postaci. 

 Nawet  w  szkołach  prywatnych  Montessori  na  przykład,  gdzie 

 można  spodziewać  się  właśnie  innego  podejścia.  Odwrotnie 

 czasami.  Odwrotnie.  Ja  raz  poszłam  z  czystej  ciekawości,  akurat 

 syn  mojej  siostry  był  i  Byłam  zaskoczona,  że  dzieci  dostały  po 

 prostu  wydruki,  kolorowanka  do  uzupełnienia,  wyklejanie 

 plasteliną  i  żadnej  innej  przestrzeni.  A  na  środku  była  praca,  taki 

 gotowiec,  jak  to  może  wyglądać,  czy  ewentualnie  jak  powinno  to 

 wyglądać.  I  każde  dziecko  dostało  taką  samą  porcję  plasteliny, 

 takie  same  zestawy.  No  i  ten  wzór  na  środku…i  to  jest  szkoła 

 prywatna… [Rozmówca Nr 9] 

 Ja  myślę,  że  to  musi  być  też  proces.  Nie  ma  jakiegoś  jednego, 

 cudownego  sposobu  albo  też  takiego  sposobu,  który  na  wszystkich 

 działa.  Bywa  różnie.  Przede  wszystkim  studenci  sami  muszą 

 doświadczyć  tej  metody  właściwej.  [...]  No  i  to  też  jest  takie  ważne 

 pytanie  -  Po  co?  Po  co  coś  robimy?  Po  co  ta  lekcja?  To  takie  już 

 globalne pytanie. [Rozmówca Nr 5] 

 Rozmówcy  dochodzili  do  refleksji,  że  w  gruncie  rzeczy,  nie  można  nikogo  nauczyć 

 czegokolwiek.  Takie  podejście  mieli  również  prowadzą  zajęcia  z  warsztatów,  traktując  swoją 

 postawę  i  doświadczenie  jako  inspirację,  jako  alternatywny  przykład  możliwej  edukacji. 

 Zdaniem  rozmówców,  bardziej  niż  przekazywanie  wiedzy,  istotne  jest  rozwój  pasji  i  własnej 

 ścieżki  –  energią,  pomysłami,  postawą.  Jako  prowadzący,  można  nakierować,  dać  siłę, 

 motywację,  zachęcić  do  eksplorowania  własnego  potencjału,  ale  nie  można  narzucić 

 pomysłów,  sposobów,  wiedzy  czy  umiejętności  bez  jego  własnego  zaangażowania  i  chęci. 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  kluczowe  w  dzisiejszej  edukacji  jest  kształtowanie  wartości 

 humanistycznych,  edukacja  powinna  być  aksjologiczna,  która  będzie  kierować  jednostki  na 

 znalezienia  sensu,  zainteresowań  i  przynależności  e  w  szerszym  kontekście  społecznym  i 

 kulturowym. 

 314 



 To  była  nieduża  grupa,  to  też  jest  ważne.  Takie  właściwie  bardzo 

 elitarne  studia,  prawda?  Ci,  co  z  nami  byli  też.  Natomiast  ja 

 myślę,  że  to  jest  też  coś  takiego,  że  tam  oprócz  nauczania  w  tym, 

 że  młodzież  do  nas  przychodziła  i  bardzo  głęboko  wchodziła  w  te 

 sytuacje,  to  było  też  to,  że  nasze  warsztaty  odpowiadały  też  na 

 jakieś  ich  osobiste  potrzeby.  Ale  nie  potrzeby  uniwersyteckie,  żeby 

 tylko  podnosić  kompetencje  zawodowe,  tylko  też  takie  potrzeby, 

 nie  wiem,  bycia  w  grupie,  dzielenia  się  emocjami,  rozmawianie  o 

 rzeczach istotnych.  [Rozmówca Nr 6] 

 Według  Rozmówców,  edukacja  nie  powinna  dawać  gotowych  narzędzi,  w  szczególności 

 w  sprawach  międzyludzkich,  nie  można  każdego  nauczyć  w  ten  sam  sposób.  Ale  przez  dobre 

 relacje,  oparte  na  wartościach  i  szacunku  można  otworzyć  grupę  i  jednostki,  zachęcić  do 

 samodzielnego  rozwoju.  Kilka  Rozmówców  podkreślało  ważne  znaczenie  relacji  ze 

 studentami,  z  uczestnikami  warsztatów.  Naturalna  postawa  prowadzącego,  nieformalny 

 sposób  zwrotów,  powoduje,  że  buduje  się  atmosfera  zaufania,  przyjaźni.  Rodzi  się   zachęta  i 

 motywacja do wspólnego eksplorowania tematów. 

 Myśmy  mieli  zawsze  dosyć  bliskie  relacje,  to  też  takie,  no,  życiowe 

 też  sprawy.  Czyli  to  też  było  niezmiernie  istotne.  I  czasami  nawet 

 żeśmy  się  obawiali,  czy  to  nie  za  bardzo  jest  takie  nastawione  na 

 ich  wewnętrzny  rozwój,  ale  w  którymś  momencie  myśmy  się 

 uświadomili,  że  to  bardzo  dobrze,  że  inni  uczą  kompetencji, 

 narzędzie  dają,  bo  to  wszyscy  się  domagają,  a  my...  I  to  żeśmy 

 potem  uznali  jako  w  ogóle  taką  istotną  naszą  specyfikę  pracy,  że 

 jednak  to  jest  nastawione  na  rozwój  osoby.  Relacje  są ważne.Jak 

 ty  już  się  tam  będziesz  rozwijał  i  zaczniesz  szukać,  to  już  te 

 narzędzia,  to  już  jest...  Następny  krok,  a  nie  odwrotnie.  Nie  może 

 edukacja  funkcjonować  w  ten  sposób.I  sam  potem  wyprodukujesz 

 te  narzędzia.  Trzeba  zachęcić,  nadać  sens.  Tak  jest,  a  nie 

 odwrotnie,  że  my  tylko  ci  dajemy  narzędzia  i  teraz  idź  i  walcz. 

 [Rozmówca Nr 6] 

 315 



 Nie  wiem  czy  można  nauczyć,  można  jedynie  pokazać 

 możliwości…To  trzeba  robić  jakimiś  małymi 

 krokami….Oczywiście  to,  że  jak  się  coś  zrobi  i  są  zadowoleni 

 uczestnicy  tego,  albo  rodzice,  albo  widzą,  że  to  ma  sens,  to  są 

 wiesz…  takie,  prawda?  Trzeba  koncentrować  się  na  tym  co  robisz, 

 w  ramach  tego  możesz  te  zmiany  wprowadzać.  Powolutku, 

 pomalutku…Ale ważna jest jakość.  [Rozmówca Nr 7] 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  studenci  bardzo  często  mają  problem  z  tego  typu 

 przedmiotami,  ponieważ  są  nastawieni  na  szybkie  i  łatwe  zaliczenia  pisemne,  które  nie 

 wymagają  głębszego  zaangażowania  umysłowego  i  twórczego.  Większość,  kiedy 

 przychodzą  na  zajęcia  warsztatowe,  najpierw  są  bardzo  zdziwieni,  co  wymaga  od 

 prowadzącego  cierpliwości  i  wytłumaczenia  w  jaki  sposób  oduczyć  się  nawyku  myślenia  w 

 kategoriach  oczekiwań  zewnętrznych  –  tego,  że  nie  robi  się  dzieła  dla  kogoś,  nie  zalicza  się 

 przedmiotu  dla  kogoś,  lecz  dla  siebie.  Podstawowym  zadaniem  dla  studentów  pracowni 

 warsztatów jest praca nad sobą 

 Student  cały  czas  myśli  o  ocenie,  tej  zewnętrznej  ocenie  produktu. 

 No  i  często  pracuje  sam  przez  długi  czas  i  w  trakcie  sesji  podaje  tę 

 pracę  do  zajęczenia.  Natomiast  nasze  zajęcia  są  takie  cykliczne. 

 Ważny  jest  systematyczny  udział,  jeżeli  chodzi  głównie  właśnie  o 

 strategię  działań  twórczych.  Ważne  jest  uczestniczenie,  bo  z 

 tygodnia  na  tydzień  poznajemy  nowe  sposoby,  które  mają  rozwijać 

 też  zdolności  twórcze,  ale  w  rozumieniu  takiego  myślenia 

 dywergencyjnego,  otwartego.  I  chodzi  o  to,  żeby  uelastyczniać  się 

 coraz  bardziej,  czyli  być  w  takim  treningu.  A  jeżeli  są  osoby,  które 

 omijają  zajęcia  i  przychodzą  na  początek  i  na  koniec,  one  nie 

 mają  okazji  odczuwania  tych  zmian.  I  co  jest  ważne,  żeby  w 

 trakcie  tych  spotkań  warsztatowych  uczyć  się  właśnie  pewnych 

 strategii  czy  wytwarzania  pomysłów,  które  mogą  być  przydatne  w 

 innych  realizacjach.  Czyli  my  nie  tworzymy  po  to,  żeby  właśnie 

 powstało  to  konkretne  dzieło,  które  ja  sobie  wyobrażam,  ale  po  to, 

 316 



 żeby  tą  strategię  wykorzystać  w  sytuacji,  kiedy  brakuje  pomysłów, 

 kiedy  student  też  ujawnia,  że  jest  w  kryzysie  twórczym,  w  spadku 

 możliwości.  Albo  jeżeli  nie  chodzi  tylko  i  wyłącznie  o  pomysły 

 twórcze,  to  jest  w  ogóle  w  gorszym  momencie  swojego  życia.  Bo 

 często  nasi  studenci  informują  nas  o  słabej  po  prostu  kondycji  też 

 psychicznej.  Więc  żeby  skupić  się  właśnie  na  tym  procesie  i 

 wykorzystać  stres,  to  akurat  im  też  pomaga  podejście  od 

 zewnętrznej  oceny,  która  może  im  się  kojarzyć  z  krytyką,  tendencją 

 do  porównywania,  co  dla  nich  jest  też  stresogenne.  Więc  ten 

 przedmiot  raczej  stara  się  oddalać  od  takiego  myślenia  na 

 krytycznej ocenie.  [Rozmówca Nr 9] 

 Rozmówcy  zwracali  uwagę,  że  studenci  nierzadko  reagują  frustracją  i  złością,  wyrażając 

 niezadowolenie  i  zarzuty,  że  zajęcia  z  warsztatów  są  zbyt  wymagające.  Przyzwyczajeni  do 

 systemu  skostniałego,  opartego  na  odtwórczym  myśleniu  i  testach,  często  nie  potrafią 

 odnaleźć  się  w  przestrzeni,  gdzie  nie  ma  jednego  właściwego  rozwiązania,  muszą  coś 

 stworzyć sami. 

 W  trakcie  przedmiotu  strategii  działań  twórczych  też  się  spotykam 

 z  takimi  uwagami,  że  te  zajęcia  są  bardzo  trudne,  albo  kosmiczne, 

 albo  my  nie  wiemy  czego  Pani  od  nas  chce.  No  bo  ja  właśnie  nie 

 daję  tych  konkretnych  recept  i  mówię,  że  na  początku  będzie 

 ciężko.  Ale  jak  zaczniemy  małymi  krokami  przełamywać  te 

 wewnętrzne  bloki,  to  będzie  lepiej.  I  to,  co  wydaje  mi  się 

 najważniejsze,  to  właśnie  takie  regularne  powtarzanie,  prawie  jak 

 mantra,  że  nie  będziemy  skupiać  się  na  efekcie  końcowym. 

 [Rozmówca Nr 9] 

 Pamiętam  jak  kiedyś  jedna  studentka  wykrzyczała  mi  w  złości,  że 

 “ona  już  ma  tego  dosyć,  bo  ta  pracownia  wymaga  od  niej 

 największego  wysiłku  intelektualnego,  bo  ona  tak  się  tu  męczy 

 intelektualnie,  nie?  (śmieje  się)  A  ja  mówię  “yes,  yes,  yes!!!”  no 

 317 



 bo właśnie o to chodzi, nie?  [Rozmówca Nr 2] 

 13. Uniwersalność metody warsztatu twórczego 

 -Czy warsztat twórczy może być uznany za metodę uniwersalną? 

 -Jakie cechy czynią tę metodę elastyczną i adaptowalną do różnych grup i warunków? 

 -Zalety warsztatu twórczego 

 -Jakie  wartości  edukacyjne,  społeczne  i  artystyczne  niesie  metoda  warsztatu  twórczego?  W 

 jaki sposób może być używana? W jakich środowiskach? 

 -Terapeutyczny aspekt warsztatu. 

 -Jakie  korzyści  warsztaty  twórcze  przynoszą  uczestnikom  w  kontekście  ich  rozwoju 

 osobistego oraz kreatywnego? 

 -Jakie  mechanizmy  sprawiają,  że  metoda  ta  angażuje  i  pobudza  twórcze  myślenie  i  odnosi 

 się do holistycznej modeli edukacji? 

 Celem  stawianych  przeze  mnie  pytań  o  metodę  uniwersalną  było  przede  wszystkim 

 zaspokojenie  własnej  ciekawości  i  poszukiwanie  odpowiedzi  na  pytanie,  czy  warsztat 

 twórczy  może  rzeczywiście  stać  się  metodą  –  i  to  metodą  uniwersalną.  Według  mnie, 

 uniwersalność  tej  metody  polega  na  tym,  że  rozumiejąc  jej  ogólny  sens  i  strukturę,  można 

 dostosować  podejście  warsztatowe  do  każdego  wieku,  środowiska  i  rodzaju  zajęć. 

 Niezależnie  od  tego,  czy  mamy  do  czynienia  z  dziećmi,  młodzieżą  czy  dorosłymi,  warsztat 

 twórczy  daje  możliwość  twórczego  otwarcia,  refleksji  i  włączenia  uczestnika  w  proces 

 aktywnego poznawania. 

 Jako  wątek  autoetnograficzny  pragnę  dodać,  że  moje  osobiste  doświadczenie 

 prowadzenia  warsztatów  w  różnych  placówkach  pokazuje  jedynym  poważnym 

 ograniczeniem  może  być  szkolny  system,  w  którym  czas  trwania  zajęć  wynosi  zazwyczaj  45 

 minut,  są  wymagane  oceny  oraz  obowiązują  reguły  programowe.  Uniwersalność  warsztatu 

 twórczego  polega  na  możliwości  adaptacji  jego  idei  ogólnej  do  różnych  kontekstów 

 edukacyjnych.  Nawet  w  systemie  szkolnym  elementy  tej  metody  mogą  wnieść  wartościowy 

 wymiar  jakościowy  –  zmienić  sposób  prowadzenia  lekcji,  otworzyć  uczniów  na  pytania, 

 refleksję  i  współtworzenie  wiedzy  oraz  doświadczenia.  Jednak  pełnia  jej  mocy  ujawnia  się 

 tam,  gdzie  czas  i  przestrzeń  nie  są  ograniczane,  a  edukacja  może  przyjąć  charakter  bardziej 

 318 



 procesualny,  twórczy,  refleksyjny  i  wspólnotowy.  Na  pytanie  o  metodę  i  o  uniwersalność 

 warsztatu  twórczego  rozmówcy  miały  podzielone  zdania.  Czterech  rozmówców  wyrazili 

 przekonanie,  że  to  jest  metoda  uniwersalna,  jednak  zaznaczając  wielowątkowość  i 

 nietypowość zjawiska. 

 Ja  uważam,  że  jak  najbardziej.  Można  nazwać  to  metodą  pracy, 

 ale  trzeba  być  świadomym  różnic,  takich  właśnie  bardzo  często 

 dużych  subtelności  pomiędzy  spotkaniami.[...] 

 artystyczno-edukacyjny,  czy  warsztat  twórczy,  no  powinna  to  być 

 osoba  wyposażona  w  wiedzę  i  z  obszaru  psychologii,  i  pedagogiki, 

 jako  klasycznych,  takich  właśnie  wprowadzających  przedmiotów 

 ogólne,  tak,  psychologia.  Ale  też  moim  zdaniem  psychologia, 

 pedagogika  twórczości,  psychologia  związana  z  rozwojem 

 poznawczym,  emocjonalnym  dziecka.  No  i  oczywiście  rozwój 

 twórczości  plastycznej,  możliwości,  przynajmniej  faz  rysunkowych. 

 [Rozmówca Nr 9] 

 Myślę,  że  tak,  że  to  jest  właśnie  metoda  uniwersalna,  tylko  to  nie 

 jest  aż  tak  łatwo…  no  bo  podejścia  się różnicują,  bardzo 

 różnicują.  Bo  zawsze  trzeba  się  zastanawiać  po  pierwsze,  z  kim 

 pracujemy?  Czy  to  są  dzieci,  czy  to  jest  grupa  seniorów,  czy 

 dorosłych,  jeżeli  tak,  to  jakich  dorosłych,  z  jakiej  branży  na 

 przykład,  w  jakim  miejscu  pracujemy  -  czy  w  szkole,  czy  w 

 muzeum,  czy  w  plenerze,  o  czym  chcemy  porozmawiać,  co  chcemy 

 przekazać  i  tu  możemy  wymieniać  do  nieskończoności.  Bo  i  tu 

 znowu  się  ten  aspekt  takiej…  się  pojawia,  powiedziałabym,  to 

 znaczy  tutaj  kwestia  kompetencji,  nie?  Bo  no  tak,  jak  w  sztuce,nie? 

 Bo  jednak  to  są  działania  twórcze,  nie  można  dać  receptę. 

 [Rozmówca Nr 2] 

 Pięciu  rozmówców  raczej  nie  byli  chętni  do  odnoszenia  warsztatu  twórczego  do  metod, 

 argumentując  to  przede  wszystkim  tym,  że  metoda  kojarzy  im  się  z  czymś  bardzo  sztywnym, 

 319 



 pedagogicznym,  uregulowanym.  Podkreślali,  że  warsztat  twórczy  odnosi  się do  edukacji 

 wiele  wymiarowej,  twórczej.  Również,  nie  widzieli  potrzeby  robić  z  tego  metodę, 

 podkreślając,  że  najważniejsze  jest  odpowiedzialne  podejście  po  pracy,  twórcza  postawa  i 

 jakość  przekazywanych  treści,  a  metody  pracy  każdy  musi  mieć  autorskie,  sam  sobie 

 stworzyć. 

 Nie  wiem,  czy  to  jest  metodą  w  ogóle.  [...]  Ten  świat 

 pedagogiczny  wszystko  psuje,  wszystko  próbuję  tłumaczyć,  a  tu 

 potrzebna  jest  rozmowa,  intuicja,  odpowiedzialność, 

 pasja  .  [Rozmówca Nr 4] 

 Wszyscy  rozmówcy  zaznaczali,  że  uniwersalność  tej  metody  może  mieć  szersze 

 znaczenie  -  polega  ono  raczej  na  podejściu.  Według  badanych  warsztat  twórczy  można  uznać 

 za  metodę,  tylko  dlatego,  że  ma  w  sobie  określone  wartości  i  model  postawy,  założeń 

 edukacyjnych  zorientowanych  na  podmiotowość  i  edukację  szeroką.  Można  powiedzieć,  że 

 warsztat  jest  pewną  elastyczną  materią,  która  ma  swoje  określone  właściwości  i  z  której 

 można  zrobić  wszystko  w  zależności  od  pomysłu  twórczego.  Można  więc  stwierdzić,  że  to 

 jest rodzaj metody jednorazowej. 

 Każdy  warsztat,  w  zależności  od  tego,  jaki  ma  charakter  i  co  jest 

 przedmiotem  tego  warsztatu,  ma  swoją  własną  metodę.  Chyba,  że 

 uznamy,  że  metoda  warsztatu  polega  na  tym,  że  te  metody  są 

 jednorazowe.  Bo  nie  ma  jednej  metody,  którą  możemy  posłużyć 

 się  we  wszystkich  warsztatach.  Tak  chce  ta  normatywna 

 pedagogika,  ale  w  warsztatach  jest  tak,  że  ta  metoda  jest 

 jednorazowa,  stworzona  na  ten  warsztat,  autorska  i  taką  metodą 

 się  go  robi,  bo  taki  jest  problem,  że  ta  metoda  idzie  za 

 charakterem  stawianego  problemu  i  za  tym,  co  on  generuje.  I  tą 

 metodę  współtworzą  tak  naprawdę  prowadzący  warsztaty  i  ci, 

 którzy  w  nim  uczestniczą.  I  ludzie  też  poszukują  recepty,  której  tak 

 naprawdę  nie  ma.  No  nie  ma,  no  właśnie  recepty  nie  ma.  Ludzie 

 chcą  po  prostu  piguły.  To  jest  pomyłka  edukacji.  Ludzie  myślą,  że 

 320 



 warsztat  to  jakaś,  to  że  przyjdą,  nauczą  się  techniki,  albo 

 porozmawiają,  albo  poslīchają,  albo  stworzą  coś,  odrysowują, 

 skopiują…  Nie.  [...]  Edukację można  zmienić,  tylko  trzeba  po 

 prostu inaczej ludzi kształcić.  [Rozmówca Nr.3] 

 Rozmówcy  również  podkreślali,  że  w  obecnym  systemie,  metoda  ta  będzie  się 

 sprawdzała raczej jako edukacja alternatywna. 

 No  dlatego  w  jakimś  sensie  warsztaty  są  taką  alternatywą, 

 bezwzględną  alternatywą  teraz,  w  czasach  braku  wychowania 

 plastycznego.  Brakuje  po  prostu  tego  aspektu  świadomości,  który 

 no  występował  też  w  jej  wychowaniu  plastycznym,  bo  przecież 

 nauczyciel  nie  ma  szansy  na  lekcji  żeby  każdą  pracę  omówić,  nie 

 może  być  takiej  edukacji….kto  co  może  zrobić  w  ciągu  45 

 minut…Także  teraz  warsztat  jak  zajęcie  alternatywne…uczestnicy 

 warsztatów  nie  są  zobowiązani  do  przenoszenia  materiałów 

 również,  mogą  nie  wiedzieć  o  tym  nawet,  materiały  mają 

 przygotowane,  tylko  mają  myśleć  i  wykonywać…  natomiast  to  co 

 oni  wykonują  powinno  być  komentowane  wtedy  się  dzieje 

 edukacja.  Komentowanie,  rozmowa  to  jest  tylko  jedna  i  jedyna 

 droga  do  świadomości…nie  ma  innej.  I  jeżeli  chce  się  mieć 

 pożytek  rzeczywiście  edukacyjny  ,  no  edukacja  jest  wtedy  kiedy 

 jest  świadomość  kiedy  jest  wychowanie  świadomości.  Dlatego 

 kształtowania  świadomości  jest  poznawanie  rzeczywistości  no  i 

 kształcenie jakieś umiejętności, moralności.  [Rozmówca  Nr. 12] 

 Rozmówcy  zwracali  uwagę  na  wątek  terapeutyczny  warsztatu  twórczego,  podkreślając,  że 

 warsztat  nie  odnosi  się do  metod  terapeutycznych,  ani  do  arteterapeutycznych.  Wątek  ten 

 pojawia  się  naturalnie  w  procesie  pracy  dlatego,  że  zadanie  twórcze  warsztatu  często  ma 

 głębokie  i  osobiste  znaczenie  dla  uczestników,  pozwalając  im  wyrażać  emocje,  zmieniać 

 perspektywę,  podejmować  decyzje.  W  procesie  twórczym  uczestnicy  mogą  się 

 konfrontować  ze  swoimi  ograniczeniami,  lękami,  schematami  myślowymi.  Rozmówcy 

 321 



 podkreślali  również,  że  twórczość  uruchamia  bardzo  ważne  procesy  wewnętrzne,  które 

 często  mają  działanie  wzmacniające.  W  tym  sensie  warsztat  twórczy  może  pełnić  funkcję 

 rozwojową  i  w  jakimś  sensie  pomagać  budować  pewność  siebie,  uczyć  uważności  i 

 wrażliwości. 

 Może  to  nie  jest  kwestia  mojej  odwagi,  tylko  mojego  poglądu  nie 

 wiem  czy  on  jest  uwarunkowany,  czy  czymś  poparty  ale  chcę 

 powiedzieć  że  tak  naprawdę  kontakt  ze  sztuką  to  jest  rodzaj 

 terapii  i  wszystkie  osoby  które  my  skontaktujemy  ze  sztuką  to  już 

 sam  fakt,  że  oni  są  na  wystawie  i  nawet  nie  trzeba  im  za  dużo 

 mówić  o  tej  wystawie,  to  im  daje  wsparcie  a  jak  jeszcze  będziemy 

 pracować.  To  i  tak  tam  się  toczą  procesy  poza  świadomością 

 często  na  które  nie  mamy  do  końca  wpływu,  bo  tam  się  lęki 

 ujawniają… różne rzeczy  [Rozmówca Nr.13] 

 No  tak,  bo  to  jest  tak  troszkę  jak  w  arteterapii,  to  znaczy,  że  jeżeli 

 może,  jeżeli  już  gdzieś  w  czymś  idzie  dobrze,  raptem  fajnie  zrobię 

 małą  pracę  plastyczną,  to  zaczynam  w  siebie  troszkę  wierzyć.  I 

 może  potem  to  przeniosę  też  i  może  się  odezwę  do  kogoś,  do  kogo 

 bałem  się  odezwać,  prawda?  I  tu  jest  podobnie.  [Rozmówca  Nr. 

 6] 

 Warsztat  twórczy  jest  dla  wszystkich  nie  ma  na  celu  kształcenia  jedynie  artystów,  nie 

 skupia  się  w  ogóle  na  technikach  plastycznych,  raczej  jest  kształceniem  myślenia, 

 wchodzenia  w  głąb,  zastanowieniem  się  nad  sobą,  pomocą  do  rozwoju  twórczego  myślenia, 

 nietypowego,  niekonwencjonalnego.  Te  kompetencje  można  przełożyć  potem  na  każdy 

 obszar życia jak prywatnego, tak zawodowego. 

 Świadomość  i  jeszcze  raz  jej  nieskończoność  i  nieskończoną  ilość 

 razy  -”  świadomość”,  miejmy  świadomość!  No  przecież  żyjemy 

 ileś  lat  w  dwudziestym  pierwszym  wieku  to  jest  najważniejsza 

 322 



 cecha  życia  -świadome  życie,  nie  głupie  życie,  świadome. 

 [Rozmówca Nr 12] 

 No  bo  ta  twórczość  jest  ważna  dla  każdego,  że  dzięki  temu 

 możemy  być  sobą,  prawda?  Indywidualny  rozwój  osoby, 

 doświadczenie  te  twórcze  można  potem  przenieść  na 

 rzeczywistość,  no  bo  my  nie  kształcimy  artystów,  prawda?  Nie 

 każdy  chce  i  może  być  artystą,  umówmy  się.  Ja  nie  jestem 

 artystką,  ale  ja  wszystko  robię  sama.  Wszystko,  co  można…. 

 Fotel,  zasłony,  lampy.  No  i  moi  dzieci  podobnie.  Też  tam  to 

 wszystko  to  moje  obrazy.  Także...  Konia  też  umiem  -  proszę 

 (pokazuje  figurkę  konia  własnego  wykonania,  śmieje  się).  [...] 

 biżuterię  robię  też.  Cały  czas  coś  robię,  to  jest  moja  taka 

 naturalna  potrzeba,  robię  to  dla  siebie,  poznaje  siebie[...]  No  ale 

 wiesz,  to  nie  jest  taka  twórczość  twórczość,  to  są  takie  moje 

 poszukiwania…  ja  nie  mam  nic  od  siebie  do  powiedzenia  w 

 malarstwie  itd.  Ja  jestem  werbalna.  Ja  mogę  tylko  reprodukować 

 coś,  albo  patrzeć  na  coś,  albo  inspirować  się  czymś  na  zewnątrz, 

 ale  to  też  jest  ważne,  jeżeli  mówimy  o  tych  wszystkich 

 procesach.  [Rozmówca Nr 7] 

 Rozmówcy  wskazywali,  że  warsztatem  można  wychowywać,  można  edukować,  przez 

 warsztat można budować relacje, warsztat może być również płaszczyzną badawczą. 

 Podam  taki  przykład  również,  gdzie  warsztat  może  mieć, 

 warsztatami  możemy  uczyć,  warsztatami  możemy  wychowywać, 

 możemy  zmieniać  stosunek  i  nastawienie  dzieci  do  różnych  rzeczy. 

 Mało  tego,  możemy  wpływać  na  relacje  między  nimi.  I  to  nie  jest 

 żadna  psychologiczna  manipulacja,  tylko  to  jest  stworzenie 

 sytuacji,  w  której  nagle  dzieci  mają  swoje  określone 

 role…  [Rozmówca Nr.3] 

 323 



 Powinna  nastąpić  zmiana  w  uczestnikach.  Zmiana  perspektywy, 
 poglądów… 
 [Rozmówca Nr 4] 

 I  cały  czas  wszystkie  te  procesy  sprawiają,  że  ty  gdzieś  gubisz  to, 

 czego  ty  naprawdę  chcesz  i  czym  byś  się  chętnie  kierowała,  za 

 cenę  tych  wszystkich,  prawda,  no  przede  wszystkim  akceptacji  z 

 zewnątrz.  Więc  na  jakiej  drodze  może  się  dokonać  przeniesienie 

 tego  punktu  kontroli  z  zewnątrz  na  ciebie  samą,  na  ciebie 

 samego?  Tylko  wtedy,  kiedy  doświadczasz  siebie  w  nowych 

 sytuacjach,  które  pozwalają  tobie  wewnętrznie  uznać,  że  to  co 

 robisz  jest  dobre,  interesujące,  ciekawe,  że  zrobiłaś  inaczej  niż 

 wcześniej  myślałaś,  że  może  teraz  można  dwa  razy  zrobić  i  jeszcze 

 raz  zrobić  coś  i  wybrać,  która  z  tych  rzeczy  będzie  lepsza.  Ale  ty 

 jesteś  sędzią,  i  proponując  pewne  techniki,  pewne  tworzywa  i  tak 

 dalej,  ty  tylko  towarzyszysz  w  takim  odkrywaniu  siebie  tym  twoim 

 uczestnikom,  a  sama  jednocześnie  też  robisz  i  też  się  wystawiasz 

 na  ich  ocenę,  bo  człowiek  ocenia  w  sposób  naturalny.  Ale  ty 

 podejmujesz  to  ryzyko,  że  sama  również  możesz  coś  zrobić 

 nieudolnie,  albo  się  pokażesz  za  bardzo,  albo  się  odkryjesz.  Każdy 

 ma  tutaj  prawo  balansować  na  takiej  niewidzialnej  granicy 

 między  bezpieczeństwem,  a  pewnym  ryzykiem,  które  niesie 

 wprowadzanie  jakiegoś  nowum.  No  już  nie  mówiąc  o 

 eksperymentowaniu,  o  nowych  tworzywach,  o  nowych 

 możliwościach,  no  po  prostu  o  poszerzaniu  w  ogóle  też  swojej 

 wiedzy  na  temat  sztuki,  no  bo  w  końcu  myśmy  też  pracowali, 

 myśmy  nie  byliśmy  ośrodkiem  rozwoju  osobowości,  [  Rozmówca 

 Nr 7] 

 Warsztat,  ma  ten  czynnik  edukacyjny  i  jest  też  jakby  takim 

 czynieniem  powodów  do  realizacji  własnych  jakichś  projektów 

 kreacyjnych,  prac.  Ja  również  z  formy  warsztatu  korzystam  w 

 dydaktyce  ze  studentami.  I  bez  względu  na  to,  czy  to  jest  poziom 

 324 



 dzieci,  czy  poziom  ludzi  dorosłych,  tworzenie  sytuacji,  w  których 

 obowiązują  nas  pewne  określone  reguły  na  potrzeby  tego 

 warsztatu  i  jednocześnie  zachowanie  tego  wszystkiego,  o  czym 

 mówiłem,  czyli  uniemożliwienie  korzystania  z  gotowych 

 odpowiedzi  i  postawienie  wszystkich  w  sytuacji,  kiedy  oni  sami 

 muszą  o  czymś  zadecydować,  jest  kluczowe.  I  to  się  nie  zmienia 

 ani  u  dzieci,  ani  u  dorosłych  czy  tam  studentów,  z  którymi 

 pracuję.  [...]  Warsztat  to  jest  tworzenie  okazji  do  doświadczeń.  A 

 złoty  środek  jest  po  prostu  niszczeniem  tego.  Bo  gdybyśmy  mieli 

 złoty  środek,  to  mamy  metodę  i  według  szablonu  wszystko 

 robimy.  Skoro  robimy  wszystko  według  szablonu,  to  wszystko 

 jest takie samo. 

 Możemy  sobie  kolor  pozmieniać,  możemy  sobie  materiały 

 zmienić,  ale,  że  tak  powiem,  świadomościowo  będzie  to  po  prostu 

 jednym betonowym produktem. Produkcja.[Rozmówca Nr 3] 

 Podsumowując,  można  powiedzieć,  że  warsztat  twórczy  jest  rodzajem  alchemii  -  ma  w 

 sobie  wszystko,  jest  konstrukcją  otwartą  i  każda  dziedzina,  każdy  temat  może  zostać 

 punktem wyjścia do takiego działania. 

 Najważniejsza  jest  to  chyba,  znaczy  jedna  z  ważnych  rzeczy,  jest 

 to  uczenie  wielokierunkowe.  Jeżeli  robią  warsztat  i  to  polega  na 

 tym,  że  siadamy  i  omawiamy  po  prostu  jakiś temat  i  na  tym 

 zadanie się kończy, to to nie jest warsztat.  [Rozmówca Nr 5] 

 4.7. Wnioski Badawcze 

 W  przedstawionych  badaniach  starałam  się  przeprowadzić  kompleksową  analizę  zagadnień 

 związanych  ze  zjawiskiem  “warsztat  twórczy”,  który  łączy  w  sobie  wątki  sztuki  i  edukacji 

 oraz  jest  mocno  osadzony  w  społeczeństwie.  Na  podstawie  warsztatów  twórczych,  które  są, 

 325 



 moim  zdaniem,  bardzo  ważnym  aspektem  artystyczno-pedagogicznym  oraz  historycznym 

 sami  w  sobie,  zostały  również  przedstawione  takie  zagadnienia  jak  stan  edukacji  artystycznej 

 w  Polsce,  rola  wychowania  estetycznego  w  szkołach  i  edukacji  w  całości,  oraz  jego  wpływ 

 na  jednostkę  i  społeczeństwo.  Został  również  przedstawiony  pogląd  rozmówców  na  stan 

 obecnej edukacji w kontekście współczesnych wyzwań społecznych i edukacyjnych. 

 Uważam,  że  sama  grupa  badanych  jest  niezwykle  ciekawa,  ponieważ  pokazuje  w  jaki 

 sposób  może  wyglądać  edukacja  na  odpowiednim  poziomie.  Badania  w  wyraźny  sposób 

 pokazały  poziom  zaangażowania  rozmówców  -  każdy  z  badanych  miał  ogrom  przemyśleń, 

 bardzo  dużo  wniosków,  porównań  z  życiem  osobistym  oraz  codziennym.  Twórczość  i 

 edukacja  stanowią  nie  tylko  zawód  badanych  ,lecz  także  wyraźną  częścią  ich  całego  życia, 

 dlatego  projektowane  przez  nich  działania  mają  odpowiednią  jakość  i  sens,  a  stosunek  do 

 procesów  edukacyjnych  i  współpracy  z  ludźmi  jest  poważny  i  odpowiedzialny.  Analiza 

 wywiadów  pokazała  wyraźnie,  że  twórczość  w  szerokim  znaczeniu  słowa,  była  istotną 

 częścią  życia  badanych  –  nie  tylko  w  sensie  aktywności  zawodowej,  ale  jako  formę  ciągłego 

 samodoskonalenia,  rozwoju  oraz  poszerzania  swojej  tożsamości.  Życie  inspirowało 

 twórczość,  a  twórczość  kształtowała  życie.  Ciekawym  wnioskiem  jest  fakt,  że  narracje 

 rozmówców  ujawniały  nie  tylko  osobiste  wspomnienia,  lecz  także,  w  łączności,  stworzyły 

 kolektywną  pamięć  grupy.  Dzięki  temu  możliwe  było  nie  tylko  zrozumienie  procesów 

 twórczych  i  edukacyjnych  w  wymiarze  jednostkowym,  ale  również  zrekonstruowanie 

 chronologii  zjawisk  oraz  kluczowych  momentów  rozwoju  niszowej  praktyki  warsztatów 

 twórczych  w  Polsce.  Metoda  biograficzna  okazała  się  więc  nie  tylko  sposobem  na  dotarcie 

 do  subiektywnych  znaczeń,  ale  również  źródłem  wiedzy  faktograficznej,  osadzonej  w 

 kontekście  wspólnotowym  i  historycznym.  Zaangażowanie  rozmówców  w  badania  oraz  ich 

 otwartość  w  dzieleniu  się  doświadczeniami  i  wiedzą  wskazują  na  aktualność  podejmowanej 

 problematyki,  a  także  na  potrzebę  dalszej  refleksji  nad  miejscem  i  rolą  warsztatu  twórczego 

 w edukacji oraz kulturze. 

 Podsumowując  wypowiedzi  rozmówców,  można  stwierdzić,  że  hipoteza,  że  “warsztat 

 twórczy  ma  potencjał,  by  stanowić  odrębną  metodę  interdyscyplinarna”  nie  potwierdziła  się 

 do  końca.  Warsztat  twórczy  można  określić  metodą  w  bardzo  szerokim  sensie,  ponieważ  nie 

 daje  ona  gotowych  rozwiązań  czy  recepty,  lecz  służy  jako  pewne  podejście.  Warsztat  twórczy 

 jest  przestrzenią  do  rozwoju  świadomości,  do  edukacji  szeroko  rozumianej  i  ekspresji. 

 326 



 Chociaż  rozmówcy  wielokrotnie  podkreślali,  że  warsztat  twórczy,  niestety  nie  wpisuje  się  w 

 obecny  sztywny  i  wymagający  system  edukacji,  uważam,  że  warsztat  ma  potencjał 

 występować  jako  filar  w  tym  systemie,  którego  właśnie  brakuje.  Ponieważ  poprzez  warsztat 

 twórczy  można  łączyć  różne  dziedziny,  uczyć  samodzielności  i  samorozwoju  oraz  rozwijać 

 głębsze  spojrzenie  na  świat  i  społeczeństwo.  Wszyscy  Rozmówcy  wielokrotnie  podkreślali, 

 że  mieli  i  nadal  mają  poczucie  misji  we  własnej  twórczości  i  w  dzieleniu  się  swoim 

 doświadczeniem  z  innymi  poprzez  edukację  -  dążenie  do  czegoś,  poszukiwanie  prawdy, 

 piękna,  dobra,  eksperymentowanie,  doskonalenie  siebie.  Bardzo  dużo  uwagi  poświęcono 

 pytaniom  dotyczącym  zadaniu  twórczemu  w  warsztacie.  Według  rozmówców  twórcze 

 zadanie  działa  jak  iskra  inicjująca  –  nie  narzuca  gotowych  rozwiązań,  nie  oczekuje 

 precyzyjnych  odpowiedzi,  czasami  tylko  wyznacza  kierunek  pytaniem,  które  wymaga 

 indywidualnego  rozwinięcia.  Zadanie  twórcze  -  to  rodzaj  rozmowy  między  prowadzącym, 

 uczestnikiem  i  światem:  prowadzący  otwiera  przestrzeń,  natomiast  uczestnik  wypełnia  ją 

 własnymi  treściami  opartymi  na  doświadczeniach  własnych.  Akt  tworzenia  podczas 

 warsztatu  prowadzi  do  pogłębionej  refleksji,  poprzez  materię,  słowo,  symbol.  Uczestnik  ma 

 możliwość  konfrontacji  nie  tylko  z  materiałem  i  formą,  lecz  także  z  własnymi 

 ograniczeniami,  refleksjami,  intuicjami  i  emocjami.  Zadanie  twórcze  pozwala  dotrzeć  do 

 głębszych  procesów  poznawczych,  wykraczających  poza  racjonalne  schematy  myślenia.  W 

 ten  sposób  staje  się  ono  ścieżką  do  “poznania  całościowego”  –  integrującego  doświadczenie 

 intelektualne,  emocjonalne  i  cielesne.  To  z  kolej  potwierdza  hipotezę,  że  warsztat  twórczy 

 może  być  skuteczną  metodą  wspierającą  rozwój  emocjonalny,  społeczny,  poznawczy  i 

 twórczy  oraz,  że  sztuka  jest  niezbędna  w  edukacji  dla  wszechstronnego  rozwoju  i 

 samopoznania.  Rozmówcy  wielokrotnie  podkreślali,  że  warsztat  twórczy  jest  zjawiskiem 

 jakościowym,  nie  wpisuje  się w  programy  szkolne  albo  uczelniane,  ponieważ  ma  swoje 

 twórcze  zasady.  Według  rozmówców,  jedną  z  największych  wad  współczesnej  edukacji  jest 

 gonitwa  za  modą  i  powierzchownymi  trendami.  System  edukacyjny,  zamiast  skupiać  się  na 

 jakości,  coraz  częściej  ulega  masowości,  konkurencji  i  chwilowych,  pustych  haseł.  Edukacja 

 przestała  być  elitarna  w  sensie  dążenia  do  głębi  i  poszukiwania  prawdy,  dobra,  piękna,  a  stała 

 się  narzędziem  szybkiego  zdobywania  punktów,  zaliczeń  i  certyfikatów.  Taka  praktyka  rodzi 

 fragmentaryczność  tożsamości  i  nie  sprzyja  refleksji  ani  wewnętrznemu  rozwojowi.  Znów, 

 327 



 potwierdza  to  hipotezę,  że  współczesny  system  edukacyjny  nie  jest  dostosowany  do 

 dynamicznych zmian społeczno-kulturowych i myli pojęcia wiedzy i inteligencji. 

 W  tym  kontekście  warsztat  twórczy  może  jawić  się  jako  swoista  alternatywa  dla 

 tradycyjnego  systemu.  Jego  celem  nie  jest  promowanie  edukacji  opartej  na  ocenach, 

 zaliczeniach,  punktach,  rankingach  czy  porównywaniu  uczestników.  Wręcz  przeciwnie  – 

 warsztat  twórczy  przeciwstawia  się  masowości,  oferując  scenę,  w  której  liczy  się  proces,  a 

 nie  wynik.  To  doświadczenie  edukacyjne  pozbawione  rywalizacji,  w  którym  akcent  położony 

 jest  na  indywidualny  rozwój,  współpracę  i  wspólne  poszukiwanie.Edukacja  w  takim  ujęciu 

 zyskuje  wymiar  jakościowy,  aksjologiczny  i  powolny  –  wpisuje  się  w  indywidualny  rytm 

 rozwoju każdego uczestnika. 

 Warsztat  twórczy  wymaga  zmiany  perspektywy  –  uznania,  że  kluczowe  jest  samo 

 doświadczenie,  które  może  zainspirować,  poszerzyć  świadomość.  Sama  droga  i  sposób 

 przechodzenia  tej  drogi  jest  ważny,  nie  produkt  końcowy.  System  edukacji, 

 podporządkowany  schematom  programowym,  ocenom  i  presji  czasu,  nie  tworzy  twórczy 

 przestrzeni.  Warsztat  twórczy  w  danej  chwile  może  być  możliwy  do  zastosowania  w  edukacji 

 alternatywnej,  ponieważ  wymaga  dłuższego  czasu  zajęć  i  bardziej  elastycznych  podejść, 

 gdzie  uczestnicy  mogą  wejść  w  doświadczenie  głębiej,  a  proces  twórczy  nie  zostaje 

 przerwany  w  momencie,  gdy  dopiero  zaczyna  się  rozwijać.  Rozmówcy  bardzo  dużo  uwagi 

 poświęcali  postaci  prowadzącego  warsztat  twórczy,  która  ma  niezwykle  ciekawą,  ale 

 skomplikowaną  rolę.  Hipoteza,  że  projektowanie  i  prowadzenie  warsztatów  wymaga 

 specyficznych  kompetencji  prowadzącego  została  również  potwierdzona.  Zdaniem 

 rozmówców,  taka  osoba  musi  cały  czas  być  otwarta  na  eksperymentowanie  i  spontaniczność, 

 być  twórcza  i  pomysłowa,  zachęcająca,  wspierająca  i  spełniona.  Taka  postawa  ma  potencjał 

 zachęcić  uczestników  do  swobodniejszego,  samodzielnego  działania  i  stworzyć  odpowiednie 

 zadanie twórcze, które jest najważniejszą częścią całego procesu. 

 Rozmówcy  podkreślali,  że  samo  pojęcie  edukacji  z  roku  na  rok  budzi  coraz  mniej  powagi 

 i  szacunku.  W  szkołach  brakuje  nauczycieli,  a  sam  zawód  traci  na  prestiżu  i  wartości 

 społecznej.  Tym  samym  proces  kształcenia  nauczycieli  staje  się  szczególnie  istotny  –  i  to 

 właśnie  on  wymaga  głębokiej  rewizji.  Zdaniem  rozmówców  obecny  system  nadal  tkwi  w 

 modelu  pruskim,  którego  fundamenty  nie  odpowiadają  wyzwaniom  współczesności.  Z  jednej 

 strony  można  narzekać  na  sztywne  ramy  szkolnej  i  uczelnianej  rzeczywistości  –  wymóg 

 328 



 ocen,  hierarchiczność,  biurokratyzację  i  brak  przestrzeni  dla  kreatywności.  Z  drugiej  strony 

 trudno  oczekiwać  od  przyszłych  pedagogów  nowego  podejścia,  skoro  sami  kształceni  są  w 

 tych  samych  warunkach  i  schematach.  Kształcenie  przyszłych  nauczycieli  powiela  błędy, 

 które  później  reprodukują  się  w  szkołach  oraz  uczelniach.  Programy  są  oparte  na  przewadze 

 teorii  nad  praktyką,  a  nieliczne  praktyki  zawodowe  odbywają  się  w  warunkach,  które  same  w 

 sobie  wymagają  głębokiej  zmiany.  Studenci  podlegają  tym  samym  mechanizmom  oceniania  i 

 standaryzacji,  które  później  powielają  jako  nauczyciele.  W  ten  sposób  system  tworzy 

 zamknięty  krąg:  kształcimy  „robotów”  po  to,  aby  ci  następnie  kształcili  kolejne  pokolenia 

 “robotów”  w  ten  sam  sposób.  Efekt  jest  taki,  że  edukacja  coraz  bardziej  oddala  się  od  swojej 

 pierwotnej  misji  –  rozwijania  człowieka  jako  całości  –  i  staje  się  procesem  produkcji 

 przewidywalnych, zuniformizowanych jednostek. 

 Według  rozmówców,  stan  edukacji  artystycznej  w  obecnym  systemie  również  można 

 określić  jako  żenujący.  Lekcje  plastyki,  zamiast  być  przestrzenią  odkrywania  siebie  i  własnej 

 ekspresji,  redukuje  się  do  zestawu  zadań  plastycznych  –  prostych  ćwiczeń  technicznych, 

 które  kończą  się  oceną  i  porównywaniem  efektów.  Taki  model  nie  ma  nic  wspólnego  z 

 prawdziwą  twórczością.  Zamiast  rozwijać  indywidualny  potencjał,  zabija  go  już  na  starcie, 

 wtłaczając  uczniów  w  schematy  „ładnego  rysunku”  i  „poprawnej  formy”.  Z  rozmów  wyłonił 

 się wątek,  że  twórczość  nie  jest  procesem,  który  można  zmierzyć  stopniem  zgodności  z 

 wytycznym  nauczyciela  ani  przyporządkować  do  skali  ocen.  To  przestrzeń  wolności,  błędu, 

 intuicji  i  własnego  doświadczenia.  W  szkole  jednak  zostaje  ona  pomylona  z  plastycznym 

 rzemiosłem,  a  sztuka  zostaje  sprowadzona  do  prostego  zadania  “do  odhaczenia”.  To  również 

 powoduje,  że  później  większość  ludzi  nie  rozumie  języka  sztuki,  który  może  być  narzędziem 

 myślenia,  refleksji,  rozumienia  świata  i  samego  siebie.  Tymczasem  szkoła  oferuje  jedynie 

 powierzchowne  ćwiczenia,  które  nie  prowadzą  do  pogłębionego  poznania,  a  jedynie 

 zniechęcają  i  tworzą  fałszywe  przekonanie,  że  sztuka  to  „rysowanie  kwiatków”  albo 

 “malowanie  konie”.  Efektem  jest  całe  społeczeństwo,  które  nie  ma  narzędzi,  by  w  ogóle 

 wchodzić w dialog ze sztuką współczesną czy własną twórczością. 

 Badania  potwierdziły  niszowość  i  unikatowość  zjawiska  warsztatu  twórczego.  Ujawniły 

 one,  że  warsztat  twórczy  nie  jest  zjawiskiem  masowym  ani  powszechnie  znanym,  lecz  raczej 

 praktyką  kultywowaną  przez  niewielką,  wyspecjalizowaną  grupę  osób.  Grupa  badanych 

 okazała  się  swoistą  wspólnotą  twórców,  dla  których  działalność  artystyczno-edukacyjna  nie 

 329 



 była  dodatkiem,  lecz  sposobem  życia,  elementem  tożsamości  i  źródłem  sensu  i  misji.  Z 

 rozmów  wynika,  że  warsztat  twórczy  nie  można  przypisać  ani  do  sztuki,  ani  do  pedagogiki, 

 ponieważ  jest  narzędziem  holistycznym  i  elastycznym,  nie  zakłada  w  sobie  przynależności 

 do  konkretnej  dyscypliny.  Jest  oparty  przede  wszystkim  na  doświadczeniu.  Warsztat  twórczy 

 może  służyć,  mówiąc  słowami  Millera  (1984),  „zespoleniu  człowieka  ze  światem”,  ale 

 również  można  dodać,  że  zespoleniu  człowieka  ze  sobą.  Badania  dowiodły,  że  jako  zjawisko 

 warsztat  twórczy  ma  bardzo  dużo  wątków,  które  się ze  sobą  wiążą,  przeplatają  się.  Można 

 powiedzieć,  że  warsztat  jest  ramą,  w  której  powstaje,  rodzi  się  jakaś  twórcza  sytuacja,  jest 

 prostą  struktura,  otwartą  przestrzenią,  ale  to  co  w  niej  się  dzieje  jest  sztuką  i  edukacją 

 jednocześnie. 

 4.8.Podsumowanie 

 W  czwartym  rozdziale  przedstawiono  całościowy  obraz  przeprowadzonych  badań.  Najpierw 

 omówiona  została  metodologia  –  przyjęte  założenia,  planowanie  i  organizacja  procesu 

 badawczego.  Zaprezentowano  przedmiot  i  cel  badań,  problemy  i  hipotezę  badawcze,  dobór 

 jednostek,  opisano  jej  specyfikę  i  uzasadniono  wybór,  a  także  przedstawione  zostały  metody 

 i  techniki  badawcze,  którymi  posłużono  się  w  toku  pracy.  Ukazano  również  etapy  i  przebieg 

 badań,  wskazując  na  ich  złożony  charakter  wynikający  z  niszowości  i  unikatowości 

 badanego zjawiska. 

 W  dalszej  części  rozdziału  dokonano  analizy  wywiadów  z  uczestnikami  badań 

 dotyczących  zjawiska  “warsztaty  twórcze”.  Analiza  ta  pozwoliła  na  uchwycenie  kluczowych 

 wątków,  takich  jak  istota  i  znaczenie  problemu  twórczego  w  warsztacie,  rola  prowadzącego 

 w  kształtowaniu  atmosfery  i  sensu  działań,  a  także  odmienność  warsztatu  twórczego  od 

 tradycyjnych  form  edukacyjnych.  Rozmówcy  podkreślali  zarówno  potencjał  warsztatów  w 

 rozwijaniu  twórczości  i  refleksyjności,  jak  i  trudności  związane  z  ich  włączaniem  do  systemu 

 edukacji  opartego  na  ocenach  i  sztywnych  ramach  instytucjonalnych.  Na  końcu 

 zaprezentowano  wnioski  badawcze.  Badania  pokazały,  że  warsztat  posiada  uniwersalny 

 potencjał  adaptacji  do  różnych  grup  i  kontekstów,  jednak  jego  implementacja  w  systemie 

 szkolnym  wymagałaby  zmiany  paradygmatu  edukacyjnego.  Badania  ujawniły  również,  że 

 330 



 najistotniejszym  elementem  warsztatu  jest  proces  –  doświadczenie,  refleksja  i  droga,  a  nie 

 efekt  końcowy.  Edukacją,  zdaniem  uczestników  badań,  jest  filozofią,  nieskończonym 

 procesem,  samem  życiem;  jest  rodzajem  wspólnotowej  drogi,  w  której  uczestnicy  uczą  się  od 

 siebie  nawzajem  i  razem  z  nauczycielem/prowadzącym,  który  jest  towarzyszem,  poszukują 

 odpowiedzi  na  pytania  egzystencjalne,  twórcze  i  poznawcze.  Warsztat  twórczy  pokazuje,  że 

 edukacja  nie  musi  oznaczać  podporządkowania,  lecz  może  być  formą  wolności,  demokracji, 

 bezpieczeństwa  oraz  praktyką  samodoskonalenia  i  rozwijania  wrażliwości.  W  ten  sposób 

 warsztat  twórczy  pozwala  na  przełamanie  dominującej  logiki  systemu,  wskazując,  że  istota 

 edukacji tkwi nie w rywalizacji, lecz w budowaniu sensu, refleksji i wspólnoty doświadczeń. 

 Elementy  zabawy,  o  których  również  wspomniano  w  badaniach,  pokazują,  że  to  właśnie 

 proces,  a  nie  cel/wynik,  stanowi  największą  wartość  ludzkiej  aktywności.  Współczesna 

 kultura  i  edukacja,  została  podporządkowana  masowości,  społecznym  oczekiwaniom  i 

 „zaliczaniu  etapów”.  Powoduje  to,  że  sprowadzamy  życie  do  kolejnych  celów  do 

 osiągnięcia:  szkoła,  ocena,  dyplom,  kariera,  zarobek,  rodzina  itd.  W  takim  układzie  człowiek 

 przestaje naprawdę żyć, a jedynie realizuje narzucony scenariusz. 

 Tymczasem  twórczość  rozumiana  szerzej,  jako  fundamentalna  postawa  człowieka, 

 przypomina  nam,  że  sens  tkwi  w  chwili,  w  drodze,  w  działaniu  samym  w  sobie,  w 

 ciekawości  i  radości  odkrywania  i  kreowania.  To  właśnie  taki  proces  otwiera  przestrzeń 

 rozwoju,  wyzwala  ciekawość,  twórczą  naturę  i  autentyczne  doświadczenie.  Takie  spojrzenie 

 zbliża  nas  z  powrotem  do  życia  jako  autentycznego  doświadczenia,  a  nie  serii  zaliczeń,  gdzie 

 zapominamy  co  to  znaczy  być  człowiekiem.  Feyeranbed  pisał:  “Ani  nauka,  ani  racjonalność 

 nie  dają  uniwersalnych  wzorców  doskonało ści.  Tworzą  one  cząstkowe  tradycje,  nieświadome 

 swego  historycznego  pod łoża.”  (Feyerabend  ,1975,  s.  218).  Możliwe,  że  jako  cywilizacja  za 

 daleko  zaszliśmy,  próbując  wszystko  zracjonalizować.  Pokazuje  to  obecny  stan  edukacji  i 

 zagubienie  ludzi,  które  przekłada  się na  skalę  społeczeństw.  Mam  nadzieję, że  te  badania  i 

 doświadczenia  badanych  posłużą  jako  wgląd  na  nieco  inną  perspektywę  i  możliwą  odmienną 

 ścieżkę  edukacyjną  -  mniej  racjonalną  i  ustrukturalizowaną,  lecz  bardziej  nastawioną  na 

 głębsze relacje, filozofię, duchowość i wszechstronny rozwój. 

 Feyerabend  (2016)  podkreśla,  że  język  pisany,  zbyt  duża  racjonalizacja  umysłu  nie 

 zawsze  jest  dobrym  rozwiązaniem.  Pisze  (tamże,  s.77  :  “Grecy  –  z  pewnością  nie  najmniej 

 inteligentni  ludzie  na  Ziemi  –  sprzeciwiali  się  wprowadzeniu  języka  pisanego  do  literatury,  a 

 331 



 nawet  Platon  sprzeciwiał  się  wyłącznie  pisemnemu  przedstawianiu  problemów 

 filozoficznych.”  Sztuka  właśnie  jest  innym  rodzajem  języka  -  symbolicznym,  energetycznym, 

 którego  umysł  racjonalny  nie  zawsze  może  zrozumieć.  Dlatego  tak  ważne  jest  kształcenie 

 wrażliwości  i  zmysłów,  aby  móc  postrzegać  siebie  i  swoje  otoczenie  w  głębszym,  mniej 

 mechanicznym i bardziej świadomym  wymiarze. 

 Zakończenie 

 W  niniejszej  pracy  podjęto  próbę  ukazania,  że  sztuka  -  rozumiana  nie  w  wąskim  sensie 

 dziedziny  artystycznej,  lecz  jako  fundamentalny  i  naturalny  wymiar  ludzkiej  egzystencji  – 

 stanowi  istotny  komponent  zarówno  w  życiu  jednostki,  jak  i  w  procesie  edukacyjnym, 

 kulturowym  i  społecznym.  Refleksja  rozpoczęła  się  od  podstawowych  pytań  filozoficznych: 

 kim  jest  człowiek,  co  to  znaczy  być  człowiekiem  w  XXI  wieku,  jakie  są  potrzeby,  wyzwania 

 i  potencjał  ludzkiej  natury.  Analizując  te  zagadnienia,  zwrócono  uwagę  na  to,  że  sztuka  od 

 zarania  dziejów  towarzyszy  człowiekowi  jako  forma  poznania,  ekspresji,  kontemplacji  i 

 kontaktu  ze  światem,  a  także  jako  przestrzeń  do  zadawania  pytań,  budowania  znaczeń  i 

 kształtowania  tożsamości.  Pisząc  tę  rozprawę  wychodziłam  z  założenia,  że  dzisiejszy  świat 

 zdaje  się  być  zdominowany  przez  logikę,  tempo,  technologię  i  reakcje  nastawione  na  szybki 

 efekt.  Brakuje  w  nim  tego,  co  kiedyś  stanowiło  fundament  kultury  i  wspólnoty:  powolności, 

 jakości,  autentyczności,  braku  ego  i  szczerego  spotkania  z  drugim  człowiekiem.  Moim 

 zdaniem,  relacje,  oparte  na  dobru,  prawdzie  i  pięknie,  są  przestrzenią,  w  której  może 

 rozwijać  się  człowieczeństwo.  I  to  są  te  wartości,  które  od  zawsze  były  obecne  w  sztuce  i 

 które wciąż pozostają aktualne. 

 W  dalszej  części  pracy  skoncentrowano  się  na  roli  pedagoga.  W  tym  kontekście 

 współczesności  rola  pedagoga  również  nabiera  nowego  znaczenia.  Pedagog  był 

 rozpatrywany  tutaj  jako  osobą  towarzysząca  i  wspierająca  proces  rozwoju  i  kształcenia 

 jednostki.  Dziś,  kiedy  brakuje  punktów  orientacyjnych  i  wsparcia  emocjonalnego  oraz 

 psychicznego,  młodzi  ludzie  w  szczególności,  potrzebują  osobę,  która  potrafi  stworzyć 

 bezpieczne  warunki  do  rozwoju,  inspirować  oraz  przekazywać  wiedzę w  sposób  ciekawy. 

 Pedagog  w  tym  ujęciu  nie  prowadzi  hierarchicznie,  nie  ocenia,  ale  współuczestniczy, 

 332 



 otwierając  przestrzeń  do  wspólnego  poszukiwania.  Jego  zadaniem  nie  jest  kształtowanie 

 według  schematu,  lecz  nauczanie  poprzez  otwartość,  wrażliwość,,  twórczość,  uważność  i 

 autentyczność. 

 Sztuka  w  kontekście  edukacji  staje  się  przestrzenią  wolności,  wyjściem  z  ram  i 

 schematów,  strefą  bezpieczeństwa  i  demokracji,  a  zarazem  siłą  transformacyjną.  Jej  władza 

 nie  świadczy  o  dominacji  ani  o  kontrolu,  lecz  o  czymś  głębszym:  o  mocy,  która  potrafi 

 przemieniać  jednostki  i  wspólnoty,  tworzyć  nowe  perspektywy  i  sposoby  patrzenia  na  świat 

 oraz  otwierać przestrzeń dla tego, co jeszcze nieznane. 

 W  tej  rozprawie  pragnęłam  podzielić  się  swoim  światopoglądem,  w  którym  edukacja  i  sztuka 

 nie  są  odrębnymi  kategoriami,  lecz  wspólnym  doświadczeniem  egzystencjalnym,  w  którym 

 człowiek  konfrontuje  się  ze  światem  i  samym  sobą,  a  warsztat  twórczy  może  być  świetnym 

 narzędziem  syntezy  tych  dwóch  obszarów.  Ponieważ  sama  przeszłam  transformację  -  od 

 bycia  artystką  do  połączenia  tego  obszaru  z  edukacją,  pragnęłam  podzielić  się tym 

 spojrzeniem  i  podświetlić  ewentualne  dalsze  możliwości  i  działania.  Właśnie  dlatego  badania 

 własne  oparty  były  na  rozmowach  z  twórcami  metody  warsztaty  twórczego  oraz 

 kontynuatorami tej niszowej praktyki artystyczno-edukacyjnej. 

 Badania  udowodniły,  że  praktyka  edukacyjna  oparta  na  sztuce,  która  rozwija  intuicję, 

 pozytywnie  rozpatruje  błędy,  zachęca  do  poszukiwań  i  pytań,  jest  bardzo  wartościowa  w 

 kontekście  współczesnym.  Dzięki  twórczości  przypominamy  sobie,  że  nie  jesteśmy 

 maszynami,  lecz  ludźmi,  którzy  potrzebują  sensu  i  wspólnoty.  Badania  sugerują,  że  z  wyżej 

 wymienionych  powodów  sztuka,  jako  źródło  wolności,  głębi  i  autentyczności,  powinna  być 

 jednym z filarów współczesnej edukacji oraz życia społecznego. 

 Bardzo  ważnym  wnioskiem  płynącym  z  tej  pracy  jest  potrzeba  gruntownej  rewizji 

 współczesnych  celów  i  podejść  do  edukacji  –  nie  w  kierunku  jej  unifikacji,  ale  różnorodności 

 i  elastyczności.  Sztuka  powinna  stanowić  przestrzeń  edukacyjną,  która  nie  tyle  naucza,  co 

 umożliwia.  Dzięki  niej  człowiek  uczy  się  nie  tylko  czym  jest  świat,  ale  również  jak  chce  w 

 nim  być,  jaką  pełnić  rolę.  To  właśnie  w  tym  miejscu  rodzi  się  prawdziwa  edukacja  –  jako 

 “troska  o  duszę”  (J.Patočka,E.  Plunkett,  2022),  jako  forma  twórczego  życia  i  jako  droga  do 

 pełni człowieczeństwa. 

 Władza  sztuki  może  być  rozumiana  jako  moc  przemiany,  której  charakter  jest  niemal 

 alchemiczny.  Jak  pisał  Mircea  Eliade  (1974),  doświadczenia  sacrum  przywodzą   k 

 333 



 transcendencji,  k  przemianie  jakościowej  rzeczywistości;  podobnie  sztuka,  będąc  w  jakimś 

 sensie  przestrzenią  “sacrum”  potrafi  uczynić  ze  zwykłego  zdarzenia  coś,  co  nabiera  wymiaru 

 głębszego sensu, transcendencji i zmiany. 

 Słowa  Rilkego  (2010,  s.36)  w  niezwykle  subtelny  sposób  dotykają  tego,  co  leży  w  centrum 

 tej  rozprawy  -  pytania.  Pytanie  jawi  się  tutaj  istotą  procesu,  drogi  poznania,  nie  jest  ani 

 problemem, ani zadaniem  do szybkiego rozwiązania. 

 Jesteś  tak  młody,  wszystko  jeszcze  przed  tobą,  i  chciałbym  cię  prosić, 

 najlepiej  jak  potrafię  [...]  byś  był  cierpliwy  wobec  wszystkiego,  co 

 nierozstrzygnięte  w  twoim  sercu,  i  byś  spróbował  kochać  same  pytania 

 –  jak  zamknięte  pokoje,  jak  książki  napisane  w  obcym  języku.  Nie 

 próbuj  teraz  szukać  odpowiedzi:  nie  mogą  być  ci  dane,  bo  jeszcze  nie 

 zdołałeś  ich  przeżyć.  A  chodzi  o  to,  by  przeżyć  wszystko.  Na  razie  żyj 

 pytaniami.  Może  pewnego  dnia,  niepostrzeżenie,  przeżyjesz  się  do 

 odpowiedzi, gdzieś daleko, w przyszłości. 

 To  właśnie  sztuka  stwarza  przestrzeń,  w  której  pytania  nie  zawsze  muszą  być 

 rozwiązywane,  lecz  mogą  być  przeżywane.  Pytania  w  sztuce  nie  są  błędami,  są  znakiem,  że 

 coś  się  poruszyło,  że  powstało  napięcie,  które  domaga  się  refleksji.  Sztuka  pozwala  na 

 możliwość  wieloznaczności,  na  zanurzenie  się  w  pytaniu  bez  konieczności  wyjścia  z  niego  z 

 gotową odpowiedzią. 

 Współczesna  edukacja,  zbudowana  w  dużej  mierze  na  racjonalnym  porządku  i  logice 

 odpowiedzi,  uczy  nas  przede  wszystkim  znajdować  „poprawne”  rozwiązania.  Tymczasem 

 życie,  podobnie  jak  proces  twórczy,  nie  mieści  się  ani  w  schemacie,  ani  w  odpowiedzi 

 zamkniętej  –  ono  domaga  się  obecności,  czujności,  siły  i  odwagi  stawiania  pytań,  które 

 nierzadko  są  zbyt  złożone,  przeraźliwe  i  poważne  by  dać  im  miejsce  być.  Pytania  również 

 niosą  ze  sobą  pewne  ryzyko.  Ludzie  często  boją  się  ich  stawiać,  bo  mogą  doprowadzić  do 

 prawdy,  która  może  być  trudna,  niewygodna  czy  wręcz  przerażająca.  Prawda  potrafi  zburzyć 

 iluzje,  podważyć  bezpieczne  schematy,  odebrać  kłamliwe  poczucie  stabilności.  Jest  to 

 kolejny  dowód  na  to,  że  sztuka  ma  władzę,  ponieważ  nie  boi  się  prawdy.  Sztuka  ma  odwagę 

 334 



 mówić  o  tym,  o  czym  wolą  milczeć,  potrafi  odsłonić  to,  co  ukryte,  podświetlić  cienie, 

 podkreślić  ból.  Nie  czyni  tego  jednak  w  sposób  brutalny,  niszczący,  lecz  transformujący  - 

 prawda,  której  sztuka  dotyka,  staje  się  źródłem  rozwoju,  refleksji  i  przemiany.  Obecny  stan 

 edukacji  i  społeczeństwa  pokazuje,  że  człowieczeństwu  łatwiej  jest  czasem  trwać  w  pozorach 

 –  w  świecie  gotowych  odpowiedzi  i  narzuconych  narracji.  Sztuka,  dzięki  swojej  otwartości, 

 wieloznaczności  i  niedookreśloności,  umożliwia  jednostce  wyjście  poza  utarte  schematy, 

 spojrzenie  na  siebie  i  świat  z  innej  perspektywy,  przywraca  zdolność  do  zaciekawienia, 

 pogłębia  wrażliwość.  Twórczość  -  to  nie  tylko  działanie,  ale  i  sposób  istnienia  w  świecie.  W 

 jakimś  sensie, całe życie jest pytaniem – pytaniem o siebie, o innych, o roli, o sens, o świat. 

 Sztuka  jest  formą  egzystencjalnego  dialogu,  pokazuje,  że  można  się  przyglądać, 

 doświadczać,  próbować,  poszukiwać,  zadawać  pytania  wciąż  od  nowa.  Moim  zdaniem, 

 edukacja,  jeśli  ma  mieć  sens,  powinna  przestać  być  systemem  odpowiedzi,  a  stać  się 

 przestrzenią  drażniącą,  przestrzenią  otwartości  i  cierpliwego  dojrzewania  do  zrozumienia  i 

 świadomości.  Sztuka,  będąc  elementem  edukacji  może  pozwolić  ludziom  na  nie  tylko 

 różnorodne  formy  zdobywania  wiedzy,  lecz  przede  wszystkim  na  doświadczenie  własnego 

 człowieczeństwa  w  całej  jego  głębi  i  niejednoznaczności.  Władza  sztuki  to  więc,  w  szerszym 

 kontekście, także może być mocą przemiany nie tylko osobistej, a zbiorowej i kulturowej. 

 Carl  Gustav  Jung  (1995)  wskazywał,  że  sztuka  pozwala  przejść  do  wymiarów  głębszej 

 świadomości,  gdzie  jednostka  odkrywa,  że  jest  częścią  większej  całości.  Więc  sztuka  może 

 być  instrumentem  medytacji  nad  rzeczywistością,  poszukiwania  sensów,  wpisania  ludzkiego 

 doświadczenia  w  strukturę  świata.  Jung  (1993,  s.302)  pisze:  “Quod  natura  relinquit 

 imperfectum,  ars  perficit  („Co  natura  pozostawia  niedoskonałym,  doskonali  sztuka”)  — 

 powiada  alchemia.  Dopiero  człowiek,  „ja”,  w  niewidzialnym  akcie  stworzenia  dopełnił  ten 

 świat, nadał mu obiektywny byt.” 

 Cała  rozprawa  była  próbą  uchwycenia  wartości  sztuki  i  edukacji  w  perspektywie 

 nowoczesności,  w  kontekście  dynamicznie  zmieniającej  się  rzeczywistości.  Refleksje  i 

 analizy,  które  się  tu  pojawiły,  nie  mają  charakteru  zamkniętego,  są  raczej  jest  zaproszeniem 

 do  dalszego  namysłu  nad  rolą  człowieka  w  relacjach  pomiędzy  sztuką,  edukacją  a 

 społeczeństwem,  który  coraz  częściej  gubi  głębię  na  rzecz  pośpiechu,  powierzchowności  i 

 rywalizacji  -  dokąd  zmierzamy?  -  być  może,  jak  pisał  Rilke,  kiedyś,  pewnego  dnia, 

 niespodziewanie, dojdziemy do odpowiedzi. 

 335 



 Bibliografia 

 Arystoteles, Gromska D., (2024),  Etyka Nikomachejska  , Warszawa, PWN. 
 Arystoteles,  (1989),  Poetyka  ,  przeł.  i  oprac.  H.  Podbielski,  wyd.  2,  Wrocław, 
 zakład Narodowy  im. Ossolińskich 
 Arystoteles,  Wróblewski  W.,  Podbielski  H.,  (2010),  Etyka  wielka;  Poetyka  , 
 Warszawa, PWN. 
 Arystoteles, Leśniak K., (2009),  Metafizyka  , Warszawa,  PWN. 
 Aristoteles,  Krąpiec  M.  A.,  Maryniarczyk  A.,  Żeleźnik  T.,  (1986)  Metafizyka 
 t.I  , Lublin, Redakcja Wydawnictw KUL. 
 Arnheim  R.,  Chojnacki  M.,  (2011),  Myślenie  wzrokowe  ; 
 Gdańsk,Wydawnictwo Słowo/Obraz Terytoria. 
 Allen  R.,Turvey  M.,  (2006),  Wittgenstein  -  Theory  and  the  Arts  ,  New  York, 
 Routledge. 
 Babbie  E.,  Benaquisto  L.,(2002),  Fundamentals  of  social  research  ,  Boston, 
 Cengage Learning Inc. 
 Babbie  E.,  (2004),  Badania  społeczne  w  praktyce.  Warszawa,  Wydawnictwo 
 Naukowe PWN. 
 Bałdyga  M.,  (2006),  Warsztaty  twórczości  jako  konceptualna  struktura 
 edukacyjna  /  Praca  magisterska,  ASP  w  Poznaniu  (Obecnie  UAP  im. 
 Magdaleny Abakanowicz), Wydział Edukacji Artystycznej. 
 Bałdyga  J.,  (2001),  Projekt  warsztatowy:  ze  sztuką  wobec  sztuki.  w: 
 Olinkiewicz  E.  (red.)  Warsztaty  edukacji  twórczej,  Wrocław,  Wydawnictwo 
 Europa. 
 Banaszak  S.,  (2017),  Teoria  –  empiria  –  praktyka.  Status  metodologiczny  nauk 
 społecznych  ,  s.65-77,  Studia  Edukacyjne  nr  44,  Poznań,  Adam  Mickiewicz 
 University Press. 
 Banaszak  S.,  (2019),  Menedżerowie  w  społeczeństwie  współczesnym  ,  Poznań, 
 Wydawnictwo  Naukowe UAM. 
 Bauman  Z.,  (2008),  Wspólnota.  W  poszukiwaniu  bezpieczeństwa  w 
 niepewnym świecie  , przeł. Margański J.,  Kraków,  Wydawnictwo Literackie  . 
 Bauman Z.,  (2006),  Płynna Nowoczesność  , przeł. Kunz T., Warszawa, WL. 
 Berdyszak  J.,  (2001),  Warsztaty,  Kreacja,  Edukacja  ,  w:  E.  Olinkiewicz,  E. 
 Repsch,.  Warsztaty Edukacji Twórczej  , Wrocław, Europa. 
 Berdyszak  J.,  (2017),  Notatki  ,  w:Ponieobecność  Jana  Berdyszaka.  Szkicownik 
 nr.204, Dorota Folga-Januszewska, Ząbki, Apostolicum. 
 Berdyszak  M.,  (2009)  O  Edukacji,  8  Międzynarodowe  Warsztaty  Niepokoju 
 Twórczego,  „Kieszeń  Vincenta”,  Poznań,  Wydawnictwo  Centrum  Sztuki 
 Dziecka, Stowarzyszenie Artystyczno- Edukacyjne Magazyn. 
 Berdyszak  M.,  (2020),  Umiejętność  czekania  na  odpowiedzi…które  mogą 
 nigdy nie nadejść  ., red.Drewicz T., Poznań, UAP. 
 Berdyszak  M.,  (2021),  Dlaczego  warsztaty?  w:  Wieczorek  T.;  Pater-Ejgierd 
 N.,  20.  Międzynarodowe  Warsztaty  Niepokoju  Twórczego  “Kieszeń 
 Vincenta”, Poznań, Centrum Sztuki Dziecka w Poznaniu. 
 Berleant A., Stankiewicz S., Wilkoszewska K., (2011),  Wrażliwość I zmysły: 

 336 

https://lubimyczytac.pl/wydawnictwo/10230/wydawnictwo-literackie


 Estetyczna  Przemiana  świata  Człowieka  ;  Kraków,  Towarzystwo  Autorów  i 
 Wydawców Prac Naukowych Universitas. 
 Bernstein  L.,(2006),  Young  People's  Concerts  ,  New  York,  Bloomsbury 
 Publishing. 
 Betiuk  K.,  (2002),  Cykl  projektów  artystyczno-edukacyjnych  ,  w:Projekt 
 Edukacyjny,  red.Karolak  W.,  Goetzendorf-Grabowska  M.,  InSEA,  Łódź, 
 WSH. 
 Bereza H.,  (2018),  Alfabetyczność  , Warszawa, PIW. 
 Bielecka-Prus  J.,  (2020),  Badacz  jako  artysta,  artysta  jako  badacz.  Założenia 
 metodologiczne  działań  artystycznych  w  procesie  badawczym  ABR 
 (art-based-research  ),  w:  PSJ  Tom  XVI  Numer  2  ,  DOI: 
 http://dx.doi.org/10.18778/1733-8069.16.2.02 
 Biesta  G.,  (2013),  The  Beautiful  Risk  of  Education  ,  Routledge,  London  -  New 
 York. 
 Bishop  C.,  (2007),  Participation,  London,  Massachusetts,  Whitechapel 
 Ventures Limited, MIT Press. 
 Bishop C., (2023),  Artificial Hells  , New York, Verso  Books. 
 Boden  M.A.,(1994.)  What  is  creativity?  ,  w:  Dimensions  of  Creativity,  red. 
 Boden M.A.,17–118. Cambridge MA,The MIT Press. 
 Bogus  M.,  (2016),  Nasze  kunsztowanie  w  warsztatach  artystycznych, 
 projektach  twórczych,akcjach  plastycznych  i  podróżowaniu  wyobraźni  , 
 Częstochowo,  Wydawnictwo  im.  Stanisława  Podobińskiego  Akademii  im. 
 Jana Długosza w Częstochowie. 
 Bogucki  J.,(1983),  Sztuka  Polski  Ludowej,  Warszawa,  Wydawnictwo 
 Artystyczne i Filmowe. 
 Borev  J.B.,  (1985),  Теории,  школы,  концепци.(критические  анализы). 
 Xудожественная  рецепция  и  герменевтика  .(Teorie,  Szkoły,  Koncepcje. 
 Analizy  Krytyczne.  Recepcja  Artystyczna  i  Hermeneutyka)  Moskwa, 
 Nauka.(tłum. własne) 
 Bourdieu  P.,  Wacquant  L.  J.  D.,(2001),  Habitus,  illusio  i  racjonalność  ,  w: 
 Zaproszenie  do  socjologii  refleksyjnej,  Warszawa,  Oficyna  Naukowa, 
 s.100-131. 
 Bourriaud  N.,  (2012),  Estetyka  relacyjna,  tłum.  Białkowski  Ł.  Kraków, 
 Muzeum Sztuki Współczesnej MOCAK. 
 Błaszczyk  M.,  (2021),  Wobec  Pytania  O  sens  Ludzkiej  Egzystencji,  Filozofia 
 i Nauka, t.9,1, 377–384, PAN. 
 Brach-Czaina  J.,  (1984),  Etos  nowej  sztuki  ,  Warszawa,  Wydawnictwo 
 Naukowe PWN. 
 Brach-Czaina J., (2022),  Szczeliny istnienia  , Warszawa,  Dowody. 
 Brach-Czaina J., (2022),  Błony umysłu  , Warszawa, Dowody. 
 Brogowski  L.,(1990),  Sztuka  W  Obliczu  Przemian:  Książka  dla  uczniów  i 
 nauczycieli  Plastyki  W  Szkole  średniej,  a  także  Dla  Miłośników  Sztuki  ; 
 Warszawa, Wydawnictwa Szkolne i Pedagogiczne. 
 Brook,  R.,  (2019),  Jung's  Fantasies  of  Africa  and  Africa's  Healing  of 
 Analytical  Psychology  ,  International  Journal  of  Jungian  Studies  (2019)  1–20, 
 DOI: 10.1163/19409060-01101003 

 337 



 Brożek  A.,  (2017),  Piękno  i  prawda.  Esej  o  relacjach  między  sztuką  a  nauką  , 
 Kraków, Copernicus Center Press. 
 Bradley  D.,  (2001),  S.  Becket:  Waiting  for  Godot  ,  Cambridge,  Cambridge 
 University Press. 
 Bruner  J.,  Brzostowska-Tereszkiewicz  T.,  Brzezińska  A.,  (2010),  Kultura 
 Edukacji  ,  Kraków,  Towarzystwo  Autorów  i  Wydawców  Prac  Naukowych 
 Universitas. 
 Buber M., (1993),  Problem Człowieka  , tłum. Doktor  J., Warszawa, PWN. 
 Buber  M.,  (1992),  Ja  I  Ty  Wybór  Pism  filozoficznych  ,  Warszawa,  Inst. 
 Wydawn. Pax. 
 Bukowski  J.,  (1981),  Postawy  Wobec  Sztuki  Najnowszej  ,  Warszawa, 
 Wydawnictwo Szkolne i Pedagogiczne. 
 Bukowski  J.,  (1985),  Zrozumieć  sztukę,  s.67,  w:  Plastyka  w  szkole  2/1985, 
 Warszawa, Wydawnictwo Szkolne i Pedagogiczne. 
 Byszewski J., (1994),  Tutaj Jestem,  Warszawa, CSW  Zamek Ujazdowski. 
 Byszewski  J.,  (2009),  O  co  dzisiaj  warto  pytać?,  8  Międzynarodowe 
 Warsztaty  Niepokoju  Twórczego,  „Kieszeń  Vincenta”,  Poznań,  Wydawnictwo 
 Centrum Sztuki Dziecka, Stowarzyszenie Artystyczno- Edukacyjne Magazyn. 
 Byszewski  J.,  Parczewska  M.,  (2004),  Projektowanie  Sytuacji  Twórczych  , 
 Warszawa, In plus. 
 Cabak  M  .E.,  (2019),  Warsztat  Twórczy  Jako  Metoda  Edukacji  Artystycznej  na 
 wydziałach  nieartystycznych  .,  Lubelski  Rocznik  Pedagogiczny  ,  Lublin, 
 Uniwersytet Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie. 
 Castells,  M.  (1996).  The  rise  of  the  network  society  .  In  M.  Castells  (Ed.),  The 
 information  age:  Economy,  society,  and  culture  (Vol.  1,  pp.  45-60),  Oxford, 
 Blackwell Publishers. 
 Cappelli  P.,  (2015),  Will  College  Pay  Off?  A  Guide  to  the  Most  Important 
 Financial  Decision  You’ll  Ever  Make  ,  New  York,  Public  Affairs.  Chaker 
 A.N.,  (2017),  The  Finnish  Miracle  -  100  Years  of  Success  ,  Helsinki,  Alma 
 Talent Oy. 
 Creswell  J.W.,  (2013),  Projektowanie  badań  naukowych.  Metody  jakościowe, 
 ilościowe  i  mieszane  ,  tłum.Gilewicz  J.,  Kraków,  Wydawnictwo  Uniwersytetu 
 Jagielońskiego. 
 Davvetas  D.,  Smith  R.,  (1987),  Cy  Twombly:  Paintings,  Works  on  Paper, 
 Sculpture  , Michigan, Prestel-Verlag. 
 Day  C.,  (2017),  Competence-Based  Education  and  Teacher  Professional 
 Development  ,  in:  Competence-Based  Vocational  and  Professional  Education: 
 Bridging  the  Worlds  of  Work  and  Education  ,  ed.  M.  Mulder,  Cham, 
 Switzerland, Springer. 
 Dąbrowski K., (1979),  Dezintegracja pozytywna  , Warszawa,  PIW. 
 da  Vinci  L.,  Rzepińska  M.,  (1961),  Traktat  o  Malarstwie,  Wrocław,  Zakład 
 Narodowy im.  Ossolińskich. 
 de Bono E., (1995),  Naucz swoje dziecko myśleć  , Warszawa,  PRIMA. 
 de Bono E., (2001),  Z nowym myśleniem w nowe tysiąclecie  , Poznań, Rebis. 
 de Bono E., (2009),  Piękny umysł  , Warszawa, Studio  Emka. 
 de Bono E., (1999),  New thinking for the new millennium,  New York, Viking. 

 338 



 de  Botton  A.,  Armstrong,  J.,  (2021),  Art  as  therapy  ,  London,  Phaidon  Press 
 Limited. 
 de  Saint-Exupery  A.,  (1987),  Ziemia  Planeta  ludzi  ,  tłum.  Wiera  i  Zbigniew 
 Bieńkowscy, Warszawa, Państwowy Instytut Wydawniczy. 
 Denzin  N.  K.,  (1990),  Reinterpretacja  metody  biograficznej  w  socjologii. 
 Znaczenie  a  metoda  w  analizie  biograficznej  [w:]  red.  Włodarek  J., 
 Ziółkowski  M.  Metoda  biograficzna  w  socjologii.  przeł.  Nowakowska  N., 
 Warszawa–Poznań,  PWN. 
 Denzin  N.K,  Lincoln  Y.  S.,  (2009),  Metody  badań  jakościowych  t.I,  II,  red. 
 Podemski K., Warszawa, PWN. 
 Descartes  R.,  (2022),  Rozprawa  o  Metodzie  ,  tłum.  Boy-Żeleński  T., 
 Warszawa, Państwowy Instytut Wydawniczy. 
 Derrida  J.,  Kamuf  P.,  (2022).  Without  alibi  ,  California,  Stanford  University 
 Press. 
 Dewey  J.,  (2005),  Moje  pedagogiczne  credo.  Warszawa,  Żak  Wydawnictwo 
 Akademickie. 
 Dewey  J.,  (2005),  Szkoła  a  społeczeństwo  ,  tłum.  Czaplińska-Mutermilchowa 
 R., Warszawa, Wydawnictwo Akademickie Żak. 
 Dewey,  J.  (1975).  Sztuka  jako  doświadczenie  ,  przeł.  A.  Potocki.  Wrocław, 
 Ossolineum. 
 Dobiasz-Krysiak  M.,  (2024),  Pracownia.  Archiwum  odnalezione  ,  Olsztyn, 
 Instytut Północny im. W. Kętrzyńskiego. 
 Drucker  P.F.,  (1999),  Społeczeństwo  pokapitalistyczne  ,  tłum.  Grażyna  Kranas, 
 Warszawa,  Wydawnictwo Naukowe PWN. 
 Dybel  P.,  (  2020),  Rozum  I  Nieświadome:  Filozoficzne  Eseje  O 
 Psychoanalizie  , Kraków, TAiWPN Universitas. 
 Dybel P., (1995), Dialog i represja, Warszawa, PAN. 
 Ecco  U.,  (1973),  Dzieło  Otwarte.  Forma  i  nieokreśloność  w  poetykach 
 współczesnych,  tłum. Jadwiga Gałuszka, Warszawa,  Czytelnik, s. 25. 
 Eliot T.S., (1934),  The Rock  , New York, Harcourt,  Brace and Company. 
 Eriksen  T.  H.,  (2013),  Etniczność  i  nacjonalizm  ,  tłum.  B.  Gutowska-Nowak, 
 Kraków, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego. 
 Fettes  M.,  Blenkinsop  S.,  (2023),  s.9-17)Education  as  the  Practice  of 
 Eco-Social-Cultural  Change,Palgrave  Studies  in  Educational  Futures, 
 Gewerbestrasse, Springer Nature Switzerland AG. 
 Feyerabend  P.  K.,  (1975),  Przeciw  metodzie,  tłum.  Wiertlewski  S.,  Wrocław, 
 Siedmioróg. 
 Feyerabend P.K., (2016),  Philosophy of Nature  , Cambridge,  Polity press. 
 Fischer-Lichte  E.,  Borowski  M.,  Sugiera  M.,  (2008),  Estetyka 
 performatywności  , Kraków, Księgarnia Akademicka. 
 Flick  U.,  (2002),  An  introduction  to  qualitative  research  (wyd.  2),  London, 
 Sage. 
 Florczykiewicz  J.,  (2021),  Rola  sztuk  wizualnych  w  rozwoju  osobowości. 
 Edukacyjne  aspekty  sztuki  w  świetle  wybranych  koncepcji  z  zakresu 
 wychowania  estetycznego  (s.  11-27)  ,  w:  Sztuki  wizualne  w  edukacji  Cz.  1 

 339 



 Patrzę  -  widzę  -  wiem  /  Nowak  T.,  Florczykiewicz  J.  (red),  Siedlce,  Pracownia 
 Wydawnicza Wydziału Humanistycznego UPH. 
 Freinet  C.,  (1990),  Cooperative  learning  and  social  change  ,  David  C.,  Sivell 
 J.,Toronto, OISE Publishing. (tłum. własne) 
 Freud  S.,  (2021),  Wstęp  do  psychoanalizy,  Tłum.  S.  Kempnerówna,  W. 
 Zaniewicki.Warszawa, PWN. 
 Fromm  E.,  (2009),  Zapomniany  język.  Wstęp  do  rozumienia  snów  ,  baśni  i 
 mitów., tłum. Katarzyna Płaza,Kraków,  Vis-à-vis Etiuda. 
 Fromm  E.,  (2013),  The  anatomy  of  human  destructiveness  ,  New  York,  Open 
 Road Media. 
 Fromm E., (2023),  O sztuce miłości  , Poznań,  Rebis. 
 Gadamer  H.  G.,  (2003),  Język  i  rozumienie  ,  tłum.  i  posłowie  Dehnel  P.  , 
 Sierocka B. , Warszawa, Fundacja Aletheia. 
 Garoian  Ch.,  R.,  (1999),  Performing  pedagogy-  toward  an  art  of  politics,  New 
 York, State University of New York Press 
 Gasparski  W.,(1991),  Zrozumieć  Projektowanie  ,Warszawa,  Instytut 
 Wzornictwa Przemysłowego. 
 Giżycki  M.,  (2002),  Słownik  kierunków,  ruchów  i  kluczowych  pojęć  sztuki 
 drugiej połowy XX wieku  , Gdańsk, Słowo/Obraz/Terytoria. 
 Gloton  R.,  Clero  C.,  (1985),  Twórcza  aktywność  dziecka  ,  przekład  i 
 przedmowa  Wojnar I., Warszawa, WSiP. 
 Goethe  J.  W.,  Lam  A.,(2018.)  Faust:  Tragedii  Część  Pierwsza  I  Druga  , 
 Warszawa, Oficyna Wydawnicza ASPRA-JR. 
 Golka  M.,  (2017),  Międzykulturowe  wyzwania  i  wyznania  (11-26)  ,  Relacje 
 Międzykulturowe  Nr.1, Kraków, Instytut Studiów Międzykulturowych UJ. 
 Golka M.,(2008),  Socjologia sztuki  , Warszawa, Difin. 
 Golka M.,(1995),  Socjologia artysty  , Ars Nova, Poznań. 
 Góralski A., (1980),  Twórcze rozwiązywanie zadań  , Warszawa, PWN. 
 Grabska  E.,  Morawska  H.,(1969),  Artyści  o  sztuce.  Od  Van  Gogha  do 
 Picassa, Warszawa, PWN. 
 Gromkowska-Melosik  A.,  (2016),  Jednostka,  neoliberalizm  i  redukcjonizm 
 edukacji  współczesnej  ,  s.  107-115,  Studia  Edukacyjne  nr  41,  Poznań,  Adam 
 Mickiewicz University Press. 
 Gropius W., (1923),  Teoria i zasady organizacyjne Bauhausu  , w:Grabska E., 
 Morawska  H.,(1969),  Artyści  o  sztuce  :  od  van  Gogha  do  Picassa,  Warszawa, 
 PWN. 
 Grotowski  J.,  (1972),  Fragmenty  stenogramu  konferencji  prasowej  J. 
 Grotowskiego  Warszawa  1971  ,  uzupełnione  fragmentami  z  wystąpień  w 
 nowym  Jorku  1970,  (w:  Bukowski  J.,  (1981),  Postawy  Wobec  Sztuki, 
 Warszawa, Wydawnictwo Szkolne i Pedagogiczne. 
 Gurczyńska-Sady  K.,  (2015),  Czy  przestaniemy  być  ludzcy?  Kafka,  Arendt  i 
 Agamben,  w:  Przegląd  Filozoficzny.  Nowa  Seria,  Warszawa,  Komitet  Nauk 
 Filozoficznych  Polskiej  Akademii  Nauk,  Wydział  Filozofii  Uniwersytetu 
 Warszawskiego. 
 Gutek  G.L.,(2003),  Filozoficzne  i  ideologiczne  podstawy  edukacj  i,  Gdańsk, 
 Gdańskie Wydawnictwo Psychologiczne. 

 340 



 Harari  Y.N.,  (2018),  21  lekcji  na  XXI  wiek  ,  tłum.  Michał  Romanek,  Kraków, 
 Wydawnictwo Literackie. 
 Heidegger  M.,  (2012),  Kant  a  problem  metafizyki  ,  tłum.Bogdan  Baran, 
 Warszawa, Aletheia. 
 Hrehova  D.,  (2021),  Wspieranie  Kreatywności  Dzieci  Sztuką  ,  w:  Wieczorek, 
 T.,Pater-Ejgierd,  N.  20.  Międzynarodowe  Warsztaty  Niepokoju  Twórczego 
 “Kieszeń Vincenta”: Poznań, Centrum Sztuki Dziecka w Poznaniu. 
 Huizinga J.,(1985),  Homo Luden,  Warszawa,  Aletheia. 
 Hume, D. (1963),  Traktat o naturze ludzkiej  , t.I,  s. 5. Warszawa, PWN 
 Husserl  E.,  (1999),  Kryzys  nauk  Europejskich  i  fenomenologia 
 transcendentalna  , przeł S. Walczewska, Toruń, Rolewski. 
 Ionesco E., (1969),  Découvertes  , Genève, Skira. 
 Jakubowski  J.,  (2022),  Sytuacja  Edukacyjna  ,  Grupa  Trop,  Warszawa, 
 Wydawnictwo  MAjUS.  Jaspers  K.,  Tyrowicz  S.,  Lachowska  D.,  (1990), 
 Filozofia  Egzystencji:  Wybór  pism  ,  Warszawa,  Państwowy  Instytut 
 Wydawniczy. 
 Józefowski  E.  (1984),  Projektowanie  Graficzne,  Plastyka  w  szkole  Nr.2, 
 WSiP Zakłady Graficzne w Bydgoszczy. 
 Józefowski  E.,  (1987),  Możliwości  zastosowania  akcji  plastycznej  w  klasach 
 początkowych,  w:  Problemy  wychowania  przez  sztukę  ,  red.  A.  Meissner,  J. 
 Tomala, Rzeszów, Wyższa Szkoła Pedagogiczna. 
 Józefowski  E.,  Stefańska  A.,  Szabelska-Holeksa  M.,  (2012),  O  arteterapii, 
 Edukacji  I  sztuce-teksty  rozproszone  I  niepublikowane  ,  Poznań,  Wydawnictwo 
 Naukowe Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza. 
 Józefowski  E.,  Florczykiewicz  J.,  (2015)  Warsztat  Twórczy  Jako  Okazja 
 Rozwoju  podmiotowego  W  Przestrzeni  Sztuki:  Badania  nad  Edukacyjnym 
 Wymiarem Kreacji Wizualnej  , Wrocław, Drukarnia Jaks. 
 Józefowski,  E.  (2009),  Edukacja  artystyczna  w  działaniach  warsztatowych  – 
 na  podstawie  doświadczeń  własnych,  8  Międzynarodowe  Warsztaty 
 Niepokoju  Twórczego,  „Kieszeń  Vincenta”,  Poznań,  Wydawnictwo  Centrum 
 Sztuki Dziecka, Stowarzyszenie Artystyczno- Edukacyjne Magazyn. 
 Józefowski  E.,  (2012),  Arteterapia  w  sztuce  i  edukacji,  Praktyka  oddziaływań 
 arteterapeutycznych  z  zastosowaniem  kreacji  plastycznej  ,  Poznań, 
 Wydawnictwo Naukowe UAM. 
 Józefowski  E.,  (2017),  Warsztaty  Twórcze  przy  Kreacji  Plastycznej  jako 
 Doświadczenie Partycypacji w sztuce  , Warszawa, Difin  SA. 
 Jung  C.G.  (2011),  Archetypy  i  nieświadomość  zbiorowa,  przeł.  Reszke,  R., 
 Warszawa, Wydawnictwo KR. 
 Jung  C.G.  (1993),  Wspomnienia,  sny,  myśli,  przeł.  Robert  Reszke  i  Leszek 
 Kolankiewicz,  Warszawa, WROTA. 
 Juul  J.,  (2011),  „Nie”  z  miłości  Mądrzy  rodzice  –  silne  dzieci,  MIND, 
 Podkowa Leśna. 
 Godlewski  G.,  Kurz  I.,  Mencwel  A.,  Wójtowski  M.,  (2002),  Animacja 
 Kultury.  Doświadczenia  i  Przyszłość.  ,  Warszawa,  Instytut  Kultury  Polskiej 
 UW. 
 Gilpin W.,(2012),  Essays On Picturesque Beauty  , London,  Forgotten Books. 

 341 



 Hegel  G.  W.  F.,  (1975),  Aesthetics  ,  tr.  Th.  Knox,  Oxford,  Oxford  University 
 Press. 
 Heidegger  M.,(1992),  O  źródle  dzieła  sztuki,  przeł.  Fałkiewicz,  “Sztuka  i 
 Filozofia”, 1992, nr. 5. s.12. 
 Helguera  P.,  (2011),  Education  for  socially  engaged  art  ,  New  York,  Jorge 
 Pinto Books. (tłum własne). 
 Helguera P., (2012),  Art Scene  s, New York, Jorge Pinto  Books. (tłum własne). 
 Hill  A.,  (1945),  Art  versus  Illness:A  story  of  art  therapy  ,  London,  George 
 Allen and Unwin Ltd. 
 Hillman,  J.  (1996).  Samobójstwo  a  przemiana  psychiczna  (tłum.  D.  Rogalski). 
 Warszawa: KR. 
 Holland,  N.,  N.,  (2020),  Freud  on  Shakespeare  ,  PMLA,Cambridge  University 
 Press, https://doi.org/10.2307/460328 
 Husserl  E.,  (1993),  Kryzys  europejskiego  człowieczeństwa  a  filozofia  , 
 Warszawa, Aletheia. 
 Kaczmarek  J.,  (2001),  Joseph  Beuys  od  sztuki  do  Społecznej  utopii  ,  Poznań, 
 Wydawnictwo Naukowe UAM. 
 Kandinsky  W.,  (1935),  Sztuka  dzisiejsza  jest  jest  żywotna  bardziej  niż 
 kiedykolwiek  (1935),  w:Artyści  o  sztuce.  Od  Van  Gogha  do  Picassa,  (1969), 
 Grabska E., Morawska H., Warszawa, PWN. 
 Kandinsky  W.,  (1996),  O  duchowości  w  sztuce  ,  Łódź,  Państwowa  Galeria 
 Sztuki 
 Kant  I.,  (1991),  Idea  for  a  Universal  History  with  a  Cosmopolitan  Purpose  , 
 w  :  Kant,  Political  Writings  ,  ed.  Hans  Reiss,  trans.  H.B.  Nisbet,  Cambridge, 
 Cambridge University Press. 
 Kaprow  A.,  (1971),  Education  of  un-artist  ,  s.  97-109,  w:  Essays  on  the 
 Blurring  of  Art  and  Life,  2003,  red.  Kelley  J,  Berkeley,  University  of 
 California Press. 
 Karolak  W.,  (2004),  Projekt  Artystyczny,  Projekt  Edukacyjny,  Łódź,  Drukarnia 
 Akademicka IPT. 
 Karolak  W.,  (2005),  Warsztaty  Twórcze-Warsztaty  Artystyczne,  Kielce, 
 Jedność. 
 Karolak  W.,  (2018),  Sacrum  i  profanum.  Kreatywność  w  ponowoczesności, 
 w:Kreatywność  w  Ponowoczesności,  Karolak  W.,  Stasiak,  M.  K.,  Witerska  K, 
 Łódź, AHE. 
 Karpowicz  A.,  Parfianowicz  W.,  Xawery  S.,  (2018), 
 Awangarda/Underground.Idee,  historie,  praktyki  w  kulturze  polskiej  i  czeskiej  , 
 Kraków,  Wydawnictwa Uniwersytetu Jagiellońskiego. 
 Każmierczak  A.,  (1992),  Nauczanie  przez  stymulowanie  aktywności  twórczej  , 
 [w:] B. Śliwerski, Edukacja w wolności, Warszawa, Impuls. 
 Kaczmarek  J.,  (2001),  Joseph  Beuys.  Od  sztuki  do  społecznej  utopii  ,  Poznań, 
 Uniwersytet Adama Mickiewicza. 
 Knabb  K.,  (2007),  The  Situationist  International  Anthology  ,  Berkeley,  Bureau 
 of Public Secrets. 
 Kołakowski L., (2005),  Obecność Mitu  , Warszawa, Prószyński. 

 342 



 Konecki  K.,  (2019),  Kreatywność  w  badaniach  jakościowych.  Pomiędzy 
 procedurami a intuicją,  w: PSJ, Tom XV, Numer 3,  Łódź, Wydawnictwo UŁ. 
 Kokot  E.,  (2019),  Future  Artists  -  Alfabet  Współpracy  ,  Katowice,  Katowice 
 Miasto Ogrodów. 
 Kossak  J.,  (1974)  Wstęp,  w:  Albert  Camus,  Eseje,  przeł.  Guze  J.,Warszawa, 
 PIW.Kosyrz  Z.,  (1993),  Wychowanie  interpersonalne  ,  Warszawa,  Polskie 
 Stowarzyszenie Higieny Psychicznej. 
 Kościelecki  S.,  (1979),  Współczesna  koncepcja  wychowania  plastycznego  , 
 Warszawa, PWN. 
 Kostołowski A., (2005),  Sztuka i jej meta  , Kraków,  Bunkier Sztuki. 
 Kosuth  J.,(1991),  Art  After  Philosophy  and  after,  Collected  writings 
 1966-1990, red. Guercio G., Cambridge, The MIT Press. 
 Krajewski  M.  Schmidt  F.,  (2017)  Co  to  znaczy  być  artystą?  ,  w:  Kultura  i 
 społeczeństwo Nr.1, s.69-95. 
 Kulas  P.,  (2013),  Pomiędzy  autobiografią  a  biografią.  Biografia  literacka  jako 
 źródło  badań  socjologicznych  ,  Przegląd  Socjologii  Jakościowej,  9(4),  64–81. 
 https://doi.org/10.18778/1733-8069.9.4.05. 
 Kuźma  J.,  (2000),  Nauczyciele  przyszłej  szkoły  ,  Kraków,  Wydawnictwo 
 Naukowe Akademii Pedagogicznej. 
 Kundera  M.,  (1986),  L’art  du  roman  ,  w:  Poprzęcka  M.,  (1998),  O  złej 
 sztuce  ,Warszawa, Wydawnictwa Artystyczne i Filmowe. 
 Krepela  P.,  (2015),  Projekt  zabawek  w  środowiskach  czeskiej  awangardy 
 pierwszej  polowy  XX  wieku  ,  w:  Dziedzictwo  Awangardy  i  Edukacja 
 Artystyczna  -  pomiędzy  dziełem,  zdarzeniem  i  doświadczeniem,  red. 
 Moszkowicz M., Stano B., Kraków, Wydawnictwo Naukowe UP. 
 Kwiatkowska-Tubulewicz  B.,  (2016),  Sztuka  przyjazna  człowiekowi.  Świat 
 sztuki  współczesnej  -  świat  odbiorcy.  Próba  porozumienia  ,w: 
 Transdyscyplinarne  Studia  o  Kulturze  (i)  Edukacji  2016/11,  Warszawa, 
 Wydawnictwa UW. 
 Längle  A.,  (2003),  Analiza  egzystencjalna  —  poszukiwanie  zgody  na  życie, 
 Psychoterapia  2(125),  Kraków,  Komitet  Redakcyjno-Wydawniczy  Polskiego 
 Towarzystwa Psychiatrycznego. 
 Lebuda  I.,  Wiśniewska,  E.  (2009).  Wywiad  i  jego  zastosowanie  w  badaniach 
 twórczości  . W: M. 
 Karwowski  (red.),  Identyfikacja  potencjału  twórczego:  Teoria,  metodologia, 
 diagnostyka (s. 153–174). Warszawa, Wydawnictwo APS. 
 Leys  S.,  (2013),  The  Hall  of  Uselessness  ,  New  York,  The  New  York  Review 
 of Books. 
 Limont  W.,(1996),  Analiza  Wybranych  Mechanizmów  Wyobraźni:badania 
 eksperymentalne  , Toruń, Wydawnictwo Uniwersytetu Mikołaja  Kopernika. 
 Linkiewicz  E.,  (2014),  Sztuki  plastyczne  w  procesie  kształtowania  osobowości 
 i  postawy  otwartej  na  świat  ,  w:  U.  Szuścik,  E.  Linkiewicz  (red.),  "Sztuka, 
 edukacja,  kultura  :  z  teorii  i  praktyki  edukacji  artystycznej"  (S.  280-292). 
 Katowice, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego. 
 Łobocki  M.,  (2000),  Metody  i  techniki  badań  pedagogicznych,  Kraków, 
 Impuls. 

 343 



 Łobocki  M.,  (2003),  Teoria  wychowania  w  zarysie,  Kraków,  Oficyna 
 Wydawnicza Impuls. 
 Łobocki  M.,  (2010),  Wprowadzenie  do  metodologii  badań  pedagogicznych  , 
 Kraków, Oficyna Wydawnicza Impuls. 
 Lucero  J.,  Garoian  C.  R.,  (2011),  Ways  of  being:  Conceptual  art 
 modes-of-operation  for  pedagogy  as  Contemporary  Art  Practice  , 
 Philadelphia, Pennsylvania State University. 
 Łukaszewicz  R.M.,  (2002)  Studia  nad  alternatywami  w  edukacji  ,  Wrocław, 
 Fundacja Wolne inicjatywy edukacyjne. 
 Łukaszewicz  R.  M.,  (2010),  Wrocławska  Szkoła  Przyszłości  ,  Świeradów 
 Zdrój-Wrocław, Fundacja Wolne Inicjatywy Edukacyjne. 
 Lyotard  J-F.,(  1984),  The  Postmodern  Condition:  A  Report  on  Knowledge  , 
 tłum. Bennington G., Massumi B., Manchester University Press. 
 Majewska-Gałęziak  A.,(1998),  Metoda  warsztatowa  w  kształceniu 
 umiejętności interpersonalnych  , Katowice, Śląsk. 
 Marcela  M.,  (2020),  Jak  nie  spieprzyć  życia  swojemu  dziecku  ,  epub, 
 Warszawa, MUZA SA. 
 Marchlewski  J.,  (1901),  Chimeryczny  pogląd  na  stosunek  społeczeństwa  do 
 sztuki,  „Prawda” 1901, nr 19–20. 
 Martinez,  J.  E.  (2017).  The  Search  for  Method  in  STEAM  Education  .  Cham, 
 Springer International Publishing. 
 Maslow  A.,  (1976),  The  Farther  Reaches  of  Human  Nature  (The  Need  for 
 Creative People)  , London, Penguin books. 
 Maslow  A.H.,  Radzicki  J.,  Rzepa  T.,  Zych  A.  A.,  (2013)  Motywacja  I 
 osobowość  ; Warszawa, Wydawnictwo Naukowe PWN. 
 May R., (1994),  The courage to create  , New York, W. W. Norton & Co 
 Mazur P. S.,(2016),  Zarys podstaw filozofii człowieka  ,  Kraków, Ignatianum. 
 Melosik  Z.,  (2004),  Kultura  instant:  paradoksy  pop-tożsamości,  s.67-81, 
 w:Dydaktyka Literatury, 24, Zielona Góra, Uniwersytet Zielonogórski. 
 Mencwel  A.,  (2002).  Przyczyniać  się  pomału  .  W:  G.  Godlewski  i  in.  (red.), 
 Animacja  kultury.  Doświadczenie  i  przyszłość  .  Warszawa,  Instytut  Kultury 
 Polskiej, Uniwersytet Warszawski. 
 Merleau-Ponty  M.,  (1974),  Wątpienie  Cezane’a  ,  przeł.  Ochab  M.,  Twórczość, 
 1974, nr.10, s.92. 
 Miller  R.,  (1984),  Zespolenie  człowieka  ze  światem  jako  problem  edukacji 
 przyszłości  ,  s.  187-199  w:„Rocznik  Pedagogiczny”  t.  IX,  [w:]  Wychowanie 
 przez  świat  fikcyjny  dla  świata  rzeczywistego,  Rodziewicz  E.,  Cackowska  M., 
 (2001), Gdańsk, Wydawnictwo Uniwersytetu Gdańskiego. 
 Minchberg  M.,(2022),  Interdyscyplinarna  edukacja  przez  sztukę-  Budowanie 
 środowiska  estetycznego  wychowania  ,  Warszawa  Wydawnictwo  Akademii 
 Pedagogiki Specjalnej im. Marii Grzegorzewskiej. 
 Montessori  M.,  (1965),  Spontaneous  activity  in  education,  transl.  Simmonds 
 F  ., New York, Schocken Books. 
 Morawski  S.,(1985),  Sztuka  masowa  a  elitarna  w:  Na  zakręcie.  Od  sztuki  do 
 po-sztuki, Kraków, Wydawnictwo Literackie. 

 344 



 Mortkowiczowa  J.,  (1903),  O  wychowaniu  estetycznym  ,  Warszawa, 
 Wydawnictwo G. Centnerszwer i S-ka. 
 Mraβ  P.,  Tyrell  A.,  Urbanowicz  A.,  Waniek  H.,(2006),  Oneiron:  ezoteryczny 
 krąg artystów z Katowic  , Katowice, KOS. 
   Murray  H.A.,  (1969),  Vicissitudes  of  Creativity,  w:  red.  Anderson  H.H., 
 Creativity and its Cultivation,  New York, Harper. 
 Naisbitt  J.,  Naisbitt  N,  Philips  D.,  (2003),  High  tech,  high  touch  ,  Poznań,  Zysk 
 i S-ka. 
 Nęcka  E.,  Orzechowski  J.,  Szymura  B.,  (2013),  Trening  twórczości  ,  Sopot, 
 GWP. 
 Nowicka B. (2020),  Kodeks pomylonych,  Kołobrzeg, Biuro Literackie. 
 Okoń  W.,  (2004),  Nowy  słownik  pedagogiczny  ,  Warszawa,  Wydawnictwo 
 Akademickie Żak. 
 Ogonowska  A.,  (2012),  Społeczeństwo  spektaklu:  prekursorzy  i  ich 
 współczesne  dziedzictwo  intelektualne.w:  Przyszłość.  Świat-Europa-Polska  , 
 1  ,  red.  Prandecki  K.i,  Nawrot  K.,  s.14–26,  Warszawa,  Komitet  Prognoz 
 „Polska 2000 Plus” PAN. 
 Olbrycht  K.,  (2019),  Edukacja  kulturalna  jako  edukacja  do  wzrastania  w 
 człowieczeństwie.  Katowice, Wydawnictwo Uniwersytetu  Śląskiego. 
 Olinkiewicz  E.,  (2001),  Warsztat  -  co  to  takiego?  (red)  E.  Olinkiewicz,  E. 
 Repsch,.  Warsztaty Edukacji Twórczej  , Wrocław, Europa. 
 Ortega y Gasset J.,(2008),  Bunt Mas  , przeł. Nilkiewicz  P., Warszawa, Muza. 
 Ossolińska  K.,  Kycler  M.,  Pawelec  D.,  Warząchowska  B.,  (2018),  Sztuka 
 oprócz  życia  chwilą  pozwala  także  doznawać  wartości  wiecznych…  , 
 Katowice, Oficyna Wydawnicza Wacław Walasek. 
 Oyster C., (2002),  Grupy  , tłum.: Bezwińska-Walerjan  A., Poznań, Zysk i S-ka. 
 Ostolski  P.  R.,  (2021),  Kompetencje  metodyczne  nauczycieli  akademickich, 
 287--299,  w:  Nauczyciel  we  współczesnej  rzeczywistości  edukacyjnej,  red. 
 Kowalczuk  P.,  Zińczuk  M.,  Karpińska  A.,  Białystok,  Wydawnictwo 
 Uniwersytetu w Białymstoku. 
 Palka S., (2010),  Podstawy metodologii badań w pedagogice,  Gdańsk, GWP. 
 Pankowska  K.,  (2017),  Rozwój  polskiej  teorii  wychowania  estetycznego  – 
 prekursorzy  i  twórcy  ,  w:  Kwartalnik  Pedagogiczny,  NUMER  4  (246), 
 Warszawa, Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego. 
 Parczewska  M.,  (2010),  Przełamywanie  stereotypów  myślenia  i  działania  ,  w: 
 Informatyka  Gospodarcza  t.I,  red.  Zawiła-Niedźwiecki  J.,  Rostek  K., 
 Gąsiorkiewicz A., Warszawa,  C.H. Beck. 
 Parczewska  M.,  Byszewski  J.,  (  2002),  Dopełnienie  (Projektowanie  Sytuacji 
 Twórczych)  ,  w:  Animacja  Kultury.  Doświadczenia  i  Przyszłość.  Red.: 
 Godlewski  G.,  Kurz  I.,  Mencwel  A.,  Wójtowski  M.,  Warszawa,  Instytut 
 Kultury Polskiej UW. 
 Parczewska  M.,  Byszewski  J.,  (2004),  Projektowanie  sytuacji  twórczych  = 
 Designing  creative  situations  ,  Warszawa,  Centrum  Sztuki  Współczesnej 
 Zamek  Ujazdowski.  Laboratorium  Edukacji  Twórczej  przy  współpr.  z 
 Instytutem Kultury Polskiej Uniwersytetu Warszawskiego. 

 345 



 Parczewska  M.,  Byszewski  J.,  (2007),  Sztuka  współczesna  -  instrukcja 
 obsługi  =  Contemporary  art  -  instruction  manual  ,  Warszawa,  Centrum  Sztuki 
 Wspólczesnej, Zamek Ujazdowski. 
 Parczewska  M.,  (2014),  Animacja  przez  lupę  i  lunetę  ,  w:  Sztuka+Animacja; 
 Projekty  z  Ogólnopolskiej  Giełdy  Projektów  2013,  ,  red.  Stańczuk-Sosnowska 
 A, Krupa J., Warszawa,  Narodowe Centrum Kultury. 
 Parnasow-Kujawa  M.,  (2015),  Oczywiste  w  teorii,  trudne  w  praktyce, 
 Poradnik  metodyczny,  red.:  Sikorska  K.,  Edukacja  Kulturowa  t.2  Centrum 
 Kultury „Zamek”, Poznań, Centrum Praktyk Edukacyjnych. 
 Parnasow-Kujawa  M.,  (2020),  Znane,  a  jednak  wyjątkowe  ,  w:19 
 Międzynarodowe  Warsztaty  Niepokoju  Twórczego,  „Kieszeń  Vincenta”, 
 Poznań, Centrum Sztuki Dziecka. 
 Potocka  M.  A.  ,(2013),  PUBLICZNY  SENS  SZTUKI  W  KONTEKŚCIE 
 PARADYGMATU,  w:  Estetyka  i  Krytyka  30  (3/2013),  red.  Czakon  D.,  M. 
 Malec I., Tendera P, Kraków,  Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego. 
 Patočka  J.,  Plunkett  E.,  Chvatík  I.,  Zucker  A.,  (2022),  The  selected  writings  of 
 Jan Patočka: Care for the Soul  ; Bloomsbury Academic.  London, 2022. 
 Patočka  J.,  (2002),  Plato  and  Europe  ,  Stanford  CA,  Stanford  University 
 Press. 
 Papert  S.,  (1993),  The  children's  machine:  Rethinking  school  in  the  age  of  the 
 computer,  New York, Basic Books. 
 Pelikán  J.,  (1992),  The  idea  of  the  university:  A  reexamination  ;  London ,  Yale 
 University Press,. 
 Perkowska-Klejman  A.,  (2013),  Modele  refleksyjnego  uczenia  się,  w: 
 Teraźniejszość  –  Człowiek  –  Edukacja  Nr.  1(61),  s.  75-90,  Wrocław,  WN 
 DSW. 
 Pilch  T.,  Bauman  T.,  (2010),  Zasady  badań  pedagogicznych.  Strategie 
 ilościowe i jakościowe,  Warszawa, Żak. 
 Piotrowski  K.,(2017),  Obywatel  sentymentalny.  Janusz  Bogucki  w  „totalnej 
 niemożliwości”  ,  w  :PRL-owskie  re-sentymenty,  red.  Kisielewskiej  A., 
 Kostaszuk-Romanowskie  M.j,  Kisielewskiego  A.,  s.  197-211,  Gdańsk, 
 KATEDRA. 
 Pogorzelska,  M.,  (2017),  Sto  lat  metody  projektów  w  Polsce  ,  Biuletyn  Historii 
 Wychowania, (36),Poznań, Wydawnictwo Poznańskiego Przyjaciół Nauk. 
 Poprzęcka  M.,  (1998),  O  złej  sztuce  ,Warszawa,  Wydawnictwa  Artystyczne  i 
 Filmowe. 
 Plato,  Regner  L.,  (2004),  Protagoras  ,  Warszawa,  Wydawnictwo  Naukowe 
 PWN. 
 Platon, Witwicki Wł., (1999),  Dialogi  t. II, , Kęty,  Wydawnictwo Antyk. 
 Plińska  W.,  (2021),  Sprawczość  Sztuki,  Kraków,  Wydawnictwo  Naukowe 
 Uniwersytetu pedagogicznego. 
 Popek  S.,  (2016),  Mechanizmy  aktywności  twórczej  człowieka  w  świetle 
 interakcyjnej teorii psychologicznej,  Lublin, Anales. 
 Read  H.,( 1982),  Sens Sztuki  , Warszawa,  PWN. 
 Rembierz  M.,  (2021),  Sztuka  wobec  przemijania:  "formy  tracone"  w 
 malarstwie  Tadeusza  Króla,  w:Jabłoński  M.,  (red.):  Człowiek  w  poszukiwaniu 

 346 



 prawdy  :  prace  dedykowane  Profesorowi  Stanisławowi  Głazowi  SJ  z  okazji 
 70-lecia  urodzin  i  50-lecia  życia  zakonnego,  Kraków,  Wydawnictwo  Naukowe 
 Uniwersytetu Ignatianum w Krakowie. 
 Remiszewska  Z.,  (2018),  Prowokowanie  do  aktywności  twórczej  dziecka  we 
 Wrocławskiej  Szkole  Przyszłości,  Studia  Z  Teorii  Wychowania  TOM  IX: 
 2018 NR 4(25), Opole,  Uniwersytet Opolski. 
 Reyes  J.  D.,  (2018),  Why  Socially  Engaged  Art  Can’t  Be  Taugh  t,  in  Art  as 
 Social  Action  ,  eds.  Sholette  G.,  Bass  Ch.,  Social  Practice  Queens,  New  York, 
 Allworth Press. 
 Rhinehart L., (2010),  Księga est  , Gliwice, Wydawnictwo  Złote Myśli. 
 Rilke  R.M.  (2010),  Listy  do  młodego  poety,  tłum:  Nowotniak  J.,  Warszawa, 
 Czuły Barbarzyńca. 
 Robertson  J.,  Hutton  D.,  Colburn  C.,  Harmansah  O.,  Kjellgren  E.,  Koontz  R., 
 Lee  H.L.,  Luttikhuizen,  Lee  Palmer  A.,  Sloboda  S.,  Visonà  M.,  (2022),  The 
 History  of  Art:  A  Global  View.  1300  to  the  Present  ,  London,  Thames  & 
 Hudson. 
 Robinson  K.,  Aronica  L.,  Baj  A.,  (2015),  Kreatywne  Szkoły:  Oddolna 
 Rewolucja, Która Zmienia edukację  , Kraków, Wydawnictwo  Element. 
 Rogers  C.,  (1995),  On  Becoming  A  Person:  A  Therapist's  View  on 
 Psychotherapy,  Humanistic  Psychology,  and  the  Path  to  Personal  Growth  , 
 New York, HarperOne. 
 Rosołowicz  J.,  (1962),  Teoria  funkcji  formy,  w:  Świat  neutralny  ,  Gniezno, 
 Galeria B. 
 Sansi  R.,  Strathern  M.,  (2016),  Art  and  Anthropology  After  Relations  ,  s. 
 425–439,  Journal  of  Ethnographic  Theory  HAU  ,  6(2),  Chicago,  University  of 
 Chicago Press. 
 Ruiz  D.J.  (2003),  The  Shaman's  Path  to  Freedom:  A  Toltec  Wisdom  Book  ,  San 
 Antonio, Hierophant Publishing 
 Sałdan  S.,  O.,,  (2014),  Światopogląd  Johanna  Wolfganga  Goethego  i 
 antropozofia  Rudolfa  Steinera  ,  Prace  Naukowe  Akademii  im.  Jana  Długosza 
 w Częstochowie. Edukacja Muzyczna, nr 9, s. 149-158. 
 Samoraj  M.,  (2017),  Rozwój  polskiej  teorii  wychowania  estetycznego  – 
 prekursorzy  i  twórcy  (s.139-151),  w:  Kwartalnik  Pedagogiczny  NUMER  4 
 (246), Warszawa, Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego. 
 Sansi  R.,  (2015),  Art,  anthropology  and  the  gift  ,  London,  Bloomsbury 
 Academic. 
 Sawyer  R.  K.,  (2022),  The  Cambridge  Handbook  of  the  Learning  Sciences  , 
 Cambridge,  Cambridge University Press. 
 Schacter  R.,  (2008),  An  ethnography  of  iconoclash.  An  investigation  into  the 
 production,  consumption  and  destruction  of  street-art  in  London,  s.  35–61., 
 Journal of Material Culture  , 13(1), London, SAGE. 
 Schiller,  F.,  Prokopiuk,  J.  and  Krońska,  I.  (1972)  Listy  O  Estetycznym 
 Wychowaniu Człowieka i Inne Rozprawy,  Warszawa, Czytelnik. 
 Schneider  A.,  Wright  C.,  (2010),  Between  Art  and  Anthropology. 
 Contemporary Ethnographic Practice  , New York,Berg  Publishers. 

 347 



 Shollete  G.,Bass  Ch.  (2018),  Art  as  Social  Action.  An  Introduction  to  the 
 Principles  &  Practices  of  Teaching  Social  Practice  Art  ,  New  York,  Skyhorse 
 Publishers 
 Schopenhauer  A.,  (1995),  Świat  jako  wola  i  przedstawienie,  t.2.  przeł  J. 
 Garewicz, Warszawa, PWN. 
 Serres  M.,  (1997),  The  Troubadour  of  Knowledge  ,  transl.  Sh.  Glaser,  W. 
 Paulson, Michigan, University of Michigan Press, Ann Arbor. 
 Sikorska,  K.,  (2012),  Sztuka  jako  projekt  edukacyjny?  ,  w  :  Edukacja 
 kulturalna jako projekt publiczny  , Poznań, Galeria  Miejska Arsenał. 
 Skarga B., (2007),  Człowiek to nie jest piękne zwierzę  ,  Kraków, Znak. 
 Skarga B., (2005),  Kwintet  metafizyczny, Kraków,  Universitas. 
 Skolimowski  H.,  (1991),  Medytacje  ,  Wrocław,Wrocławska  oficyna 
 wydawnicza Astrum. 
 Skolimowski  H.,  (2012),  Piękno  jako  potrzeba  ludzka  ,  Estetyka  i  Krytyka 
 5(2/2003), Kraków,  Instytut Filozofii - Uniwersytet  Jagielloński  . 
 Skorupka  A.,  (2007),  Sokratesa  i  Bodhidharmy  „uczona  niewiedza”  w  świetle 
 recentywistycznej  teorii  poznania  ,  Folia  Philosophica  25,  151-159,  Łódź, 
 Wydawnictwo  Uniwersytetu  Łódzkiego.  Sławek  T.,  (2002),  Antygona  w 
 Świecie  Korporacji:  Rozważania  O  Uniwersytecie  I  Czasach  Obecnych  , 
 Katowice, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego. 
 Sławek  T.,  (2017),  Edukacja  Jako  Tworzenie  I  Podtrzymywanie  Kultury 
 Nadziei,  Rocznik Pedagogiczny 40/2017, Warszawa, PAN. 
 Sławek,  T.  (2021)  A  Jeśli  nie  trzeba  się  uczyć...  Katowice,  Wydawnictwo 
 Uniwersytetu Śląskiego, p. 13. 
 Śliwerski B., (2019),  Pedagogika  , Warszawa, PWN. 
 Słomczyński M., (1969),  “Od tłumacza”  w.: J. Joyce  Ulisses, Warszawa, PIW. 
 Stachura E., (2000),  Wiersze pozostałe,  Toruń, C&T  Crime & Thriller. 
 Staff L.,(1909),  Igrzysko,  Kraków, Drukarnia Narodowa w Krakowie. 
 Steiner,  R.,  (2004),  Human  values  in  education  ,New  York,  Anthroposophic 
 Press. 
 Stoppard T., (1975), Travesties, London, Faber and Faber. 
 Stróżewski W., (1983),  Dialektyka Twórczości  , Kraków,  PWM. 
 Szmidt K., (2013)  Pedagogika Twórczości  , Gdańsk, GWP 
 Szmidt K.,( 2008),  Trening Kreatywności  , Gliwice, Helion. 
 Szmidt K., (2003),  Dydaktyka twórczości  , Kraków,  Impuls. 
 Schwartz,  B.  (2004).  The  paradox  of  choice:  Why  more  is  less  ,  New  York. 
 Ecco. 
 Suchodolski B.,(1985),  Kim jest człowiek?  , Warszawa,  Wiedza Powszechna. 
 Suzuki  D.T.,  (2022),  Wprowadzenie  do  Buddyzmu  Zen  ,  Kraków,  Vis-à-vis 
 Etiuda. 
 Szulc  W.,  (2011),  Arteterapia  Narodziny  Idei  Ewolucja  Teorii  Rozwój 
 Praktyki  , Warszawa, Difin. 
 Szułczyński  A.J.,  (2021),  Wartość  godności  człowieka  jako  czynnik 
 integrujący  podmioty  edukacji  ,  w:  Edukacja  w  przestrzeni  społecznej  - 
 paradygmaty zmian  , Białystok, Wydawnictwo Uniwersytetu  w Białymstoku 

 348 

http://cejsh.icm.edu.pl/cejsh/element/element/bwmeta1.element.cejsh-9639f329-14dd-4592-b98c-3ae7ecffc722


 Szymański  M.  J.,(2021),  Zmiana  społeczna  a  edukacja  przyszłości  (s.  21–35)  , 
 [w:]  Karpińska  A.,  Borawska-Kalbarczyk  K.,  Szwarc  A.  (red.),  Edukacja  w 
 przestrzeni  społecznej  –  paradygmaty  zmian  ,  Wydawnictwo  Uniwersytetu  w 
 Białymstoku, Białystok. 
 Szymański M. S., (2000),  O metodzie projektów  , Warszawa, ŻAK. 
 Szymczak  A.,  Strzemieczna  E.,(2024),  Porównanie  systemów  edukacyjnych 
 państw OECD  , Warszawa, Instytut Badań Edukacyjnych. 
 Tatarkiewicz W.,  (1978),  Parerga  , Warszawa, PWN. 
 Tatarkiewicz  W,  t.1  Estetyka  Starożytna.  Historia  Estetyki  ;  Zakład  Narodowy 
 im. Ossolińskich: Wrocław, 1962. 
 Tatarkiewicz W.,(1982),  Dzieje sześciu pojęć  , Warszawa,  PWN. 
 Teodorczyk  T.,  (2021),  Płacz  Cykady  ,  Brzeg,  K.I.T.  Stowarzyszenie  żywych 
 Poetów. 
 Teodorczyk  T.,  (2023),  Psychologia  pisana  żartem  ,  Warszawa,  Wydawnictwo 
 naukowe Scholar. 
 Tilghman  B.R.,  (2006),  Language  and  painting,  border  wars  and  pipe 
 dreams  ,  w:  Allen  R.,Turvey  R.  M.,  Wittgenstein  -  theory  and  the  art,  New 
 York, Routledge. 
 Tołstoj  L.  (1980),  Co  to  jest  sztuka?(Что  такое  искусство?),  Kraków, 
 Wydawnictwo Literackie. 
 Thagard  P.,  Stewart  T.  C.,  (2010),  The  AHA!  experience:  creativity  through 
 emergent  binding  in  neural  networks.  ,  Cognitive  Science  ,  35  (1),1–33,  New 
 Jersey, Cognitive Science Society. 
 Toffler A., (1984),  Future shock  , New York, Bantam  Books. 
 Ulich R.,  (1961),  Philosophy of education  , New York,  American Book Co. 
 Vopel  K.W.,  (2004),  Warsztaty  -  skuteczna  forma  nauki.  80  Porad  dla 
 moderatorów,  Kielce, Jedność. 
 Vygotsky  L.S.,  (1978),  Mind  in  society:  The  development  of  Higher 
 Psychological Processes  , London, Harvard University  Press. 
 Vygotsky  L.,  (1997),  Educational  Psychology  ,  tr.  Silverman  R.,Boca  Raton, 
 St. Lucie Press 
 Wagner  T.,  (2000),  How  schools  change:  lessons  from  three  communities 
 revisited  (2nd ed.), New York, Routledge Falmer. 
 Wagner  I.,  (2015),  Producing  Excellence.  The  Making  of  Virtuosos  ,  Rutgers 
 University Press, New Brunswick, New Jersey, London. 
 Waloszek  D.,  (2002),  Kulturowy  kontekst  edukacji.  Twórczość  –  zabawa  ,  w: 
 Wybrane  zagadnienia  edukacji  artystycznej  dzieci  i  młodzieży,  red. 
 Kataryńczuk-Mania L., Karcz J , Zielona Góra, Uniwersytet Zielonogórski. 
 Walczak  M.,  (2011),  Intuicja  jako  typ  poznania,  wiedzy  i  dyspozycji,  w.: 
 Zagadnienia Naukoznawstwa 2 (188), Lublin, PAN. 
 Weychert  M.,  (2019),  Niewidzialność  czy  eskapologia?  W  stronę  użytkowania 
 Lucimia,  Konteksty,  nr. 4 (327), s.30, Warszawa,  Instytut Sztuki PAN. 
 Whitehead A.N., (1967),  Adventure of Ideas  , New York,  The Free Press. 
 Wittgenstein  L.,  (2014),  O  pewności  ,  przełożył:  Chwedeńczuk  B.,  Warszawa, 
 Aletheia. 
 Wojnar I., (1984),  Sztuka Jako Podręcznik Życia  , Warszawa,  NK. 

 349 



 Wojnar I., (2000),  Humanistyczne intencje edukacji  ,  Warszawa, Żak. 
 Wojnar  I.,(1965),  Wychowanie  przez  sztukę  ,  Warszawa,  Zakłady  Wydawnictw 
 Szkolnych. 
 Wolk  A.R.,  (2011),  Wasting  Minds:  Why  Our  Education  System  Is  Failing  and 
 What We Can Do About It  , Alexandria VA, ASCD. 
 Woolf, V., (1985)  Moments of Being  , New York, Harcourt  Brace, & Co. 
 Zinker  J.,  (1991),  Proces  twórczy  w  terapii  Gestalt,  Materiały  Laboratorium 
 Psychoedukacji  ,  red.:Santorski  J.,  Grażyński  R.,  Lutoński  P.,  Tomaszczyk  Z., 
 Warszawa, Jacek Santorski & Co Agencja Wydawnicza 
 Żłobicki  W.,  (2010),  Edukacja  holistyczna  w  podejściu  Gestalt  :  o  wspieraniu 
 rozwoju osoby  , Kraków, Impuls. 

 Źródła internetowe 

 Adamek  S.,  (1999),  Edukacja  twórcza  a  terapia  plastyczna  ,  w:Nauczyciel  i 
 Szkoła  1  (6),  122-127.Dostęp:30.09.2023. 
 https://bazhum.muzhp.pl/media/texts/nauczyciel-i-szkoa/1999-tom-1-6/naucz 
 yciel_i_szkola-r1999-t1_6-s122-127.pdf  ,  Dostęp:30.10.2023. 
 Allen  G.,  (2024),  Spielwagen,  Dostęp:05.01.2025 
 https://daddytypes.com/2010/06/28/ost-some_spielwagen_pop-up_playground 
 s_in_berlin.pp. 
 Allan  D.,  (2005),  Andre  Malraux  and  the  Modern,  Transcultural  Concept  of 
 Art  ,  Literature  &  Aesthetics  15  (1):79-98  (2005)  ,  Dostęp:  15.08.2022 
 https://openjournals.library.sydney.edu.au/index.php/LA/article/view/5070 
 Anderson  L.,  2014,  Autoetnografia  analityczna  ,  „Przegląd  Socjologii 
 Jakościowej”, tom X, nr 3. 
 Lee  D.,  (2013),  How  the  Arts  Generate  Social  Capital  to  Foster  Intergroup 
 Social  Cohesion  ,  s.  4-17  The  Journal  of  Arts  Management,  Law  and  Society 
 43, 10.1080/10632921.2012.761167. 
 Arystoteles  (2022),  Poetyka,  przeł.  Siedlecki  S.,  WOLNE  LEKTURY,  Dostęp: 
 15.02.2025  https://wolnelektury.pl/katalog/lektura/arystoteles-poetyka.html 
 Bokieniec M.,  (2023),  Wykład “Estetyka codzienności” 
 https://www.youtube.com/watch?v=t2ULUswAgQM. Dostęp: 05.06.2023. 
 Byszewski J., (2014),  Mistrz i Uczeń,  Rozmowa z Januszem  Byszewskim, 
 http://1na1.e.org.pl/janusz-byszewski/, dostęp: 29.11.2024. 
 Byszewski J., (2016), Konferencja Koalicji Kultury 18/11/2016 
 https://www.youtube.com/watch?v=67MA4xf93Z0. Dostęp: 09.10.2024. 
 Duchamp  M.,(1957),  The  creative  act.  Dostęp: 
 12.02.2023(https://monoskop.org/images/7/7c/Duchamp_Marcel_1957_1975_ 
 The_Creative_Act.pdf). 
 Eisner  E.W.,  (1984),  The  kind  of  schools  we  need,  pp.  1–12.  Interchange  , 
 15(2), doi:10.1007/bf01191860.  Dostęp: 13.02.2023 
 Emin,  T.  (2023),  Conversations:  Tracey  Emin  and  Martin  Gayford  |  White 
 Cube  (no  date)  White  Cube  Contemporary  . 
 https://www.youtube.com/watch?v=t2Hi2VfGRjE  (Dostęp:  30  December 
 2024). 

 350 



 Giroux  H.,  (2019),  All  education  is  a  struggle  over  what  kind  of  future  you 
 want  for  young  people  ",  YouTube,  Dostęp  08.09.2024: 
 https://www.youtube.com/watch?v=LCMXKt5vRQk 
 Jakubowski J., (2022),  Przyszłość, Która Już Jest Teraz, 
 https://sytuacjaedukacyjna.pl/przyszlosc-ktora-juz-jest-teraz-jacek-jakubowski 
 /Jakubowski  J.,  (),  -Jacek  Jakubowski  -  Projekty  z  pasji  -  Rozmawiają  Jacek 
 Jakubowski  oraz  Marcin  Guzik  YouTube  . 
 https://www.youtube.com/watch?v=h07Zou3_BCU&t=619s  (Dostęp: 
 01.03.2024). 
 Jodorowsky  A.,(2017),  Conferencia  COMPLETA  de  Alejandro  Jodorowsky: 
 Congreso  Mente  Superconsciente  2017  ,Y  ouTube  : 
 https://www.youtube.com/watch?v=xvguwWW3heo&t=1s  (Dostęp:  04  July 
 2024). 
 Jarmuszczak  M.  (2013).  Między  tajemnicą  a  życiem  w  prawdzie: 
 filozof-heretyk  Jan  Patočka  .  „The  Polish  Journal  of  the  Arts  and  Culture”,  5,  s. 
 187–195.  Dostęp: 13.10.2023 
 Kacperczyk  A.,  (2014),  Autoetnografia  –technika,  metoda,  nowy  paradygmat? 
 O metodologicznym statusie autoetnografii  , PSJ Tom  X Numer 3. 
 Krajewski  M  .,  (1997),  Strategie  upowszechniania  sztuki  w  Polsce  w  latach 
 1956-1989  .  Na  przykładzie  Galerii  Krzywe  Koło,  Galerii  Foksal  i  Gruppy, 
 Rozprawa  Doktorska,  Poznań,  UAM,  Repozytorium  AMUR,  Dostęp  12.09. 
 2023.https://repozytorium.amu.edu.pl/items/47d7e93e-3b19-4f35-9da3-86bf8 
 bcd59ea 
 Łukaszewicz  M.,  (2009),  Szkoła  to  marzenie  rzucone  rzeczywistości,  aby 
 uległa.  Rozmowa  z  prof.  Ryszardem  M.  Łukaszewiczem,  Kukowka  I. 
 http://dzikiezycie.pl/archiwum/2009/wrzesien-2009/szkola-to-marzenie-rzuco 
 ne-rzeczywistosci-aby-ulegla-rozmowa-z-prof-ryszardem-m-lukaszewiczem. 
 Dostęp: 13.04.2023 
 Lucero  J.  R.  (2011),  Ways  of  being:  conceptual  art  modes-of-operation  for 
 pedagogy  as  contemporary  art  practice  ,  The  Pennsylvania  State  University, 
 Dissertation: https://etda.libraries.psu.edu/files/final_submissions/12799 
 Marcel  M.,  (2020),  Wyrzuć  czerwony  długopis.  Z  Mikołajem  Marcelą 
 rozmawia  Dominika  Wantuch,  „Wolna  Sobota”,  dodatek  do  „Gazety 
 Wyborczej”, 8–9 sierpnia 2020, s. 30. Dostęp: 3.12.2024. 
 Melosik  Z.,  (2012)  ,  Uniwersytet  I  komercjalizacja.  Rekonstrukcja  Zachodniej 
 Debaty,  s.21-33,  w:  Kultura-Społeczeństwo-Edukacja  no.  1, 
 https://doi.org/10.14746/kse.2012.1.02.  Dostęp: 10.05.2023 
 Moreno  R.,  (2023),  Incorporating  Arts-Based  Pedagogy:  Moving  Beyond 
 Traditional  Approaches  to  Teaching  Qualitative  Research  ,  w:Teaching  & 
 Learning Inquiry The ISSOTL Journal, DOI: 10.20343/teachlearninqu.11.15, 
 Dostęp: 10.02.2024 
 Kiereś  H.,  (1994),  Klasyczna  Teoria  Sztuki  ,  U  źródeł  tożsamości  kultury 
 europejskiej,  s.201–218.w:Człowiek  w  Kulturze  6-7,  151-183,  Lublin.Dostęp: 
 09.07.2023. 
 https://bazhum.muzhp.pl/media/texts/czowiek-w-kulturze/1995-tom-6-7/czlo 
 wiek_w_kulturze-r1995-t6_7-s151-183.pdf 

 351 



 Rogoziecki  R.,(2021),  Stefana  Morawskiego  wizja  sztuki  masowej  i  estetyzacji 
 świata  –  uwagi  krytyczne  ,  s.  783-801,  Przegląd  Kulturoznawczy,  DOI 
 10.4467/20843860PK.21.054.14971.  Dostęp: 13.06.2024. 
 Rottenberg  A.,(2024),  Anda  Rottenberg  –  „Rozrzut”,  Fundacja  Olgi 
 Tokarczuk,  https://www.youtube.com/watch?v=k4FIVQukxS0,  dostęp: 
 12.01.2025. 
 Rottenberg A., (2023),  Rozmowa YT, “Po co nam sztuka” 
 https://www.youtube.com/watch?v=v5lT-y9cjiQ, dostęp - 20.07.2024. 
 Patyk  R.,  (1999),  Obcy  Czy  ‘w  Stronę  Świata  Zwrócony’?  Rzecz  o  Obcości  u 
 Alberta  Camus  ,  Pisma  Humanistyczne  1,  27-38,  bazhum.muzhp.pl,  dostęp: 
 15. 06. 2023. 
 Parnasow-Kujawa M., (2022),  Cała nadzieja w sztuce  - Arteterapia  . 
 https://calanadziejawsztuce.pl/ D. Śmiałowski, J.  Pawłowska.  Dostęp: 
 15.02.2022. 
 Pietrasik  A.,  Słodkowski  P.,  (2021),  Upowszechnianie  kultury  w  PRL  w  latach 
 50  —  na  styku  praktyki  i  ideologii.  Przypadek  wystaw  objazdowych  ,  Magazyn 
 Szum,  wgląd  - 
 10.06.24:https://magazynszum.pl/upowszechnianie-kultury-w-prl-w-latach-50 
 -na-styku-praktyki-i-ideologii-przypadek-wystaw-objazdowych/. 
 Dostęp: 17.12.2023 
 Pobojewska, prof. A. (2019)  O dialogu - spotkanie  filozoficzne, YouTube  . 
 https://www.youtube.com/watch?v=wp4EfQvgAUY&t=602s,(Dostęp: 
 07.072024). 
 Platon  (2018),  Teajtet  -  za…  Pycka  Waldemar,  2018,  s.18,  W  Obronie 
 Sokratesa,  Lublin, ISBN 978-83-932485-5-1,  Dostęp:  13.02.2023 
 PWN  Encyklopedia,  Definicja  pojęcia  "człowiek"  /  człowiek,  informacje  z 
 Encyklopedii  PWN  : 
 https://encyklopedia.pwn.pl/szukaj/cz%C5%82owiek.html  (Dostęp:7.02. 
 2023). 
 PWN  Encyklopedia,  Definicja  pojęcia  "edukacja"  /  edukacja,  Encyklopedia 
 PWN:  https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/edukacja;3896542.html,  (Dostęp: 
 7.02. 2023). 
 PWN  Encyklopedia  ,  Definicja  pojęcia  "pedagogika"  /  pedagogika, 
 Encyklopedia  PWN: 
 https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/pedagogika;3955414.html  (Dostęp: 
 February 7, 2023). 
 PWN  Encyklopedia,(2023),  Definicja  pojęcia  "sztuka"  /  sztuka,  informacje  z 
 Encyklopedii  PWN:  https://encyklopedia.pwn.pl/szukaj/sztuka.html  (Dostęp: 
 8.02,2023). 
 PWN  Encyklopedia,(2023),  Definicja“Człowiek”,  Encyklopedia  PWN: 
 https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/czlowiek;3889799.html,  Dostęp:  01.06. 
 2023. 
 PWN Encyklopedia, (2023),  Definicja  “  Edukacja”, Encyklopedia  PWN: 
 https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/edukacja;3896542.html#:~:text=%5B%C5 
 %82ac.,kszta%C5%82towanie%20okre%C5%9Blonych%20cech%20i%20um 
 iej%C4%99tno%C5%9Bci.,  Dostęp:  01.06. 2022. 

 352 



 PWN Encyklopedia, (2022),  Definicja  “  Pedagog”, Encyklopedia  PWN: 
 https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/4011594/pedagog.html,  Dostęp:  01.06. 
 2022 
 PWN  Encyklopedia,  (2024),  Definicja  Kreatywność,  Kreatywny,  Twórczość 
 Słownik  języka  polskiego  PWN  ., 
 https://sjp.pwn.pl/slowniki/kreatywno%C5%9B%C4%87.html,  Dostęp  04 
 czerwca 2024. 
 PWN  Encyklopedia,  (2023),  Definicja  “  Sztuka”,  informacje  z  Encyklopedii 
 PWN:  źródło  wiarygodnej  i  rzetelnej  wiedzy  .: 
 https://encyklopedia.pwn.pl/encyklopedia/sztuka.html Dostęp  09.03.23. 
 PWN  Encyklopedia,  (2023),  Definicja  “  Piękno”,  Encyklopedia  PWN: 
 https://encyklopedia.pwn.pl/haslo/piekno;3957085.html,(Dostęp - 27.06.23). 
 PWN  Encyklopedia,(2023),  Definicja  “  warsztat”  -  synonimy,  przykłady 
 użycia  .  (n.d.).  PWN.  https://sjp.pwn.pl/slowniki/warsztat.html,  Dostęp  20. 
 03.2023. 
 PWN  Encyklopedia,  (2023),  Definicja  “  pracownia”  -  definicja,  synonimy, 
 przykłady  użycia.  (n.d.).  PWN.  https://sjp.pwn.pl/slowniki/pracownia.html 
 15.03.2023. 
 PWN  Encyklopedia,  (2023),  Definicja,  Definicja  “błąd”  –  Słownik  języka 
 polskiego  PWN, 
 https://sjp.pwn.pl/sjp/blad;2445263.html#:~:text=1.,%2C%20liczenia%2C%2 
 0wymowy%20itp.%C2%BB, Dostęp 15.04.2023. 
 Słownik  Merriam-Webster,  (2025),  Play  definition  &  meaning 
 Merriam-Webster  .  https://www.merriam-webster.com/dictionary/play  (Dostęp: 
 21. 01. 2025). 
 Sorensen  B.E.,  (2013),  Beyond  Tradition:  Culture,  Symbolism,  and 
 Practicality  in  American  Indian  Art.  Journal  of  American  Indian  Education  Nr 
 25.  Dostęp  23.04.2022: 
 https://tribalcollegejournal.org/beyond-tradition-culture-symbolism-and-practi 
 cality-in-american-indian-art/ 
 Sławek  T.,(2023),  Nie  bez  Reszty.  O  potrzebie  niekompletności  ,  18.07. 
 2023,Podcast Spotify -dostęp - 20.10. 2024 
 Sławek T., (2018),  wykład “W stronę rozumu i oka (FILOLOGIA), 
 https://www.youtube.com/watch?v=x8sNmCChAcY&t=1s,  dostęp  21.  05. 
 2022 
 Słownik  Cambridge,  (2024),  Definicja  ‘Creativity’,  The  Cambridge 
 Dictionary.  Vale,  D.,  Mullaney,  S.  and  Hartas,  L., 
 https://dictionary.cambridge.org/pl/dictionary/english/creativity,  Dostęp 
 04.04.2024. 
 Słownik  MDBG,  (2023),  Definicja  ART,  MDBG  English  to  Chinese 
 dictionary,  https://www.mdbg.net/chinese/dictionary?page=worddict&email= 
 &wdrst=0&wdqb=art (Dostęp 09.03.23). 
 Stephen  A.,  (2019),  Bauhaus  Now!,  exhibition  catalogue,  Dostęp:  20.10.2024: 
 https://issuu.com/ashlee.baldwin/docs/bauhaus_now 
 Stojanović  D.,  (2017),  Educational  Turn  in  Art:  Turning  art  into  the 
 production  of  a  new  knowledge  ,  w:  Educational  Turn  in  Art:  Turning  Art  iInto 

 353 



 the  Production  of  a  New.  Knowledge.  Theory  and  history  of  arts,  UDC 
 7.01:37  s.  56-63. 
 (https://scindeks-clanci.ceon.rs/data/pdf/2334-8666/2017/2334-86661705056S 
 .pdf) Dostęp: 03.04.2023. 
 Suchodolski  B.,  (1991),  Rozmowa  z  Profesorem  Bogdanem 
 Suchodolskim  ,„Kwartalnik  Pedagogiczny”  1991,  nr  3,  s.  9–10,  Dostęp: 
 03.04.2023. 
 Szot  W.,  (2024),  Dlaczego  cały  świat  wali  na  Vermeera,  a  cała  Polska  na 
 Łempicką.  "Muzea  jak  hollywoodzkie  studia"  .,  Gazeta  Wyborcza,  Rozmowa 
 Wojciecha  Szota  z  prof.  Marią  Poprzęcką  ukazała  się  5  maja  2023  roku., 
 Dostęp: 06.01. 2025. 
 Tzara  T.,  (1918),  Dada  Manifesto  1918  ,  University  of  Pennsylvania,  Dostęp 
 12,01,2024:https://writing.upenn.edu/library/Tzara_Dada-Manifesto_1918.pdf 
 Wielechowska  K.,  (2005),  Od  Teatru  Do  Rytuału,  Od  Rytuału  Do  Teatru... 
 „bachantki”  Eurypidesa,  „murzyni”  Geneta,  w:  Kultura  i  społeczeństwo  Nr.4, 
 s.85-105, doi: 10.35757/KiS.2005.49.4.6, Dostęp 13.05.2023. 

 Akty prawne 

 MEN  (2024),  Podstawowe  kierunki  realizacji  polityki  oświatowej  państwa  w 
 roku  szkolnym  2024/2025.  Ministerstwo  Edukacji  Narodowej.  DKOTC 
 WNP.4092.3.2024.AMA. Warszawa, 12 czerwca 2024 r. 

 Inne 

 Byszewski  J.,  (1989),  Katalog  VIII  Biennale  sztuki  dla  dziecka  ,  Poznań,  CSW  w 
 Warszawie. 
 Kolb  D,  Mc  Leod  S.,  (2010).  Kolb  -  Learning  Styles 
 https://cei.hkust.edu.hk/sites/default/files/content/simplypsychology_kolb_lear 
 ning_styles.pdf  Dostęp 12.04.2021 
 Parnasow-Kujawa  M.,  (2019),  Opracowanie  dydaktyczne  dr  Magdaleny 
 Parnasow-Kujawy,kierownika  autorskiej  Pracowni  Projektów  i  Działań 
 Twórczych UAP im. Magdaleny Abakanowicz ,( wgląd: 10.02.2019) 
 pARTner, (1984),  Program pARTner, 1984, BWA, Wrocław. 
 Smużny  W.,  Grupa  Działanie,  (2024),  Materiał  z  wystawy  retrospektywnej  W. 
 Smużnego  ,Toruń, ZPAP, 2024. 
 Stowarzyszenie  artystyczno-edukacyjne  Magazyn  (2023), 
 https://stowarzyszeniemagazyn.org/?utm_source=chatgpt.com,  Dostęp 
 13.05.2023. 

 354 


