
Dr hab. Maciej Bała, prof. ucz.  

UKSW 

 

Maciej Mróz, „Moralność sztucznych agentów”, rozprawa doktorska, UAM, Wydział 

Teologiczny, Poznań 2025 

 

Rozprawa doktorska Macieja Mroza podejmuje pytanie, które w filozofii techniki i 

etyce AI ma dziś rangę pytania granicznego: czy i w jakim sensie sztuczne systemy decyzyjne 

mogą być podmiotami moralnymi, a zatem bytami, którym przypisuje się nie tylko skuteczność 

działania, lecz także odpowiedzialność, normatywną sprawczość oraz zdolność do rozumienia 

powinności. Praca jest formalnie osadzona w dyscyplinie nauk teologicznych, lecz jej rdzeń 

argumentacyjny stanowi filozoficzna analiza pojęć: agencji, intencjonalności, wolności, 

odpowiedzialności i normatywności. Autor świadomie przyjmuje metodę egzegetyczno-

krytyczną, rekonstruując stanowiska, a następnie je oceniając za pomocą narzędzi takich jak 

rekonstrukcja logiczna, kontrprzykłady i równowaga refleksyjna, uzupełniając ten aparat 

elementami podejścia fenomenologicznego i hermeneutycznego. 

Tym, co nadaje pracy szczególną wartość filozoficzną, jest konsekwentna próba 

odsłonięcia ukrytych założeń, które stoją za językiem „moralnych maszyn” i „agentów 

moralnych”. Autor pokazuje, że spór o moralność sztucznych agentów nie jest w pierwszym 

rzędzie sporem technicznym, lecz sporem o to, czym jest moralność oraz jaki typ bytu może 

być jej nosicielem. Jest to w istocie spór metaetyczny i antropologiczny, w którym powracają 

klasyczne napięcia między zewnętrznością i wewnętrznością działania, między opisem 

zachowania a rozumieniem sensu, a także między regułą a żywą praktyką. Już sama diagnoza, 

że w obszarze AI terminy „wartość” czy „dobro” zmieniają znaczenie w zależności od rejestru 

(etycznego lub inżynierskiego), prowadzi autora do podstawowego pytania: co to znaczy, że 

algorytm jest „dobry”, i czy „dobro” może zostać zredukowane do parametru. 

W rozdziale pierwszym autor buduje fundament pojęciowy poprzez analizę definicji 

sztucznej inteligencji oraz konsekwencji, jakie niosą. Ta część, choć ma charakter 

wprowadzający, spełnia funkcję filozoficznie istotną: ujawnia, że definicje AI kształtują 

wyobrażenia o tym, co jest (a co nie jest) inteligencją i sprawczością. Rozważania o teście 

Turinga i o współczesnych modelach generatywnych nie służą tu jedynie historycznej narracji, 

lecz stają się punktem wyjścia do krytyki behawioryzmu poznawczego, który skłonny jest 

utożsamiać inteligencję i moralność z ich zewnętrzną manifestacją. Autor słusznie wydobywa 

ryzyko epistemiczne polegające na tym, że płynność językowa i przekonujące uzasadnienia 



generowane przez systemy mogą wywoływać wrażenie rozumienia i intencjonalności. W tym 

miejscu praca włącza się w klasyczną debatę o rozróżnieniu między kompetencją a 

zrozumieniem, przypominając, że pomyłka w tym rozróżnieniu nie jest niewinna, lecz może 

stać się „coraz bardziej niebezpieczna”, ponieważ przenosi ciężar z rozumienia na perswazję i 

skuteczność. 

Rozdział drugi rozwija pojęcie sztucznej agencji, przy czym jego znaczenie filozoficzne 

polega na wykazaniu, że „agencja” nie jest terminem jednowymiarowym. Autor opisuje 

stopniowalność i progowość sprawczości oraz rozróżnia agencję funkcjonalną, zbiorową i 

rozproszoną, a w tle stale powraca napięcie między sprawczością jako zdolnością inicjowania 

skutków a sprawczością jako zdolnością bycia odpowiedzialnym za sens i normatywny ciężar 

działania. To rozróżnienie ma kluczowe znaczenie dla całej rozprawy, ponieważ pozwala 

rozbroić popularny skrót myślowy: skoro system „działa autonomicznie”, to „jest 

odpowiedzialny”. Autor pokazuje, że autonomia techniczna i autonomia moralna nie są tym 

samym, a próby ich utożsamienia są konsekwencją antropomorfizacji oraz 

funkcjonalistycznego przesunięcia kryteriów. 

Najbardziej wyraźne starcie filozoficzne rozprawa rozgrywa w rozdziale czwartym, 

gdzie autor przeciwstawia funkcjonalistyczną koncepcję moralności „standardowym” ujęciom 

sprawczości moralnej. Funkcjonalizm, jak pokazuje autor, zakłada, że do agencji moralnej 

wystarczą odpowiednie zdolności funkcjonalne lub obserwowalne zachowania, nawet jeśli brak 

świadomej intencji, wolnej woli w sensie mocnym czy cech duchowych. Wersja inżynierska 

funkcjonalizmu jest atrakcyjna, ponieważ pozwala „ominąć” spory metafizyczne i skupić się 

na tym, co mierzalne. Autor bardzo trafnie zauważa jednak, że ta oszczędność ontologiczna ma 

cenę: usuwa z pola widzenia to, co w moralności wydaje się „nadające znaczenie moralne” 

samej sprawczości, czyli prawdziwe rozumienie, autentyczny wybór, relację do wartości, 

emocjonalno-egzystencjalne zaangażowanie oraz odpowiedzialność w sensie nie tylko 

przypisania skutków, lecz poczucia powinności. 

W tej linii krytyki pojawia się szczególnie mocna intuicja, którą autor wiąże z pojęciem 

„moralnych zombie”: bytów, które wykazują zachowania moralne bez „życia moralnego”, a 

więc bez wewnętrznej perspektywy normatywnej. Ta figura jest filozoficznie nośna, ponieważ 

pokazuje, że sam opis „poprawnego” zachowania nie przesądza o tym, czy mamy do czynienia 

z moralnością, czy tylko z jej imitacją. Z perspektywy metaetycznej jest to powrót do pytania, 

czy normatywność da się zredukować do regularności behawioralnej albo do optymalizacji, czy 

też ma ona nieredukowalny wymiar „powinności” i „uzasadnienia”, którego nie da się 

uchwycić w samym wejściu-wyjściu systemu. 



Na tym tle bardzo dobrze wypada analiza moralnego testu Turinga. Autor nie traktuje 

tej koncepcji jako ciekawostki historycznej, lecz jako modelowego przykładu tego, jak 

behawioryzm próbuje obejść spory etyczne poprzez przeniesienie kryterium moralności na 

nieodróżnialność konwersacyjną w rozmowie o moralności. Autor rekonstruuje założenia MTT 

i pokazuje, że problem testu nie leży wyłącznie w jego praktycznych ograniczeniach, lecz w 

samym pomyśle zastąpienia moralności jej perswazyjnym opisem. Wykorzystana krytyka 

Arnolda i Scheutza wzmacnia ten punkt: test oparty na naśladownictwie miesza zdolność 

mówienia o moralności z posiadaniem kompetencji moralnej, premiuje czarną skrzynkę i z 

definicji nie wymaga integralności procesu od percepcji przez ocenę po działanie; co więcej, 

tworzy paradoksalną zachętę do „oszustwa” jako warunku zdania testu, a więc czyni z 

moralności praktykę, której miarą jest zdolność do zwodzenia rozmówcy. W rezultacie autor 

trafnie wykazuje, że kryteria behawioralne nie tylko nie wystarczają, ale mogą wręcz 

deformować rozumienie moralności. 

Istotnym pogłębieniem filozoficznym jest włączenie do dyskusji perspektywy 

Lévinasowskiej. Autor wydobywa, że etyka u Lévinas’a nie jest przede wszystkim funkcją 

zdolności podmiotu do rozumowania i wyboru, lecz strukturą odpowiedzi na wezwanie Innego, 

która w pewnym sensie „podważa moją wolność” i ma charakter asymetryczny. W tym świetle 

moralna podmiotowość jawi się raczej jako wrażliwość i podatność na roszczenie Innego, a nie 

jako zestaw sprawności obliczeniowych. Włączenie tej perspektywy jest cenne, ponieważ 

demaskuje ograniczenie wielu projektów etyki maszyn: nawet jeśli maszyna potrafi obliczyć 

„właściwy” wybór, pozostaje pytanie, czy w ogóle znajduje się w egzystencjalnej sytuacji 

etycznej, w której rodzi się sumienie i odpowiedzialność. Autor sugeruje, że symulacja troski 

nie jest jeszcze byciem „roszczonym” przez Innego i że to właśnie ten wymiar relacyjno-

fenomenologiczny ginie w funkcjonalistycznych listach kontrolnych. 

Jednocześnie rozprawa nie poprzestaje na krytyce. Autor uczciwie rekonstruuje również 

argumenty bardziej „przychylne” maszynom, w tym inspiracje stanowiskiem Dennetta, gdzie 

moralność rozumiana jest jako praktyczne rozwiązanie problemów koordynacyjnych, a wolna 

wola w sensie kompatybilistycznym ma postać zdolności do samokontroli i refleksji, nie zaś 

metafizycznej „niezdeterminowanej” mocy wyboru. Z filozoficznego punktu widzenia jest to 

ważne, ponieważ pozwala uchwycić, że spór o moralność maszyn zależy od tego, jak  

rozumiemy moralność: czy jako system reguł i kompetencji, czy jako egzystencjalną formę 

życia, w której powinność jest wewnętrznie przeżywana. 

Najbardziej oryginalny wkład autora ujawnia się jednak w części poświęconej 

twórczemu wymiarowi działania moralnego. Autor przekonująco pokazuje, że dominujące w 



debacie AMA – deontologia, konsekwencjalizm i etyka cnót – bywają w praktyce 

implementacyjnej upraszczane do schematów opartych na regułach i na optymalizacji działań, 

podczas gdy znaczna część tradycji filozoficznej rozumie moralność nie jako mechaniczne 

stosowanie zasad, lecz jako twórczą odpowiedź na sytuacje bezprecedensowe. Włączenie 

Bergsona, Tischnera i Wojtyły pozwala autorowi opisać akt moralny jako proces 

samostworzenia, w którym podmiot nie tylko realizuje normy, lecz także kształtuje własną 

tożsamość moralną. Autor trafnie wydobywa u Bergsona rozróżnienie między moralnością 

„zamkniętą” a „otwartą” oraz związek autentycznego działania moralnego z kreatywną emocją 

i generowaniem nowych możliwości, a nie z presją społeczną czy kalkulacją. Wątek Tischnera 

wzmacnia rozumienie moralności jako „samokompozycji”, gdzie wybory etyczne tworzą 

człowieka, a nie tylko skutki, zaś analiza Wojtyły pozwala uchwycić moralność jako 

szczególny typ przyczynowości związanej z samostanowieniem, która przekracza determinizm 

materialny i prostą optymalizację. 

Ta część rozprawy ma dalekosiężne implikacje dla etyki AI. Jeżeli bowiem moralność 

w istotnym sensie zawiera moment twórczego przekraczania danych warunków, to projekt 

„obliczania moralności” staje się projektem kategorialnie błędnym: miesza stosowanie reguł z 

wytwarzaniem sensu i wartości. Autor konsekwentnie sugeruje, że maszyny mogą 

reprodukować wzorce i generować pozory nowości, ale prawdziwa kreatywność – rozumiana 

jako przekroczenie algorytmicznej rekombinacji – może okazać się dla nich nieosiągalna, a 

przez to także pełnia moralnego działania pozostaje poza ich zasięgiem. To rozpoznanie 

stanowi mocny, filozoficznie ambitny argument przeciwko redukcjonizmowi, który próbuje 

sprowadzić moralność do zestawu procedur. 

W tym miejscu warto podkreślić jeszcze jedną zaletę pracy. Autor pokazuje, że nawet 

jeśli udałoby się zbudować systemy zachowujące się „moralnie”, pozostaje problem 

normatywnej motywacji i niezawodności, co w debatach o alignment i „pośredniej 

normatywności” ujawnia się jako trudność zapewnienia, by system realizował zamierzone cele 

bez „niezablokowanego sposobu wykorzystania” czy błędnej interpretacji procesu. 

Filozoficznie oznacza to, że moralność nie jest jedynie kwestią celu, lecz także sposobu bycia 

w świecie, a więc formy życia, w której sens powinności nie jest zewnętrznie narzuconą 

funkcją. 

Choć rozprawa Macieja Mroza prezentuje wysoki poziom erudycji filozoficznej i 

imponującą znajomość współczesnej literatury z zakresu etyki sztucznej inteligencji, niektóre 

jej elementy mogą stać się przedmiotem dalszej dyskusji krytycznej. W pierwszej kolejności 

należy zwrócić uwagę na znaczną rozbudowę części definicyjno-kontekstualnej, zwłaszcza w 



rozdziale pierwszym. Obszerność analiz dotyczących definicji sztucznej inteligencji, typologii 

systemów oraz debat regulacyjnych, choć merytorycznie poprawna i rzetelna, momentami 

przesłania zasadniczy problem filozoficzny pracy, jakim jest status moralny sztucznych 

agentów. Czytelnik może odnieść wrażenie, że autor zbyt długo pozostaje na poziomie 

porządkowania stanowisk, zanim przejdzie do właściwej argumentacji normatywnej, co osłabia 

dynamikę wywodu. 

Pewną ambiwalencję budzi również sposób, w jaki autor korzysta z perspektywy 

fenomenologicznej i personalistycznej. Odwołania do Lévinas’a, Tischnera czy Wojtyły są 

filozoficznie inspirujące, jednak w niektórych miejscach pozostają raczej na poziomie ilustracji 

niż pełnoprawnego sporu argumentacyjnego z etyką maszyn. Czytelnik może odczuć niedosyt 

bardziej systematycznego pokazania, w jaki sposób kategorie takie jak twarz Innego, 

samostanowienie czy twórczy akt moralny miałyby stanowić nie tylko krytykę, lecz także 

precyzyjne kryteria negatywne, pozwalające jednoznacznie wykluczyć możliwość sztucznej 

podmiotowości moralnej. 

Autor konsekwentnie broni stanowiska, zgodnie z którym akt moralny posiada 

nieredukowalny wymiar twórczy i sytuacyjny, jednak teza ta – przyjęta w mocnej postaci – 

prowadzi do pytania, czy analogiczne zastrzeżenia nie należałoby zgłosić również wobec części 

ludzkich praktyk moralnych, które w rzeczywistości opierają się na schematach, nawykach i 

regułach. Innymi słowy, rozprawa mogłaby zyskać na precyzyjniejszym rozróżnieniu między 

tym, co w moralności konstytutywnie twórcze, a tym, co w praktyce bywa rutynowe, a mimo 

to pozostaje moralnie relewantne. 

Wreszcie, można odnotować pewne napięcie między krytyką antropomorfizacji a 

wykorzystaniem relacyjnych ujęć etyki, które same w sobie opierają się na fenomenologii 

spotkania i doświadczenia sensu. Autor słusznie przestrzega przed przypisywaniem maszynom 

cech osobowych na podstawie powierzchownych sygnałów, jednak nie zawsze w pełni 

wyjaśnia, w jaki sposób odróżnić „pozór relacji” od relacji moralnie znaczącej, zwłaszcza w 

kontekstach społecznych, w których ludzie realnie reagują na systemy sztuczne w sposób 

emocjonalny i normatywny. To napięcie nie podważa głównej tezy pracy, ale wskazuje na 

obszar, który mógłby zostać rozwinięty w dalszych badaniach. 

Zgłoszone uwagi krytyczne nie podważają zasadniczej wartości rozprawy, lecz 

świadczą o jej ambicji teoretycznej i otwartości na dalszą debatę filozoficzną. Praca nie zamyka 

problemu moralności sztucznych agentów, lecz stawia go na poziomie, który wymaga dalszej, 

pogłębionej refleksji nad samą naturą moralności, sprawczości i odpowiedzialności. 



Podsumowując, rozprawa Macieja Mroza jest pracą dojrzałą i filozoficznie ambitną. Jej 

największą siłą jest pokazanie, że pytanie o moralność sztucznych agentów nie rozstrzyga się 

na poziomie „czy system potrafi dać dobrą odpowiedź”, lecz na poziomie tego, czym jest 

moralność jako taka: czy jest ona obliczalnym zbiorem reguł, czy też formą życia, w której 

normatywność jest wewnętrznie przeżywana, relacyjna i twórcza. Włączenie perspektyw 

Bergsona, Tischnera, Wojtyły oraz Lévinas’a pozwala autorowi zbudować krytykę 

redukcjonizmu, która nie jest jedynie negacją programu etyki maszyn, lecz pozytywnym 

doprecyzowaniem pojęcia moralności. Z tego względu rozprawa spełnia wymagania stawiane 

pracy doktorskiej, wnosi oryginalny wkład w debatę o etyce AI. 

 

Ja, niżej podpisany stwierdzam, że recenzowana rozprawa doktorska Maciej Mroza 

spełnia warunki określone w art. 13.1 Ustawy z dnia 14 marca 2003 r. o stopniach naukowych 

i tytule naukowym oraz o stopniach i tytule w zakresie sztuki (Dz.U. nr 65 poz. 595 z późn. 

zmianami) i wnioskuję do Rady Dyscypliny Nauki Teologiczne 

o dopuszczenie Macieja Mroza  do dalszych etapów przewodu doktorskiego. 

 

 

 


		2026-01-09T18:25:06+0100




