
 Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu 

Wydział Antropologii i Kulturoznawstwa 

Instytut Kulturoznawstwa 

 

Magdalena Marta Frąszczak 

Nr albumu: 388122 

 

Przywracanie pamięci o społeczności żydowskiej we współczesnej 

Wielkopolsce.  

Ludzie, działania i ich skutki, prognozy 

Restoring the memory of the Jewish community in contemporary Greater 

Poland. 

People, actions and their effects, prognosis 

 

Praca doktorska  

napisana pod kierunkiem  

Prof. UAM dr hab. Andrzej Zaporowski 

 

Poznań 2024 



2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

„Potrzeba upamiętniania ludzi, ludzie wracają, nic nie znosi próżni, nie mówiło się o 

nich, ale nie można nie mówić, ponieważ byli” 

Damian Kruczkowski – aktywista pamięci, dyrektor Miejskiej Biblioteki Publicznej im. 

Zofii Urbanowskiej w Koninie 



3 

 

Spis treści 

Wstęp ………………………………………………………………………………….6 

I. Od teorii badań nad pamięcią do przypominania. Rozwój dyskursu 

„pamięciowego”……………………………………………………………………......16 

1. Durkheim – świadomość zbiorowa …….……………………………...…….….16 

2. Halbwachs – pamięć zbiorowa ……..…………………………………………..20 

3. Pierre Nora – Miejsca pamięci…………………………………………………..24 

4. Aleida i Jan Assmannowie – pamięć kulturowa i komunikacyjna ……………..30 

5. Paul Ricoeur – zapominanie ..…………………………………………………..37 

6. Paul Connerton – siedem sposobów zapominania …...…………………………39 

7. Podsumowanie …..……………………………………………………………...41 

II. Dzieje Żydów w Wielkopolsce – od średniowiecza po współczesność …..………..44 

1. Początki osadnictwa żydowskiego w Polsce ………..………………………….47 

2. Czasy rozbiorów …………………..………………….………………………...49 

3. Dwudziestolecie międzywojenne …………………...…………………………..53 

4. Zagłada ...…………………………………….………………………………….55 

5. Po II Wojnie Światowej ..…………………………………….…………………60 

III. Przywracanie pamięci o społeczności żydowskiej w Wielkopolsce – początki (do 

końca XX wieku) ………………………………………………………………….64 

IV.  Przywracanie pamięci o społeczności żydowskiej w Wielkopolsce – okres najnowszy 

(XXI wiek) ……...………………………………………………………….75 

1. Wielkopolskie działania w ramach inicjatyw  ponadregionalnych …...………….75 

1.1 Forum Dialogu …………..……………………………………………….76 

1.2 Simchat Chajim …………..………………………………………………77 

1.3 Konferencja „Żydzi w Wielkopolsce w XX wieku. Historia i pamięć”…..83 

2. Inicjatywy lokalne ……………………………………………………………......88 

2.1. Kontynuacje ………………………………………………….…………..88 

2.1.1. Poznań ...…………………………………………………………….88 

2.1.1.1 Gmina Żydowska w Poznaniu ..………………………………..88 

2.1.1.2. Dni Judaizmu ………..………………………………………...92 

2.1.1.3. Poznańska hebraistyka ..……………………………………….93 

2.1.1.4. Miasteczko Poznań …………………..………………………..94 

2.1.1.5. Tu żyli Żydzi ……………………..……………………………96 



4 

 

2.1.1.6. Kalendarz Trzech Kultur …………………………...………….98 

2.1.1.7. Łazęga Poznański ……………………………………...……100 

2.1.1.8. „Wyparte historie. Antysemityzm na Uniwersytecie Poznańskim 

w latach 1919-1939” …………………………………...………….103 

2.1.1.9. Jezioro Rusałka …………………………………..…………..105 

2.1.1.10. Szlak Dziedzictwa Żydowskiego ……………………...……107 

2.1.1.11. Cyfrowe Lapidarium …………………………………..……108 

2.1.2. Leszno ………………………………………...…………………...109 

2.1.3. Kalisz …………………..………………………………………….112 

2.1.4. Koźmin Wielkopolski …………………………………..…………113 

2.1.5. Żabikowo i Chełmno nad Nerem ……………………...…………..115 

2.1.6. Kobyla Góra i Kórnik ……………………..………………………118 

2.2 Nowe inicjatywy ………………………...………………………………119 

2.2.1. Ostrów Wielkopolski ……………………..……………………….119 

2.2.2. Zbąszyń ……………………...…………………………………….124 

2.2.3. Konin ……………………..……………………………………….126 

2.2.4. Mniejsze inicjatywy ……………………...………………………..128 

3. Rozmowy ……………………………..……….………………………………..137 

3.1. Patryk Piotr Antoniak i Anna Maciejewska – zainteresowanie ……...…138 

3.2. Anita Gołek-Rucioch – lokalna edukatorka …………………..………..139 

3.3. Damian Kruczkowski – „ponieważ byli” …………...………………….140 

3.4. Jarosław Biernaczyk – historie regionu ……...…………………………141 

3.5. Paweł Bajerlein – „pozdrowienia z Koźmina” ………...……………….142 

3.6. Katarzyna Frąckiewicz – mniejszości ………………..………………...143 

3.7. Teresa Jabłońska – cykliczność …………………………………………145 

3.8. Paweł Skrzypalik – historia funeralna …………...……………………..146 

4. Podsumowanie ……………………..……………….…………………………..149 

V. Prognozy – propozycje rozwiązań ………………………………………...………..159 

1.  Centrum akademickie w Poznaniu ……………………..……………………...159 

2. Ośrodek Badań nad Historią i Kulturą Żydów z Południowej Wielkopolski ..…162 

3. Scenariusze ………..……………………………………………………………165 

4. Podsumowanie ……………..……………………….…………………………..200 

Zakończenie ………………...…………………….…………………………………..202 



5 

 

Spis ilustracji ……………..……………………….…………… …………………….207 

Bibliografia ………………...…………………….…………………………………...209 

Aneks …………………………………………………………………………………217 

Streszczenie …………………………………………...……………………………...228 

Summary ……………………………………………………………………………...228  



6 

 

Wstęp 

Tematyka pamięci nie jest zagadnieniem nowym, nauka zajmuje się nią od lat. 

Historycy, psychologowie, kulturoznawcy, antropologowie, a właściwie przedstawiciele 

wszystkich nauk humanistycznych i społecznych, prowadzą badania w tym zakresie. 

Porusza się tematy pamięci jednostek, jak i całych zbiorowości. Opisuje się zawartość 

pamięci, procesy związane z zapamiętywaniem, analizuje miejsca pamięci, procesy 

wypierania, które są ściśle związane z zapominaniem. Tematyka pamięci jest więc 

analizowana niezwykle wszechstronnie. 

W tym nurcie mieści się również niniejsza rozprawa. W pewnym sensie stanowi  

ona kontynuację moich wcześniejszych prac dyplomowych – pracy licencjackiej „Od 

miejsca kultu do instytucji kultury. Rewitalizacja synagogi w Ostrowie Wielkopolskim 

jako przeobrażenie funkcji i znaczenia społeczno-kulturowego” oraz pracy magisterskiej 

„Żydzi w świadomości mieszkańców Ostrowa Wielkopolskiego”1. Moje dotychczasowe 

badania pozostawiały u mnie każdorazowo pewien niedosyt, bowiem żadna z 

wymienionych prac nie traktowała o pamięci w szerszym zakresie. Podczas badań 

szczególnie zainteresowało mnie to, w jaki sposób kształtuje się (jest kształtowana) 

pamięć o Żydach, nie tylko w Ostrowie Wielkopolskim, ale i w całym regionie, dlatego 

postanowiłam to zbadać na terenie całej Wielkopolski. Intuicja podpowiadała mi, że w 

innych miastach może być podobnie.  

Nie dysponujemy zbyt wieloma informacjami o Żydach. Nie zostało już wiele 

śladów, które wskazywałyby bezpośrednio na ich obecność na ziemiach polskich. Nie 

można jednak stwierdzić, że ta społeczność została całkowicie zapominania. Pomimo 

wielu trudności, pamięć o Żydach przetrwała. Można co prawda dostrzec w tym co Aleida 

Assmann2 definiuje jako pamięć funkcjonalną, jako jeden z dwóch wariantów pamięci 

kulturowej, ewidentne braki. Natomiast to co udało się zachować znajduje się w 

przeważającej większości w pamięci magazynującej, drugim wariancie pamięci 

kulturowej. Pamięć kulturowa, a ściślej ujmując, pamięć magazynująca stała się więc 

 
1 Pierwsze to praca licencjacka napisana w Instytucie Kulturoznawstwa UAM, pod kierunkiem dr Agaty 

Skórzyńskiej,  w 2016 roku, druga – praca magisterska napisana w Instytucie Etnologii i Antropologii 

Kulturowej UAM pod kierunkiem prof. dr hab. Wojciecha Dohnala w 2018 roku. 
2 Pojęcia takie jak pamięć funkcjonalna i magazynująca zaczerpnęłam od Aleidy Assmann. W rozdziale 

teoretycznym opisuję je szczegółowo. 



7 

 

ostoją pamięci o Żydach.  

 

 

Ilustracja 1. Ta integralność Żydów wyrażała się m.in.. 

w pocztówkach, które przedstawiały np. synagogi. 

 

Powyższe przemyślenia są swoistym pokłosiem doświadczeń, które zdobyłam podczas 

moich wcześniejszych studiów prowadzonych na potrzeby pracy licencjackiej i 

magisterskiej. Zaobserwowałam wtedy, że po pierwsze niewiele osób ma jakiekolwiek 

pojęcie o społeczności żydowskiej, a nawet jeśli już je ma, to najczęściej są to, niestety, 

stereotypy, przeważnie bardzo negatywne. Mimo braku podstawowej wiedzy, osoby, z 

którymi rozmawiałam, oraz respondenci moich badań ankietowych w ramach pracy 

magisterskiej (w sumie ponad 500), przejawiali zainteresowanie tematyką żydowską. 



8 

 

Jednocześnie jednak stosunkowo często dzielili się refleksją, że brakuje wiedzy z zakresu 

historii „małych ojczyzn”, również w kontekście żydowskich sąsiadów. Uznawali to  

zjawisko za „niepokojące i rozczarowujące”3. Brakuje informacji o przeszłości, a w 

konsekwencji pojawiają się luki w pamięci o Żydach. Czas nie działa na naszą korzyść 

np. w odniesieniu do budynków, które niegdyś należały do społeczności żydowskiej, a 

dzisiaj, nierzadko zapomniane, popadają w ruinę, co w konsekwencji prowadzi do 

zanikania śladów jej obecności.  

W swych badaniach postanowiłam zatem pójść tropem tych wątpliwości. Nie 

chciałam jednak skupiać się na tym, jaki zakres informacji o Żydach ludzie posiadają, a 

raczej jakie mają możliwości ich zdobycia. Skoro założyłam, że pamięć o tej społeczności 

jest wprawdzie raczej skromna i najczęściej nie jest to pamięć funkcjonalna, lecz  

magazynująca to uznałam, że w pierwszej kolejności należy skupić się na procesie 

przywracania społeczności żydowskiej z pamięci magazynującej do pamięci 

funkcjonalnej. Założyłam, że pamięć o Żydach wielkopolskich jest potrzebna, przede 

wszystkim dlatego, że stanowią oni integralną część dziejów tego regionu, a wciąż nie 

zajmują należnego im – z racji liczby, pozycji i wkładu w rozwój Wielkopolski – miejsca 

w świadomości zbiorowej. To zdeterminowało główny cel mojej pracy, którym jest 

ukazanie podejmowanych po II wojnie światowej różnorodnych działań zmierzających 

do przywrócenia pamięci o mieszkających kiedyś w Wielkopolsce Żydach. To właśnie te 

inicjatywy są przykładem przenoszenia pamięci z archiwum kultury do pamięci żywej, 

inaczej określając są przykładem przypominania. Ten proces ma służyć upamiętnianiu 

czyli utrwaleniu w pamięci funkcjonalnej tego co zostanie przypomniane.  Interesuje 

mnie przede wszystkim zrekonstruowanie dostępnych informacji na temat tutejszej 

społeczności żydowskiej oraz zebranie danych o inicjatywach dotyczących  jej historii 

i/lub kultury, które były i są podejmowane na tym terenie, wraz z  ustaleniem, kto i w jaki 

sposób się tym zajmuje  oraz jakie są  skutki tych działań. Istnieją przynajmniej dwa 

powody przypominania. Pierwszy to po prostu przypadek. Problematyka żydowska 

pojawia się ponieważ poszukując pola działania trafiamy na coś nieoczekiwanego, co 

wzbudza nasze zainteresowanie. Po drugie powodem może być uświadomienie sobie, że 

pamięć, którą dysponujemy jest zmanipulowana4. Konfrontujemy się z ogólnym 

 
3 Wypowiedź pochodzi z ankiety przeprowadzonej w ramach badań do pracy magisterskiej. (Ankieta 

K99387). 
4 P. Ricoeur, „Pamięć, historia, zapomnienie”, Universitas, Karków, 2012, str. 590-595. 



9 

 

przekonaniem, z obowiązującą narracją i zyskujemy przekonanie, że to jedynie 

manipulacje. 

Przywracanie pamięci o Żydach jest również potrzebne ponieważ braki w pamięci 

funkcjonalnej powodują nierzadko, że luki wypełniają się negatywnym przesłaniem 

tworzonym przez nacjonalistów, populistów lub antysemitów. Dodatkowym celem pracy 

jest ukazanie prognoz dotyczących działań na przyszłość  które wysnuwam na podstawie 

obserwacji poszczególnych inicjatyw oraz w rozmów z aktywistami pamięci. Chodzi o 

to, aby zaproponować takie rodzaje aktywności, które podniosłyby efektywność 

podejmowanych dotąd inicjatyw, a jednocześnie wychodziłyby naprzeciw dostrzeżonym 

przeze mnie i wyrażanym przez moich rozmówców potrzebom środowiska aktywistów. 

Opisywane przeze mnie inicjatywy mają raczej rozproszony charakter, dlatego moja 

propozycja zakłada m.in. bardziej zorganizowaną pracę. 

Tak postawionemu celowi pracy została podporządkowana jej struktura. 

Rozprawę podzieliłam na pięć rozdziałów. Pierwszy z nich w całości został poświęcony 

teoriom pamięci. Ma on na celu dostarczenie narzędzi teoretycznych do analizy materiału 

empirycznego oraz wprowadzenie w problematykę poruszaną w pracy. Przedstawiłam w 

nim zwięzły rozwój dyskursu „pamięciowego”. Aby zrealizować cel niniejszej rozprawy, 

należało bowiem najpierw określić najważniejsze pojęcia, o których traktują omawiane 

teorie. Rozważania rozpoczynam od Emila Durkheima, który wprawdzie bezpośrednio 

nie pisze o pamięci, ale jego dokonania szczególnie w kwestii przeniesienia akcentów z 

indywiduum na zbiorowości, stały się podstawą dla późniejszych badaczy5. Jednym z 

nich był Maurice Halbwachs, należący do szkoły Durkheima.  Pomimo iż nie posługuje 

się on aparatem pojęciowym, którego używał poprzednik, to sposób, w który ujmuje 

pamięć, a szczególnie poprzez uwzględnienie jej zbiorowego charakteru, stanowi 

bezpośrednie nawiązanie do poprzednika. Co więcej, wywarło to istotny wpływ  na wielu 

badaczy, którzy zajmowali się i zajmują się pamięcią, a tym samym na późniejsze badania 

w tym zakresie . Zmiana, która się dokonała, postawienie w centrum badań zbiorowości, 

implikowało nowe podejście, które wyraźnie uwidacznia się w projekcie kolejnego z 

omawianym przeze mnie uczonych, Pierréa Nora, który wprowadził jedno z bardziej 

 
5 É Durkheim, O podziale pracy społecznej, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2011, É Durkheim. 

Zasady metody socjologicznej, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2000. 



10 

 

inspirujących, jak sądzę, a jednocześnie dyskutowanych pojęć, czyli „miejsca pamięci”6. 

Wyjątkowość owej teorii polega np. na uwzględnieniu zarówno miejsc sensu stricto, jak 

i symboli, które wcześniej nie były opisywane w taki sposób, jak uczynił to Nora.  

Następnie przedstawiam Aleidę i Jana Assmannów, którzy, korzystając z myśli 

poprzedników, rozszerzyli dyskurs pamięci i uzupełnili go o nowe pojęcia7. 

Charakterystykę tę zamykają teorie, Paula Connertona i Paula Ricoeura, którzy dużą 

część swych prac poświęcili nieszczególnie dotąd eksponowanym mechanizmom 

zapominania8. Część teoretyczna nie byłaby pełna, gdyby nie trzeci, istotny element, czyli 

przypominanie, innymi słowy, przywracanie pamięci. Dopiero mając zdefiniowane i 

scharakteryzowane te trzy elementy – pamięć, zapominanie i przypominanie – można 

było przystąpić do analizy inicjatyw kulturalnych, które są przedmiotem niniejszej pracy. 

W drugim rozdziale przedstawiam zwięźle dzieje Żydów w Wielkopolsce na tle dziejów 

ludności żydowskiej na ziemiach polskich. Mimo iż praca traktuje o współczesnych 

inicjatywach, to – moim zdaniem – istotne jest bowiem również osadzenie ich w 

kontekście historycznym. Pozwoli to określić ich rolę i znaczenie w Wielkopolsce w 

przeszłości i porównać z ich późniejszą sytuacją, w tym obecną. Odwołanie się do 

historiografii pozwoliło określić źródła i tło poszczególnych inicjatyw. W 

rekonstruowaniu poszczególnych zagadnień dotyczących wielkopolskich Żydów 

pomocna okazała się zarówno literatura dotycząca historii Żydów w całej Polsce, jak i w 

Wielkopolsce9. Z bogatej już literatury przedmiotu, szczególnie przydatne okazały się 

 
6 P. Nora, „Jak pisać historię Francji?”, w: (Kon)teksty pamięci. Antologia, red. K. Kończal, Narodowe 

Centrum Kultury, Warszawa 2014 str. 15-29. 
7 J. Assmann, „Pamięć kulturowa. Pismo, zapamiętywanie i polityczna tożsamość w cywilizacjach 

starożytnych”, Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa, 2008, A. Assmann. „Pięć strategii 

wypierania ze świadomości” w: Pamięć zbiorowa i kulturowa. Współczesna perspektywa niemiecka, red. 

M. Saryusz-Wolska, Universitas, Kraków 2009, s.333-349. 
8 P. Connerton, „Siedem rodzajów zapomnienia” w: (Kon)teksty pamięci. Antologia, red. K. Kończal, 

Narodowe Centrum Kultury, Warszawa 2014. P. Ricoeur, „Pamięć, historia, zapomnienie”, Universitas, 

Karków, 2012. 
9 Na przykład: O Polsce: Bergman E., J. Jagielski. Zachowane synagogi i domy modlitwy w Polsce. Katalog, 

Warszawa, 1996. Makowski K.A. The Power of Myth, or on the Meanders of Historical Writing. A History 

of Historiography on Jews in Poznania in the Period of Partitioned Poland. Logos Verlag Berlin, 2023. 

Pamięć. Historia żydów Polskich przed, w czasie, i po Zagładzie., pod. red. Tycha F.. Fundacja SHALOM, 

Warszawa, 2004. Szuchta R. „1000 lat Żydów polskich. Podróż przez wieki”, Muzeum Historii Żydów 

Polskich POLIN, Warszawa 2015. Unterman A. Żydzi. Wiara i życie. Wydawnictwo Łódzkie, Łódź, 1989. 

Unterman A., Encyklopedia tradycji i legend żydowskich, Wydawnictwo „Książka i Wiedza”, Warszawa, 

2003. Żbikowski A. Żydzi. Wydawnictwo Dolnośląskie, Wrocław, 2004. Żyndul J. Żydzi w Polsce przed 

1939r. w: „Pamięć. Historia Żydów polskich przed, w czasie i po Zagładzie”, Fundacja SHALOM, 

Warszawa 2004. O Wielkopolsce: Makowski K.A. Wstęp, w: „Dwa życia jak dwa psalmy”, Wydawnictwo 



11 

 

publikacje napisane przez naukowców, traktujące o Żydach w ogóle, ale również te 

poświęcone konkretnym regionom. Istotne były również publikacje napisane przez 

regionalistów. Znalazłam w nich informacje o poszczególnych gmin żydowskich. 

Trzeci i czwarty rozdział mają charakter empiryczny. Stanowią główny korpus 

pracy. Jak już wspomniałam, obszarem przeprowadzonych badań jest teren dzisiejszego 

województwa wielkopolskiego. W rozdziale trzecim przedstawiam „okres pionierski”, 

czyli inicjatywy podejmowane  do końca XX w., natomiast w czwartym wszystkie 

działania, które wydarzyły się w XXI w. W tych dwóch rozdziałach zastosowałam podział 

chronologiczny, rozpoczynając – w trzecim rozdziale – od zaprezentowania pionierskich 

inicjatyw w Wielkopolsce (od okresu bezpośrednio po II wojnie światowej do końca XX 

wieku. To opowieść o próbach przywracania pamięci o Żydach, ale również o utrzymaniu 

ciągłości pamięci, jak w przypadku Kalisza. Kórnik, Koźmin Wielkopolski, Leszno czy 

Poznań to, obok Kalisza, pierwsze miejsca, gdzie Żydzi, a właściwie pamięć o nich 

powróciła, gdzie dostrzeżono potrzebę pamiętania o żydowskich mieszkańcach miasta.  

 
Wojewódzkiej Biblioteki Publicznej i Centrum Animacji Kultury, Poznań 2012. O poszczególnych 

miastach: Biernaczyk J., Ich korzenie tkwiły w Wielkopolsce. Żydzi z Ostrowa i Raszkowa na kartach 

historii, Raszków-Wrocław 2019. , Łapa M. Historia gminy żydowskiej w Kępnie – od drugiej połowy XVII 

wieku do września 1939 r. w: „Kępińscy Żydzi” Wydawnictwo Tygodnika Kępińskiego „Pismak”, Kępno 

2008.  

Traczyk W. Historia gminy żydowskiej w Ostrowie Wielkopolskim (część 1 – wiek XVIII) w: „Ostrowskie 

Studia Judaistyczne,  Studia Iudaica Ostroviensia”, Tom I Ostrów Wielkopolski 2007. Witkowski R., Żydzi 

w Poznaniu,. Krótki przewodnik po historii i zabytkach., Wydawnictwo Miejskie Posnania, Poznań, 2012. 



12 

 

 

Ilustracja 2. Współczesna mapa województwa wielkopolskiego. 

Czwarty rozdział ukazuje to wszystko, co działo się od roku 2000 na terenie 

Wielkopolski, a co dotyczyło historii lub/i kultury Żydów, włączając w to kontynuację 



13 

 

przedsięwzięć opisanych już w poprzedniej części. Przedstawiam różnorodne działania, 

które, w mojej opinii, mogą służyć przywracaniu pamięci o Żydach. Konieczny jest 

namysł nad nimi, trzeba bowiem rozważyć, czy rzeczywiście wszystkie inicjatywy 

miały/mają wpływ na pamięć o Żydach. Założyłam, że  jest ona niedostateczna, zatem 

starałam się określić, dlaczego liczba inicjatyw, które obserwowałam (okazało się, że jest 

ich nawet więcej niż początkowo zakładałam), nie przekłada się na „jakość” pamięci. W 

tym rozdziale dokonałam podsumowania badań oraz skonfrontowałam je z założeniem 

pracy. 

 W wyniku kwerendy do rozdziału trzeciego, a zwłaszcza czwartego zebrałam 

materiał empiryczny, na który składa się 12 wywiadów indywidualnych z osobami 

odpowiedzialnymi za analizowane przeze mnie inicjatywy, z pięcioma prowadziłam 

korespondencję. Z częścią z tych osób prowadziłam korespondencję mailową. Ponadto 

przyjrzałam się materiałom z obserwacji uczestniczącej dokonanej podczas wielu 

wydarzeń (około 50). Były to zarówno jednorazowe inicjatywy, jak np. odsłonięcie 

tablicy pamięci nad jeziorem Rusałka, czy wydarzenia cykliczne, takie jak obchody świąt 

żydowskich, np. Chanuki przygotowanej przez studentów poznańskiej hebraistyki, 

organizowane spontanicznie i oddolnie lub przez powołane do tego instytucje. 

Obserwacja przebiegała każdorazowo nieco inaczej. Niektóre wydarzenia wymagały 

jedynie mojej obecności i wysłuchania, np. prelegentów, inne z kolei aktywnego 

uczestnictwa, jak w przypadku inwentaryzacji cmentarza w Koźminie Wielkopolskim. 

Inicjatywy, które opisuję, mają różnorodny charakter. Są to np. miejsca związane z 

Żydami, synagogi, cmentarze czy inne budynki mające żydowską przeszłość. Wymagało 

to niekiedy przede wszystkim zlokalizowania tych miejsc, a bywają one trudno dostępne. 

Dodatkowo analizie poddałam materiały zastane, tj. literaturę dotyczącą poszczególnych 

miejscowości, której autorami w dużej mierze są regionaliści. Ponadto przestudiowałam 

materiały prasowe, w których pojawiają się  miejscowi Żydzi, chociażby krótkie notki 

poświęcone aktualnym działaniom, czy to odsłonięciu tablic, czy warsztatów o tematyce 

żydowskiej, czy innego rodzaju aktywności. Poza lokalnymi gazetami warte uwagi były 

również wszelkiego rodzaju ulotki czy broszury, które możemy podzielić na dwie grupy: 

powstałe na potrzeby reklamy czy informacji o konkretnych wydarzeniach, i takie, które 

mają służyć niejako bezterminowo, tak jak np. przewodniki przedstawiające miejsca 



14 

 

związane z Żydami w Wielkopolsce10. Pod tym samym kątem analizowałam materiały 

radiowe, telewizyjne oraz fotografie czy pocztówki. Dodatkowo analizie poddałam dane 

zastane, które są rozproszone w Internecie11. Były to różnego rodzaju strony poświęcone 

tematyce żydowskiej, najczęściej opisujące historię Żydów, ale również strony 

umieszczone na Facebooku poświęcone konkretnym miastom bądź miejscom (np. 

cmentarzom). Interesowały mnie też materiały dostępne na Instagramie – stał się on 

przestrzenią, w której niektórzy regionaliści decydują się udostępniać swoje zbiory.  

  Ponadto przeanalizowałam tzw. miejsca pamięci, wybrane po wstępnym 

rozpoznaniu tematu oraz wskazane na późniejszym etapie przez osoby, z którymi 

przeprowadziłam wywiady12. Część inicjatyw ilustruję za pomocą wykonanych przeze 

mnie fotografii lub innych materiałów, np. udostępnionych na analizowanych stronach 

internetowych. Ostatni rozdział pracy – piąty – to wspomniane prognozy. To autorska 

propozycja dwóch projektów. Jeden z nich, to utworzenie centrum akademickiego 

zajmującego się badaniem problematyki żydowskiej. Projekt ten będzie zakładał 

powołanie kilku działów – administracyjnego, badawczego, edukacyjnego, gromadzenia 

źródeł, wizualnego, tak by w Wielkopolsce, w końcu działała instytucja, która swymi 

działaniami skupia się właśnie na wielkopolskich Żydach. Utworzenie akademickiego 

centrum to przedsięwzięcie wymagające ogromnego nakładu pracy. Dopóty, dopóki nie 

zostanie utworzone, warto wykorzystać już istniejącą instytucję, która, mogłaby działać 

na podobnych zasadach. Stąd  druga propozycją, którą jest rozwój Ośrodka Badań nad 

 
10 „Trakt królewsko cesarski. Szlak Dziedzictwa Żydowskiego”, tekst M. Moszyński, Centrum Turystyki 

Kulturowej TRAKT, Poznań, 2017, „Wielkopolska, wielka historia, wielka przygoda. Szlak kultury 

żydowskiej w Wielkopolsce”, tekst: A. Plenzer, Wielkopolska Organizacja Turystyczna, Poznań, 2012, M. 

Ratajczyk, Ślady obecności – kirkut Koźmin Wielkopolski, Krotoszyn 2019. 
11 Na przykład: http://miasteczkopoznan.pl/, strona należąca do poznańskiej gminy żydowskiej: 

http://poznan.jewish.org.pl/, strona publikująca nowe materiały na temat wielkopolskich Żydów, ale 

również udostępniająca powstałe dotąd np. artykuły, nieodstępne szerszemu odbiorcy: https://chaim-

zycie.pl/, strony poświęcone koźmińskim Żydom: https://jewishwlkp.pl/ oraz 

https://www.facebook.com/jewishwlkp, strona, która nie dotyczy jedynie wielkopolskiej społeczności 

żydowskiej, ale zamieszcza informacje na temat cmentarzy żydowskich w całej Polsce: http://cmentarze-

zydowskie.pl/, strona poświęcona funeralnej historii Wielkopolski, głównie Poznania: https://e-

lapidarium.pl/, strona dotycząca festiwalu Simchat Chajim jest zapisem archiwalnym tego wydarzenia, 

gdyż obecnie festiwal zawiesił swoją działalność: https://www.instagram.com/simchatchajim/?g=5. 
12 Poszukując miejsc pamięci posłużyłam się w pierwszej kolejności, leksykon który został stworzony przez 

Hepnera i Herzberga, jest to opis miast, miasteczek oraz wsi, w której mieszkali Żydzi, posłużył mi więc 

jako drogowskaz. Jest to pozycja do, której odwołuje się wiele osób jeśli piszą na temat Żydów z 

Wielkopolski. A. Heppner, I. Herzberg, Aus Vergangenheit und Gegenwart der Juden und der jüdischen 

Gemeinden in den Posener Landen, Koschmin–Bromberg 1904-1929. 



15 

 

Historią i Kulturą Żydów w Południowej Wielkopolsce, który działa w Ostrowie 

Wielkopolskim. Przedstawię kilka obszarów, które, w mojej opinii wymagają rozwoju. 

Ponadto ostatni rozdział, uzupełniłam scenariuszami zajęć. Bardzo często w swojej pracy 

podkreślam o znaczeniu edukacji w przywracaniu pamięci o Żydach. Naturalne więc 

wydało mi się przygotowanie gotowych propozycji, które pozwolą zdobyć wiedze o 

społeczności żydowskiej. 

  

  



16 

 

I. Od teorii badań nad pamięcią do przypominania. Rozwój 

dyskursu „pamięciowego” 

Pamięć jest tematem szeroko dyskutowanym i poruszanym na polu wielu dziedzin 

naukowych, takich jak socjologia, kulturoznawstwo, antropologia kultury czy 

politologia. Badacze zajmują się zarówno pamięcią w wymiarze indywidualnym jak i 

zbiorowym, tym co łączy obie te pamięci lub jak te dwie pamięci się przenikają. Pomimo 

że to Maurice Halbwachs uważany jest za twórcę pojęcia pamięci zbiorowej, to należy 

pamiętać, że swojerozważania częściowo oparł on na tym, czego wcześniej dokonał jego 

poprzednik, Émile Durkheim. Przyjrzenie się temu, czego ten ostatni dokonałułatwi to 

zrozumienie teorii pamięci i wskaże na jej podstawy. Chociaż sam autor nie używa pojęć, 

które współcześnie możemy znaleźć w pracach dotyczących pamięci, to jednak 

niezaprzeczalnie w pracach późniejszych badaczy widać jego wpływy. Stworzył on 

podstawy, które rozwijali następcy. Teorie, które zostaną przedstawione w niniejszej 

pracy, posłużą do analizy przeszłości Żydów w Wielkopolsce. 

Analiza przeszłości pozwoli zbadać to, co zniknęło z pamięci, pozwoli odpowiedzieć 

na szereg pytań związanych z obecnością i nieobecnością Żydów na terenie Polski (i 

Wielkopolski), wreszcie pozwoli stwierdzić, co możemy ocalić od zapomnienia i czy 

powinniśmy to robić lub kto inny miałby się tym zajmować. Pojęcia związane z teoriami 

pamięci są niezwykle przydatnymi narzędziami analizy inicjatyw o tematyce żydowskiej 

w Wielkopolsce.  

1. Durkheim – świadomość zbiorowa  

Badaczem, którego teorie posłużyły jako podstawy późniejszych teorii 

związanych z tematyką pamięci jest Émile Durkheim, socjolog, który przewodził 

pierwszej katedrze socjologii we Francji. Jest on uznawany za twórcę tamtejszej szkoły 

socjologicznej. Urodził się w 1858 roku w Épinal w rodzinie żydowskiej. Zmarł w roku 

1917 w Paryżu13. 

 
13 P. Fabiś, Émile Durkheim jako teoretyk kultury, Wydawnictwo Poznańskie, Poznań 2008, str.169-172. 



17 

 

 

Ilustracja 3. Émil Durkheim. 

 Najistotniejsze dla niniejszej rozprawy jest wszystko to, co Durkheim nazywał 

świadomością zbiorową. W związku z tym również pojęcia, takie jak solidarność 

mechaniczna i organiczna, fakt społeczny oraz wyobrażenia zbiorowe mają duże 

znaczenie, jeśli chodzi o tematykę pamięci, a które to Durkheim opisuje. W swojej pracy 

„O podziale pracy społecznej” wyróżnia on społeczeństwa oparte na solidarności 

mechanicznej i te oparte na solidarności organicznej. W pierwszym typie, świadomość 

zbiorowa pełni rolę wiodącą. Społeczeństwo tego typu „stanowi mniej lub bardziej 

zorganizowany zespół wierzeń i uczuć wspólnych wszystkim członkom grupy. 

Świadomość zbiorowa obejmuje wspólnotę, jednak odgrywa różną rolę w różnych 

społeczeństwach. Jest to typ zbiorowy14  oparty na podobieństwie. Jednostki działają, 

wzorując się na innych. Solidarność mechaniczna jest ściśle powiązana z prawem 

karnym. 

W społeczeństwach opartych na solidarności organicznej, jednostki zdobywają 

natomiast poczucie odrębności, indywidualizują się. Zasadą jest jednak wzajemność, 

jednostki nie stają się całkowicie odizolowane od reszty społeczeństwa, specjalizują się 

w swojej dziedzinie, mając przekonanie, że inni również działają w taki sposób. 

Solidarność organiczna jest więc związana bezpośrednio z podziałem pracy. W tego typu 

zbiorowościach pojawia się również świadomość indywidualna. Jednostki, mimo 

zindywidualizowania, czują się członkami społeczeństwa ze względu na odczuwaną 

 
14 É. Durkheim, O podziale pracy społecznej, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2011, str. 164. 



18 

 

powinność wobec innych członków grupy (mają zobowiązania wobec innych). 

Wprowadzenie owego podziału wskazuje na zbiorowy charakter działań 

społeczeństw. Nadanie świadomości zbiorowego charakteru było istotną zmianą, która 

znacząco zmieniła myślenie o działaniu jednostek, dała podstawy późniejszym teoriom 

pamięci. Autor opisuje to w następujący sposób: 

Zespół wierzeń i uczuć wspólny kategoriom przeciętnych członków 

danego społeczeństwa tworzy określony system, który żyje własnym 

życiem; można go nazwać świadomością zbiorową lub świadomością 

wspólną. Niewątpliwie podłożem takiej świadomości nie jest jakiś 

jeden jedyny organ; jest ona z definicji rozproszona na całym obszarze 

społeczeństwa, ale posiada jednak specyficzne właściwości, które 

czynią z niej odrębną rzeczywistość. Jest niezależna od szczególnych 

warunków, w których znajdują się jednostki; jednostki przemijają, ona 

pozostaje15. 

Aby pisać o świadomości zbiorowej, ujmować ją z perspektywy grupy, a nie 

jednostki, Durkheim wprowadził także pojęcie faktu społecznego, po to, by wskazać na 

mechanizmy mające wpływ na jednostki. Fakt społeczny został zdefiniowany 

następująco: 

wszelki sposób postępowania, utrwalony lub nie, zdolny do wywierania 

na jednostkę zewnętrznego przymusu; albo inaczej: taki, który jest w 

danym społeczeństwie powszechny, mający jednak własną egzystencję, 

niezależną od jego jednostkowych manifestacji16. 

Powszechność faktów nie jest ich jedyną cechą, bowiem w taki sposób określalibyśmy 

wtedy dużo więcej zjawisk, a zdaniem Durkheim, „socjologia nie miałaby swojego 

własnego przedmiotu”17. Dodaje również jakimi cechami charakteryzują się fakty 

społeczne: 

Oto więc szereg faktów, odznaczających się bardzo szczególnymi 

cechami: polegają one na sposobach działania, myślenia i odczuwania, 

zewnętrznych wobec jednostki, a zawdzięczających swoje istnienie 

potędze przymusu, za pomocą której narzucają się jednostce.18 

Przymus nie musi być odczuwany przez indywiduum i pozbawiać go indywidualności, 

 
15 Tamże str. 104. 
16 É. Durkheim, Zasady metody socjologicznej, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2000, str. 41. 
17 Tamże str.25. 
18 Tamże, str. 30. 



19 

 

często to, co narzucone z zewnątrz, jawi się jednostkom jako wymyślone przez nie same, 

jako naturalne dla nich. Według autora, jednostki nie stworzyły większości idei 

samodzielnie, ale zostały im one podyktowane z zewnątrz, ściślej określając, „nie mogła 

przeniknąć w nas inaczej, jak tylko się narzucając”19. Ich sprawczość jest w tym wypadku 

jedynie pozorna. Pierwsza grupa faktów, o której pisał Durkheim, była bardzo 

skonkretyzowana, były to m.in. dogmaty religijne, normy prawne i moralne, oparte „na 

wierzeniach i praktykach”20, jednak nie były to jedyne fakty społeczne. Durkheim 

wskazuje również na takie elementy, które mogą charakteryzować się cechami 

przypisanymi faktom społecznym, mogą być obiektywne, oddziaływać na jednostki i być 

wobec nich zewnętrzne: „Tak wielkie porywy entuzjazmu, zgorszenia czy litości, 

wytwarzające się w jakimś zgromadzeniu, nie mają początku w żadnej z jednostkowych 

świadomości.”21 Durkheim nazywa je prądami społecznymi22. Metoda, którą 

wypracował, zakładała traktowanie faktów społecznych jako rzeczy23. Wskazuje, że: 

Traktowanie takich lub innych faktów jak rzeczy nie polega więc na 

zaliczaniu ich do takiej lub innej kategorii rzeczywistości; oznacza 

zajęcie wobec nich pewnej postawy myślowej. Polega ona na uznaniu 

w chwili rozpoczęcia studiów słuszności zasady, iż nie wiemy 

absolutnie niczego o tym, czym rzeczy są24. 

Konsekwencją takiego podejścia jest konieczność odnajdywania „czystych” 

faktów społecznych. Należałoby je oddzielić między innymi od wyobrażeń, które ma 

każda jednostka. Durkheim definiuje wyobrażenia za Baconem: „Wyobrażenia […] to 

owe notiones vulgares (pojęcia pospolite) lub praenotiones (pojęcia wstępne) – podstawa 

wszystkich nauk, w których zastępują one fakty”25. Wyobrażenia pojawiły się przed 

nauką. Człowiek wygenerował pewne obrazy czy idee zanim pojawiła się nauka. 

Durkheim stwierdza, że „należy systematycznie usuwać wszelkie praenotiones”, bowiem 

„owe wyobrażenia czy pojęcia, jakkolwiek zechcemy je nazwać, nie są prawowitymi 

zastępcami rzeczy”26. Opieranie się na wyobrażeniach pozbawione jest porównywania, 

 
19 Tamże str. 31. 
20 Tamże str. 31. 
21 Tamże str. 31. 
22 Tamże str. 31. 
23 Tamże, str. 7. 
24 Tamże, str. 8. 
25 Tamże, str. 45. 
26 Tamże str. 43. 



20 

 

opisywania czy obserwacji, są to jedynie nasze idee, które mogą okazać się fałszywe. 

Durkheim nie wyklucza, że aby utwierdzić się w słuszności swoich wyobrażeń można 

posiłkować się faktami, jednak „odgrywają tu rolę drugorzędną, są przykładami lub 

dowodami na poparcie wcześniej powziętych idei”27. Dla autora ważne jest, aby punktem 

wyjścia była rzecz, a nie idea. Nie wyklucza wprawdzie jej poznania, lecz to ona powinna 

być drugorzędna, a nie podstawowa. Durkheim dodawał: „A jeśli nawet niekiedy 5, 

niechaj robi to ze świadomością ich niewielkiej wartości, tak by nie wyznaczyć im w swej 

doktrynie roli, której są niegodne”28. Badacz musi wiedzieć o tych wyobrażeniach 

badając fakty natomiast musi mieć umiejętność ich oddzielenia, zdystansowania się. Nie 

jest to jednak zadanie łatwe ze względu na odczucia, które mogą towarzyszysz badaczom 

w związku z poszczególnymi ideami29. 

 Teoria Durkheima może wywoływać pewną dwuznaczność. Jeśli uznamy, że 

fakty społeczne to zarówno sposoby myślenia i działania, jednocześnie będące pewnym 

wyobrażeniem, możemy mieć kłopot z dokładnym rozróżnieniem faktów i wyobrażeń 

oraz podaniem ich dokładnej definicji. Bez wątpienia jednak zbiorowy charakter teorii 

Durkheima, wprowadzone przez niego pojęcia stały się podwaliną tego, co dziś możemy 

nazwać teoriami pamięci. 

2. Halbwachs – pamięć zbiorowa 

Jak zostało już wspomniane, jednym z uczniów Durkheima był Maurice 

Halbwachs. Zgodnie z ustaleniami swojego nauczyciela, rozważał on zbiorowy charakter 

pamięci. Stał się spadkobiercą myśli o zbiorowym wymiarze pamięci. Pojęcie 

świadomości zbiorowej zastąpił jednak terminem pamięć zbiorowa. 

 
27 Tamże str. 43. 
28 Tamże str. 61. 
29 Tamże str. 61-62. 



21 

 

 

Ilustracja 4. Maurice Halbwachs. 

Maurice Halbwachs urodził się w 1877 roku we Francji. Zginął w roku 1945 w 

nazistowskim obozie koncentracyjnym w Buchenwaldzie30. Wykładał w Strasburgu i na 

Sorbonie. Jego wkład w teorie pamięci jest niepodważalny, znaczna część prac 

dotyczących pamięci odnosi się przynajmniej w jakiejś części do ustaleń Halbwachsa. To 

właśnie jego teoria stała się podstawą rozważań na temat pamięci. Większość prac 

dotyczących tego tematu w mniejszym lub większym stopniu odnosi się do jego dokonań, 

powołując się na nie lub wskazując na ich niedoskonałości. Osią teorii francuskiego 

socjologa jest stwierdzenie, że pamięć jest zdeterminowana społecznie „to właśnie w 

społeczeństwie człowiek normalnie nabywa wspomnienia, rozpoznaje i lokalizuje”31. W 

centrum jego teorii postawiona zostaje zbiorowość, a nie jednostka (co ściśle 

koresponduje z dokonaniami Durkheima), jednakże „można równie dobrze powiedzieć, 

że jednostka wspomina przyjmując punkt widzenia grupy i że pamięć grupy realizuje się 

i przejawia w pamięciach indywidualnych”32. Dlatego też, aby obserwować pamięć grupy 

musimy przyjrzeć się jednostkom, bowiem to one ucieleśniają wszystko to, co znajduje 

się w pamięci zbiorowej. Nie można zatem mówić tylko o pamięci zbiorowej bądź tylko 

o pamięci jednostkowej, w całkowitym oderwaniu od tej drugiej, ponieważ są one ze sobą 

ściśle związane. Jedna istnieje dlatego, że druga funkcjonuje: „Stąd wynika, że myśl 

społeczna jest zasadniczo pamięcią, i […] cała jej zawartość składa się ze wspomnień 

 
30 J. Assmann, Pamięć kulturowa. Pismo, zapamiętywanie i polityczna tożsamość w cywilizacjach 

starożytnych, Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa, 2008, str. 50-51. 
31 M. Halbwachs, Społeczne ramy pamięci, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa, 1969, str. 4. 
32 Tamże str. 8. 



22 

 

zbiorowych – ale że przetrwają tylko te spośród nich wszystkich i tylko tyle z każdego 

spośród nich wszystkich, ile dzięki swym aktualnym ramom społeczeństwo może 

odtworzyć”33. Według Halbwachsa pamięć zbiorowa nie jest jedynie wypadkową pamięci 

indywidualnych. Aby jakieś wspomnienie jednostki stało się częścią wspomnień grupy, 

musi odnosić się do ram społecznych, które „nie są ex post zbudowane z kombinacji 

wspomnień indywidualnych, że nie są też pustymi i zwykłymi formami, w które 

wciskałyby się wspomnienia pochodzące skądinąd, że, wprost przeciwnie, są one 

instrumentami, którymi posługuje się pamięć zbiorowa, by odtworzyć obraz przeszłości 

zgodny w każdej epoce z ideami dominującymi w społeczeństwie”34. Ramy te są niejako 

punktami odniesienia i ukierunkowują wspomnienia oraz doświadczenia: „Nie ma 

pamięci, która byłaby możliwa na zewnątrz ram służących ludziom żyjącym w 

społeczeństwie do ustalenia i odnajdywania wspomnień”35. Dzięki ramom jednostki 

zyskują również poczucie ciągłości (jest to jedynie poczucie jednostki, bowiem ramy 

podlegają zmianom), m.in. ze względu na przekonanie, że wspomnienia w ramach mogą 

przetrwać dłużej. Tworzą się one ze wspomnień, bowiem dzięki temu, że pewne 

wspomnienia mieszczą się w nich, jednostka ma poczucie obiektywności swoich 

wspomnień oraz ich niezmienności. Jest to jedynie indywidualne odczucie i, jak wskazuje 

Halbwachs, bywa raczej iluzoryczne: 

Jeśli mamy (być może iluzoryczne) poczucie, że nasze wspomnienia 

(myślę o tych, które odnoszą się do świadomego życia na jawie) są 

ułożone w niezmiennym porządku na dnie naszej pamięci, jeśli ciąg 

obrazów przeszłości wydaje nam się, pod tym względem, równie 

obiektywny jak ciąg obrazów aktualnych czy potencjalnych, które 

nazywamy przedmiotami świata zewnętrznego, to dlatego, że układają 

się one w końcu w nieruchome ramy, które są nie naszym wyłącznie 

dziełem, narzucającym się nam z zewnątrz.36 

Są narzucane jednostce z zewnątrz i współtworzone, ale nigdy nie są wytworem 

wyłącznie jednej osoby. Jednostka może odnosić się do rożnych ram ze względu na 

przynależność do więcej niż jednej grupy, z których każda może mieć inne: ramy 

„Czasem mają przewagę jedne czy drugie ramy, zmieniamy pamięć i jednocześnie punkt 

 
33 Tamże str. 432. 
34 Tamże str. 7. 
35 Tamże str. 123. 
36 Tamże str. 38. 



23 

 

widzenia, swoje zasady, zainteresowania, opinie, gdy przechodzimy z jednej do drugiej”37 

Przeniesienie zbiorowości w centrum badań nad pamięcią jest kontynuacją myśli 

Durkheima o zbiorowym wymiarze pamięci, chociaż sam Durkheim pojęcia pamięci nie 

używał, to jednak nawiązanie do jego dokonań jest oczywiste. Jednostka sama w sobie 

nie jest w stanie pamiętać. Różnica między tymi dwoma naukowcami polega m.in. na 

tym, że Durkheim pisze, że do świadomości zbiorowej możemy zaklasyfikować niemal 

wszystkie pojęcia, którymi posługuje się zbiorowość. Halbwachs z kolei odnosi się do 

przeszłości i to właśnie ona jest rekonstruowana za pomocą ram społecznych, co oznacza, 

że nie wszystko można zakwalifikować do pamięci zbiorowej. Przeszłość uzupełnia 

jednak namysłem nad teraźniejszością, czyniąc z niej punkt wyjścia do poszukiwań 

wspomnień: „wychodzimy od teraźniejszości, od systemu ogólnych idei zawsze 

pozostającego na naszych usługach, od języka i punktów oparcia przyjętych przez 

społeczeństwo, to znaczy od wszystkich środków ekspresji, jakie daje nam ono do 

dyspozycji, i zestawimy je w taki sposób, by odnaleźć bądź jakiś szczegół, bądź rys 

jakiejś postaci czy wydarzenia, a ogólnie mówiąc, stany świadomości, które kiedyś 

przeżyliśmy”38.  

Pionierskie w badaniach Halbwachsa było również poruszenie tematu 

zapominania. W przypadku jego teorii zapominanie możemy potraktować jako 

przeciwieństwo pamięci. Jest to ściśle związane z ramami pamięci. Jeśli jakieś 

wspomnienie przestaje się w nich mieścić, ich struktury się zmieniają, grupa traci 

zainteresowanie i w efekcie następuje zapominanie. Twierdził on, że społeczeństwa 

usuwają z pamięci to, co zagraża ich jedności, wszystko to, co może podzielić daną grupę 

i spowodować jej rozpad, zostaje usuwane39. Halbwachs nie daje odpowiedzi na pytanie, 

gdzie to, co zapomniane jest przechowywane: „zapominanie tłumaczy się zniknięciem 

tych ram czy jakiejś ich części, nasza uwaga nie jest w stanie zatrzymać się na nich albo 

zatrzymuje się na czymś innym (rozproszenie jest często konsekwencją wysiłku 

skupienia uwagi, a zapominanie prawie zawsze wynika z pewnego rozproszenia)”40.  

Autor nie daje odpowiedzi, gdzie wspomnienia są przechowywane natomiast pisze o tym, 

że przeszłość jest stale odtwarzana z pomocą m.in. śladów materialnych przeszłości, 

 
37 Tamże str. 258. 
38 Tamże str. 45. 
39 Tamże str. 422. 
40 Tamże str. 406-407. 



24 

 

przynajmniej częściowo odnosząc się do tego, co jest w teraźniejszości, by bezpośrednio 

odwołać się do grupy. Halbwachs jako przykład takich zbiorowości podaje grupy religijne 

oraz rodziny. Biorąc pod uwagę jego teorie, można uznać, że te same zasady mogłyby 

dotyczyć np. narodów: „tak więc pamięć religijna choć stara się odizolować od 

świeckiego społeczeństw, podlega takim samym prawom jak każda pamięć zbiorowa: nie 

przechowuje przeszłości, lecz odtwarza ją przy pomocy śladów materialnych, obrzędów, 

tekstów, tradycji, które pozostawiła, a także przy pomocy najświeższych danych 

psychicznych i społecznych – czyli teraźniejszości.”41 Następuje tutaj jednak pewna 

niejasność, ponieważ z jednej strony coś może, jak pisze Halbwachs, przestać mieścić się 

w ramach i nie być częścią tej pamięci, z drugiej jednak strony twierdzi on, że przeszłość 

jest nieustannie odtwarzana. Halbwachs nie podaje jednak odpowiedzi, gdzie znajdują się 

odtwarzane elementy przeszłości. 

3. Pierre Nora – Miejsca pamięci 

 

Ilustracja 5. Pierre Nora. 

Nowy, znaczący element do teorii pamięci wprowadził Pierre Nora, francuski 

historyk urodzony w 1931 roku. Zajmował się m.in. tematyką pamięci i tożsamości. Był 

jednym z przedstawicieli szkoły Annales. Punktem wyjścia dla jego teorii jest wskazanie 

różnic pomiędzy pamięcią a historią. Według autora teorii „miejsc pamięci”: 

Pamięć i historia to nie synonimy i jesteśmy świadomi tego, co je dzieli. 

Pamięć jest żywa, pielęgnują ją żywi ludzie i dlatego nieustająco 

ewoluuje, jest otwarta na dialektykę pamiętania i zapominania, 

 
41 Tamże str. 321. 



25 

 

nieświadoma kolejnych zmian, którym ulega, nie lubi, gdy ktoś ją

 wykorzystuje lub nią manipuluje, potrafi trwać w uśpieniu i nagle 

ożywać. Historia z kolei zawsze jest problematyczną i niepełną 

rekonstrukcją tego co już nie ma. Pamięć nie przestaje być zjawiskiem 

aktualnym, żywo związanym z odwiecznym <teraz>; historia jest 

przedstawieniem przeszłości. Pamięć jest afektywna i magiczna, 

przyswaja zatem tylko detale, które ją umacniają; karmi się 

wspomnieniami mglistymi, nakładającymi się na siebie, globalnymi lub 

płynnymi, szczegółowymi lub symbolicznymi, zawsze wyczulona na 

to, jak się ją przekazuje, w jaki sposób ukrywa, cenzuruje lub 

pokazuje.42 

Nora ogłosił koniec tzw. wielkich narracji, jednocześnie głosząc początek czegoś 

„mniejszego”, ale zdecydowanie bardziej aktualnego, nastawionego na zmiany, 

uwzględniającego więcej kontekstów, w tym również mniejszości, które wcześniej były 

najczęściej pomijane (nie było to jednak wystarczające, gdyż w późniejszych latach 

zarzucono autorowi, że w swoim projekcie nie uwzględnił wielu wątków mniejszości). 

Norra wskazuje na pewnego rodzaju demokratyzację historii związaną z procesami 

dekolonizacyjnymi, które stworzyły przestrzeń dla nowych narracji, wcześniej 

pomijanych. Odtąd nie było już możliwości mówienia o jednej historii, ponieważ do 

głosu doszły osoby, których wspomnienia, opowieści czy mity wcześniej nie były częścią 

historii. Ze względu na to, iż Nora uważał, że historia jest zawsze kontrolowana przez 

instytucje, pisał on o różnych grupowych pamięciach. Ich przejawem, tym co opowiada 

o ich zawartości są „miejsca pamięci”43, które Nora definiuje w sposób następujący: 

Miejsca pamięci to w pierwszym rzędzie pozostałości. 

Zewnętrzna forma (…). Miejsca pamięci rodzą się i trwają dzięki 

poczuciu, że nie istnieje pamięć spontaniczna, i dlatego należy zakładać 

archiwa, obchodzić rocznicę, organizować obchody, wygłaszać mowy 

żałobne, niejako notarialnie poświadczać działania, które przestały być 

naturalne”. Te „pozostałości” mogą przybierać różne formy: „każdy z 

materialnych albo niematerialnych sensów, który wola ludzi bądź 

działanie uczyniły częścią memorialnej spuścizny danej wspólnoty 

(…)44. 

 
42 P. Nora, Między pamięcią, a historią. Problematyka miejsc, w: P. Nora „Między pamięci, a historią” 

wybór. J.M. Kłoczkowskiego, Biblioteka Mnemosyne, Gdańsk, 2022, str. 97-98. 
43 P. Nora, „Jak pisać historię Francji?”, w: (Kon)teksty pamięci. Antologia, red. K. Kończal, Narodowe 

Centrum Kultury, Warszawa 2014. 
44 P. Nora, „Jak pisać historię Francji?”, w: (Kon)teksty pamięci. Antologia, red. K. Kończal, Narodowe 

Centrum Kultury, Warszawa 2014, str. 20. 



26 

 

Mogą to być zarówno miejsca i rzeczy, ale również mity czy legendy, które dla 

danej grupy są ważne i stanowią jej dziedzictwo. W stworzonej przez Norę liście miejsc 

pamięci znalazły się np. Dictionnaire pédagogique Ferdinanda Buissona, Marsylianka, 

„W poszukiwaniu straconego czasu” Prousta, 14 lipca, wieża Eiffla czy Tour de France. 

Pomimo pewnego rozmycia, które może nasuwać się przy takiej definicji miejsc pamięci, 

Nora konsekwentnie broni swojego podejścia.  Swoje stanowisko argumentuje w 

następujący sposób: „Od samego początku miejsce pamięci zakłada wejście w dwa 

porządki rzeczywistości: mniej lub bardziej materialną, wpisaną w przestrzeń, czas, język 

i tradycję rzeczywistość namacalną i uchwytną oraz będącą nośnikiem historii 

rzeczywistość czysto symboliczną”45. Nora uważał, że zredukowanie i dokładne 

scharakteryzowanie tego, czym te miejsca pamięci miałyby być, spowodowałoby ni 

mniej, ni więcej tylko uświetnienie np. pomników czy nadanie patetycznego charakteru 

pewnym miejscom. Nie to było przedmiotem jego zainteresowania: „uznając za możliwe 

nazwanie pewnych zjawisk materialnych tym określeniem, które czyni z nich to, co 

zaproponowałem określać jako „miejsca pamięci”, wierzyłem, że możliwe jest zbliżenie 

między naturą tych pomników i całą masą niesamowicie zróżnicowanych zjawisk, które 

łączy jedynie ich symboliczne znaczenie i pamięciowy wymiar”46. Chodziłoby więc o coś 

więcej niż tylko miejsca, niż wymiar materialny. Według Nory, należało odnaleźć 

symboliczne znaczenie poszczególnych „miejsc pamięci”, odnaleźć te, które dla danej 

wspólnoty są znaczące i znajdują się w ich pamięci. To zmiana podejścia: „zastąpieniu 

ogólnej, tematycznej, chronologicznej i linearnej opowieści dogłębną analizą <miejsc> – 

w każdym tego słowa znaczeniu – w których pamięć francuskiego narodu jest 

skondensowana, ucieleśniona i skrystalizowana w stopniu szczególnym”47.  

Pojęcie zaproponowane przez Pierra Norę wywołało wiele kontrowersji. 

Zarzucano mu, że ciężko przetransponować tę teorię na inne kraje, zastosować ją poza 

francuskim kontekstem. Warto się zastanowić, czy, definiując „miejsca pamięci” jako 

materialne i niematerialne zjawiska, przestrzenie czy symbole, można wykorzystać to 

pojęcie do przedstawienia np. dziedzictwa żydowskiego w Polsce. Jakie obszary czy 

obiekty, opowieści lub mity moglibyśmy znaleźć, by były one zgodne z koncepcją autora. 

Mimo pewnych niespójności, szczególnie natury metodologicznej, które towarzyszą 

 
45 Tamże str. 20. 
46 Tamże str. 20. 
47 Tamże str. 19-21. 



27 

 

koncepcji „miejsc pamięci”, teoria Nory stanowiła inspirację do podejmowania 

podobnych projektów. Część koncepcji bardzo dosłownie traktowała wymiar 

przestrzenny, opisując konkretne miejsca czy pomniki, podejście innych było bardziej 

metaforycznie. Projekty inspirowane tym, czego dokonał Pierre Nora, dowodzą, że 

podobne przedsięwzięcia podejmowano i z powodzeniem realizowano również w innych 

krajach, np. w Niemczech, Włoszech, Austrii, Holandii, Luksemburgu, Rosji, Belgii, 

Szwajcarii czy Polsce. Metodologia poszczególnych projektów różni się od tego, co 

proponował Pierre Nora. Różnice można dostrzec również w podejściu naukowców w 

poszczególnych krajach, co uwidaczniało się w stawianiu różnych elementów w centrum 

badań. Niektóre z nich traktują miejsca pamięci równie szeroko, jak w projekcie 

francuskim, różnią się natomiast ze względu na stawiane cele. Część z nich to propozycje 

naukowe, inne mają wymiar polityczny, a jeszcze inne skoncentrowane są na 

popularyzowaniu tzw. miejsc pamięci. Część z nich ma skłaniać czytelników do własnych 

poszukiwań, inne są opracowane niezwykle drobiazgowo i nie wymagają pogłębiania. 

Poszczególne projekty charakteryzują się innym doborem haseł, kładą nacisk na inne 

okresy w historii. Tym, co łączy większość z nich jest to „dążenie do odejścia od? 

faktografii, linearnej narracji, historii politycznej i zdarzeniowej oraz zwrot w kierunku 

analizy symbolicznego wymiaru przeszłości, zbiorowych wyobrażeń oraz form i funkcji 

wykorzystania historii do aktualnych potrzeb”48. Odnalezienie miejsc, które mają 

znaczenie dla danej wspólnoty wymaga wpisania ich w kontekst pamięci zbiorowej. 

Włoski projekt różni się od francuskiego m.in. tym, że, w przeciwieństwie do 

pierwowzoru, nie pomija w tak zdecydowany sposób „niewłoskich” miejsc pamięci. Sam 

Pierre Nora nie wyrażał pozytywnych opinii na temat projektu Mario Isneghiego, który 

jest wyłącznym jego twórcą.  A więc samodzielna praca jest tym, co różni włoską 

propozycję od francuskiej. Miejsca, które znalazły się w zestawieniu Isneghiego dotyczą 

w dużej mierze początków państwa narodowego, nie uwzględniając jednak tego, co miało 

wpływ na włoską tożsamość zbiorową, a jest związane z poszczególnymi regionami 

Włoch49. 

 
48 K. Kończal. Miejsca pamięci. O niebywałej karierze pewnej koncepcji badawczej, w: „Polsko-niemieckie 

miejsca pamięci. Tom 4. Refleksje metodologiczne”, red. R. Traba, H. Heninng Hahn, Wydawnictwo 

Naukowe Scholar, Warszawa, 2013, str. 77-100. 
49 K. Kończal, Miejsca pamięci. O niebywałej karierze pewnej koncepcji badawczej w: Polsko-niemieckie 

miejsca pamięci. Tom 4: Refleksje metodologiczne, pod red. R. Traba, H. Henning Hahn, Wydawnictwo 



28 

 

Pomysł na opracowanie niemieckich miejsc pamięci pojawił się podczas 

konferencji w Warszawie, w Niemieckim Instytucie Historycznym w 1994 roku. W 

kolejnym roku Étienne François wraz z Hagenem Schulze rozpoczęli seminaria naukowe, 

których tematyka oscylowała wokół tematu miejsc pamięci. To wszystko doprowadziło 

do stworzenia listy 121 miejsc pamięci. Projekt niemiecki cechował się większą 

otwartością niż francuski i włoski. Jak wskazuje Kornelia Kończal w swoim artykule 

dotyczącym różnych projektów opartych na założeniach Pierre’a Nory w odniesieniu do 

Francji, autorzy zrezygnowali bowiem z diagnozowania współczesności, „nie chcą ani 

ratować tego, co przemija, ani pielęgnować narodowej pamięci”. Uwagę poświęcili 

również elementom popkulturowym i związanymi z codziennością50. Niektórzy 

recenzenci skrytykowali nieuwzględnienie w badaniach perspektywy osób pochodzenia 

tureckiego czy np. uchodźców, ale autorzy jako warunek wpisania na listę przyjęli mocne 

i długotrwałe ugruntowanie w pamięci zbiorowej51. Projekt niemiecki miał wpływ na 

edukację, bowiem wykorzystywano jego elementy zarówno w podręcznikach, m.in. do 

historii, jak i języka niemieckiego52. 

Zupełnie inny zamysł mieli twórcy projektu austriackiego – Emil Brix, Ernst 

Bruckmüller oraz Hannes Stekl. Postanowili oni nie decydować sami, co zostanie uznane 

za miejsca pamięci i zapytać o to opinię publiczną. W tym celu przeprowadzili sondaż. 

Kornelia Kończal wskazuje, że takie podejście cechuje się większą aktualnością 

wybranych miejsc. Może to, wszakże powodować, że wybór ten szybciej się 

zdezaktualizuje53. 

Interesujące podejście zaprezentowali Holendrzy, którzy punktem odniesienia 

uczyli topografię. Nie ograniczali się do samej tylko Holandii, ale uwzględnili także 

związane z Holandią miejsca pamięci poza granicami kraju. Projekt ten nie miał w swoich 

założeniach stworzyć holenderskocentrycznej mapy, ale otworzyć się na nowe 

interpretacje. W projekcie brało udział aż 150 autorów, którzy opisali poszczególne 

miejsca.  Udostępniono je również na stornie Archiwum Narodowego, tak, aby każdy 

 
Naukowe Scholar, Warszawa 2013, str.85-86. 
50 Tamże str. 86-88. 
51 Tamże, str.88. 
52 Tamże, str. 89-90. 
53 Tamże str. 90-91. 



29 

 

mógł się z nimi zapoznać oraz poszerzyć swoją wiedzę 54. 

Redaktorami luksemburskiej wersji projektu byli Sonja Kmec, Benoît Majerus, 

Michael Margue i Pit Péporté. Ich przedsięwzięcie różniło się od poprzednich przede 

wszystkim otwartością na różne narracje, które nie są przebrzmiałymi symbolami, ale 

wciąż mają znaczenie dla społeczeństwa. W sumie opisano 57 haseł, uwzględniając 

miejsca pamięci ważne dla różnych grup religijnych czy mniejszościowych. Projekt był 

nastawiony na dotarcie do wielu osób, stąd też bardzo dużo materiałów wizualnych. 

Choć, jak twierdzi Kornelia Kończal, takie ujęcie: „nie (zawsze) sprzyja analitycznej 

głębi wywodów”55. 

Jeden z projektów swoimi początkami sięga 2007 roku, kiedy to został wydany 

pierwszy tom poświęcony rosyjskim miejscom pamięci, pod redakcją Georgesa Nivata. 

Wciąż nie można jednak ocenić tego projektu i wskazać na jego zalety czy wady, 

ponieważ nie został ukończony. Drugi z trzech zaplanowanych tomów ukazał się dopiero 

w 2019 roku. W tym projekcie również podstawę stanowiła topografia. Interesujące jest 

to, że   projekt ten, mimo iż dotyczy rosyjskich miejsc pamięci, to jego wyniki (tom I) 

zostały opublikowane po francusku. Można więc domniemywać, że wolumin ten nie był 

skierowany bezpośrednio do osób z kraju, którego dotyczył56. 

Kornelia Kończak wskazuje, że propozycja belgijska podobna jest do projektu 

holenderskiego. I w tym wypadku miejsca pamięci zostały bowiem wybrane według 

kryterium topograficznego. Ponadto zostały opracowane w języku flamandzkim i nie 

zostały przetłumaczone na inne języki, co jest zaskakujące, biorąc pod uwagę, że 

uwzględniono 66 tematów, które znajdują się zarówno na terenie Belgii, jak i poza nim. 

Wzięto pod uwagę zarówno „pozytywne” miejsca pamięci, jak i te, które związane są z 

traumatycznymi wydarzeniami.  

 Pod względem popularyzatorskim podobny do poprzedniego jest projekt 

szwajcarski, który również ma docierać do szerokiego grona i tak właśnie wydaje się 

pomyślany starając się uwzględniać różne konteksty. Autor – Greorg Kreis – tegoż 

projektu zaznaczył, że nie uważa swojej listy za ostateczną i wiążącą, co może świadczyć 

o pewnym dystansie oraz świadomości, i jedynie właściwa. Jako wadę projektu wskazuje 

 
54 Tamże str. 91-92. 
55 Tamże str. 92-93. 
56 Tamże str. 93-94. 



30 

 

się brak uwzględnienia perspektywy imigrantów57. 

Poprzednie projekty swoje nazwy przejmowały od kraju, z którego pochodziły. 

Nie inaczej jest w przypadku projektu polskiego i niemieckiego, z tą różnicą, że jest to 

projekt polsko-niemiecki. W ramach projektu „Polsko-niemieckie miejsca pamięci” 

powstały cztery tomy publikacji (w języku niemieckim ukazał się dodatkowy tom z  

wybranymi publikacjami, które wcześniej ukazały się tylko w języku polskim). Trzy 

pierwsze woluminy oparte były na badaniach empirycznych, z kolei czwarty zawiera 

rozważania metodologiczne. Miejsca pamięci to w ujęciu autorów „wydarzenia, 

artefakty, postacie i miejsca topograficzne, które wpływały na kształtowanie pamięci 

grupowych”58. Pod uwagę brano zarówno tradycję oraz współczesność, natomiast nie 

skupiano się wyłącznie na tym jak wyglądają w danej chwili owe miejsca czy wydarzenia, 

ale chciano przedstawić ich rys historyczny. 

 

4. Aleida i Jan Assmannowie – pamięć kulturowa i komunikacyjna 

Spadkobiercami myśli Maurice Halbwachsa i Pierra Nory są Aleida i Jan 

Assmannowie. Jan Assmann to urodzony w 1938 roku niemiecki historyk i egiptolog, 

zmarły w 2024. Aleida Assmann to urodzona w 1947 roku antropolożka kultury, anglistka 

i egiptolożka. Stworzyli oni teorię pamięci kulturowej i komunikacyjnej. Każde z nich 

wprowadziło pojęcia, które pozwoliły zbudować istotny system analityczny, znacząco 

przyczyniając się do rozwoju teorii pamięci. Należy również zwrócić uwagę, że pisanie 

o pamięci z perspektywy historyka kultury, odnosząc ją do zbiorowości, nadając kontekst 

społeczny i kulturowy to część, którą Assmannowie „odziedziczyli” po Halbwachsie. 

 
57 Tamże str. 96-97. 
58 K. Kończal „Wprowadzenie” w: Polsko-niemieckie miejsca pamięci. Tom 4: Refleksje metodologiczne. 

pod red. R. Traba, H. Henning Hahn, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2013, str. 9-13. 



31 

 

 

Ilustracja 6. Aleida i Jan Assmannowie. 

Pamięć kulturową Assmann definiuje w sposób następujący: „Pojęcie pamięci 

kulturowej odnosi się do ponadindywidualnej pamięci ludzkiej. Zwykliśmy uważać 

pamięć za fenomen czysto wewnętrzny, funkcję mózgu jednostki i przedmiot badań 

fizjologa, neurologa i psychiatry, ale nie historyka kultury. Jednak o tym, co pamięć 

indywidualna przyswaja i przechowuje, decydują nie tylko indywidualne zdolności i 

wola, ale również uwarunkowania zewnętrzne – społeczne i kulturowe”59. 

Assmann wskazuje na cztery obszary pamięci. Oprócz pamięci kulturowej 

wymienia jeszcze trzy inne – pamięć mimetyczną, pamięć rzeczy oraz pamięć 

komunikacyjną60. Pamięć mimetyczna wypełniona jest tym, czego człowiek nauczył się 

poprzez naśladowanie. Pamięć rzeczy, to nic innego, jak to, co otacza człowieka w jego 

codzienności. Assmann wskazuje na najbardziej oczywiste przedmioty, takie jak łóżka, 

ubrania, ale również na pewne przestrzenie czy środki komunikacji miejskiej. Wszystko 

to jest przypomnieniem czasu minionego. Pamięć komunikacyjna zawiera w sobie 

doświadczenia pokoleń, które przekazują sobie jednostki w codziennej komunikacji. 

Obejmuje maksymalnie cztery pokolenia i umiera wraz z nimi. Pamięć kulturowa, 

według Assmanna, nie jest w stanie przechowywać przeszłości przeistoczyć jej w „figury 

pamięci”61. Są to symboliczne przedstawienie przeszłości. Jako przykłady podaje np. 

mity: „Dzięki pamięci historia przemienia się w mit. Nie staje się przez to nierzeczywista 

– wręcz przeciwnie, zyskuje realność w sensie stałej mocy normatywnej i 

 
59 J. Assmann, „Pamięć kulturowa. Pismo, zapamiętywanie i polityczna tożsamość w cywilizacjach 

starożytnych”, Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa, 2008, str. 35. 
60 Tamże str. 36. 
61 Tamże str. 68. 



32 

 

formatywnej”62. Mit czy rzeczy nie wyczerpywały listy mediów pamięci, równie dobrze 

mogły to być krajobrazy: „Sztuka pamięci posługuje się przestrzenią wyobrażoną, kultura 

pamięci rozmieszcza swe znaki w przestrzeni naturalnej. Nawet całe krajobrazy – i 

szczególnie krajobrazy – służą jako medium pamięci kulturowej; nie przez umieszczanie 

w nich znaków („pomników”), lecz przez podniesienie całości do rangi znaku, czyli przez 

semityzację.” Assmann jako przykład krajobrazów wskazuje Aborygenów, którzy 

pielgrzymują do określonych miejsc, określających ich tożsamość, z kolei jako przykład 

„świętego krajobrazu” podał strukturę miast starożytnego Wschodu, Rzym oraz (za 

Halbwachsem), Ziemię Świętą63. Jako dodatkowy przykład można podać również 

pielgrzymujących chasydów, którzy odwiedzają groby znaczących dla nich cadyków. Jest 

to część ich tradycji i religii, określa w pewien sposób tożsamość i przynależność do 

konkretnej grupy. Medium pamięci kulturowej, o którym pisze Assmann, można 

bezpośrednio odnieść do tego co Pierre Nora nazywał miejscem pamięci. To właśnie 

pamięci kulturowej i komunikacyjnej poświęcę najwięcej uwagi w swojej rozprawie. 

Znajdują się one zresztą w centrum teorii pamięci zarówno Jana, jak i Aleidy Assmann. 

Pamięć kulturowa charakteryzuje się tym, że udział w niej jest zróżnicowany, 

czego konsekwencją jest wyznaczenie specjalnych osób, które tę pamięć mają 

przechowywać. Określa się je „nosicielami pamięci” (jest to wyraźne przeciwieństwo 

pamięci komunikacyjnej, w wypadku której udział jest nieokreślony i właściwie każdy 

jest uznawany za kompetentnego, by mieć w niej swój udział)64. Nosiciele pamięci 

kulturowej muszą kierować się specjalnymi zasadami. Nie każdy może partycypować we 

wszystkich rytuałach, bowiem niektórzy członkowie społeczeństwa nie są w stanie zbyć 

części informacji. Bardzo często muszą prezentować określone kompetencje, udowodnić, 

że mogą być nosicielami, że nie są jedynie przeciętnymi członkami wspólnoty 65. Skoro 

to specjalne osoby zajmują się przechowywaniem pamięci, pozostała część grupy musi 

jakoś uzyskać do niej dostęp, a przynajmniej do tej jej części, która jest dla nich 

przeznaczona. Służy temu uczestnictwo w specjalnych wydarzeniach. Powtarzalność 

świąt i rytuałów powoduje wewnętrzną spójność grupy w czasie i przestrzeni66.  

 
62 Tamże str. 68. 
63 Tamże str. 75. 
64 Tamże str. 69. 
65 Tamże str. 70. 
66 Tamże str. 72. 



33 

 

Jak pisze Assmann, pamiętać można na dwa sposoby. Pamięć zbiorowa działa 

dzięki pamięci fundacyjnej i pamięci biograficznej67. Pierwsza dotyczy prapoczątków 

świata i przejawia się np. w mitach, ozdobach, krajobrazach czy rytuałach - są to „nośniki 

trwale zobiektywizowane”68. Pamięć biograficzna związana jest z interakcjami w 

społeczeństwie i jest określona jako naturalna w przeciwieństwie do fundacyjnej, która 

najczęściej jest tworzona/wytwarzana. Assmann wskazuje na elementy, które muszą 

zaistnieć, aby pamięć przetrwała, a więc, by została „przetransformowana z pamięci 

biograficznej w kulturową”69. Wymienia osiem elementów/narzędzi wywołujących 

proces transformacji, który opiera się na biblijnej Księdze Powtórzonego Prawa. Te 

narzędzia to: 

1. Uświadomienie i <wzięcie do serca>; 2. Wychowanie; 3. 

Wizualizacja; 4. Symbolika limityczna; 5. Przechowywanie i 

upublicznianie; 6. Święta zbiorowego wspominania; 7. Przekaz ustny; 

8.  Kanonizacja tekstu przymierza (Tory) jako podstawy <dosłownego> 

zachowania prawa70. 

Do każdego z tych elementów Assmann przypisuje fragmenty z wspomnianej Księgi oraz 

krótko je wyjaśnia. Pierwszy element jest opisany raczej metaforycznie, ponieważ zostaje 

wprost wyrażone, że owo „coś” musi zostać „zapisane we własnym sercu”71, aby mogło 

istnieć w pamięci. Drugi z elementów to nic innego jak przekaz pokoleniowy pamięci, 

trzeci z kolei dotyczy ciała, a dokładnie chodzi o „znak na czole”72. Czwarty związany 

jest z okazaniem przynależności „napis na drzwiach (granica przynależności)”73. Piąty 

dotyczy przechowywania i upubliczniania składników pamięci. Szósty element dotyczy 

trzech świąt, które należy obchodzić, a siódmy to poezja. Ostatnie narzędzie, według 

Assmanna najistotniejsze, „Przymierze zmienia się w kanon”74, nie pozwala już na 

ingerencje, a jedynie ustala to, co ma być esencją przekazu. 

 Księga Powtórzonego Prawa jest istotna dla wywodu Assmanna, ponieważ uważa 

on, że Izraelici to doskonały przykład grupy, która uczyniła coś niezwykłego, bowiem 

 
67 Tamże str. 67. 
68 Tamże str. 67. 
69 Tamże str. 232. 
70 Tamże str. 232-242. 
71 Tamże str. 232. 
72 Tamże str. 232. 
73 Tamże str. 232. 
74 Tamże str. 235. 



34 

 

„<duchowy Izrael>, […] jest wszędzie tam, gdzie kilka osób spotka się, aby go 

wspominać, zgłębiając święte teksty”75. Pomimo życia w diasporze, braku dostępu do 

świętych miejsc, do symboli, grupa ta przetrwała, między innymi dzięki Księdze 

Powtórzonego Prawa, w której zostały opisane między innymi ważne dla Izraelitów 

miejsca, o których należy pamiętać, by wypełniać Przymierze. Według Assmanna, jest to 

przykład tego, w jaki sposób pamięć komunikacyjna przeistacza się w pamięć 

kulturową76.   

Jeśli sięgamy gdzieś wspomnieniami, najwięcej znajdziemy ich w odniesieniu do 

najbliżej przeszłości, natomiast im dalej będziemy się cofać, informacji będzie mniej aż 

do momentu, kiedy dotrzemy do „opowieści o prapoczątku”77, o których mówi się z kolei 

znów dużo. Ta „luka”, zwana dryfującą, to to wszystko, co jest pomiędzy najbliższą 

przeszłością a prapoczątkami. Nazwano ją dryfującą ze względu na to, że „granica 

między obiema porusza się wraz z rotacją pokoleń”78, co oznacza, że jej ramy czasowe 

mogą ulegać zmianom. Assmann wprowadza pojęcie pamięci komunikacyjnej i pamięci 

kulturowej jako ramy odpowiadające obu rejestrom pamięci tzw. końcom bez środka79. 

Assmann, pojęcie floating gap zapożycza od Jana Vasiny. 

Assmann porównuje pamięć kulturową do sacrum, do świętego dnia, 

przeciwstawiając ją pamięci komunikacyjnej, identyfikując ją z profanum, przyrównując 

do dnia powszedniego80. Nie jest tak, że jedno wydarzenie może zostać zakwalifikowane 

do pamięci kulturowej bądź pamięci komunikacyjnej, chodzi raczej o to, że te dwa 

procesy mogą przebiegać równolegle. Nie chodzi również o to, że każdy tekst możemy 

od razu przypisać pamięci kulturowej. Chodzi raczej o pewną świadomą decyzję. 

Istotnym elementem teorii Assmnna jest pojęcie tożsamości, zarówno zbiorowej 

(zwanej również wspólnotową), jak i jednostkowej. Tożsamość jednostkową autor dzieli 

na indywidualną i osobową. Pierwsza jest tym wszystkim, co sprawia, że jednostka 

odróżnia się od innych, druga z kolei to role, w które człowiek jest uwikłany (wraz z 

 
75 Tamże str. 227. 
76 Tamże str. 235. 
77 Tamże str. 64. 
78 Tamże str. 64. 
79 Tamże str. 66. 
80 Tamże str. 74. 



35 

 

kompetencjami, które człowiek nabywa)81. Pomimo iż tożsamość jednostkowa odnosi się 

do konkretnej osoby, „jest zawsze konstruktem społecznym i jako taki – tożsamością 

kulturową”82. Człowiek dopiero w kontakcie z innymi ludźmi może „zobaczyć” swoją 

tożsamość83. Tożsamość zbiorowa to, według Assmanna, „obraz samej siebie, który 

tworzy określona zbiorowość i z którym utożsamiają się jej członkowie”84. Zarówno 

tożsamość zbiorowa, jak i jednostkowa nie są więc czymś wrodzonym, ale odnoszą się 

do tego, w jaki sposób jednostki je postrzegają, w jaki sposób się z nimi utożsamiają85. 

Assmann przypisuje tożsamości zbiorowej „fikcyjność czy metaforyczność”, ze względu 

na jej symboliczny wymiar86. Nie jest tak, że, kiedy jednostki przyjmują jakąś tożsamość 

zbiorową, nie mogę już jej zmienić, nie jest ona bowiem jedna i ostateczna87. Autor 

wskazuje, że kultura i społeczeństwo jako elementarne struktury „produkują tożsamość”. 

Jest to jednak tożsamość osobowa, ale niekoniecznie zbiorowa88. Tożsamość wspólnoty 

można nabyć świadomie, poprzez członkostwo w społeczeństwie, a tożsamość 

kulturową, analogicznie, poprzez uczestnictwo w kulturze: 

Świadomość przynależności społecznej zwana przez nas tożsamością 

zbiorową opiera się na uczestnictwie we wspólnej wiedzy i wspólnej 

pamięci, przekazywanych dzięki porozumiewaniu się ogólnym 

językiem czy też – ogólniej – dzięki używaniu wspólnego systemu 

symboli89. 

Do tej świadomości należą zatem wszystkie elementy, które możemy uznać za 

ważne dla grupy, za spajające ją oraz za budujące poczucie wspólnoty i przynależności. 

Assmann wymienia m.in.: „zdania i teksty, ryty, tańce, wzory, ornamenty, stroje i tatuaże, 

jedzenie i picie, pomniki, obrazy, krajobrazy oznaczenia dróg i granic”90. Ściśle wiąże się 

to z pamięcią kulturową. Elementy budujące tożsamość to również elementy pamięci 

kulturowej.  

Według Aleidy Assmann, pamięć kulturowa ma różne warianty, a jej treści mogą 

 
81 Tamże str. 146. 
82 Tamże str. 146. 
83 Tamże str. 149. 
84 Tamże str. 146.  
85 Tamże str. 146. 
86 Tamże str. 146. 
87 Tamże str. 148. 
88 Tamże str. 148. 
89 Tamże str. 153. 
90 Tamże str. 153. 



36 

 

się charakteryzować różną aktywnością oraz nawzajem przenikać. Wyróżniła pamięć 

funkcjonalną i pamięć magazynującą, które stanowią „różne warianty pamięci 

kulturowej”91. Pierwsza z nich to rezerwuar ponadczasowych artefaktów czasu 

minionego, które nie tracą swojej siły wyrazu. Są przyjmowane przez kolejne pokolenia 

i jest to tak zwana aktywna pamięć. Należą do niej również elementy istotne dla danej 

grupy w teraźniejszości, bowiem ma służyć spójności grupy92. Pamięć magazynująca to 

archiwum kulturowe, w którym mogą być przechowywane 

pozostałości poprzednich epok, dokumenty wizualne lub językowe, wszelkie świadectwa 

przeszłości, to, co dana grupa uznała za minione, czym straciła zainteresowanie93. To, co 

nie wywołuje już zainteresowania, może zostać przeniesione z pamięci 

funkcjonalnej do magazynowanej, ale również coś może z magazynu wrócić. Pamięć 

kulturowa jest więc czymś co może podlegać zmianom, nie ma więc mowy o jedynym 

zestawie pamięci, a raczej o zmieniających się jej zasobach.  

 Procesem, bez którego nie powinno się prowadzić rozważań na temat pamięci, 

jest zapominanie. Początkowo nie poświęcano mu dostatecznie dużo uwagi, lecz z 

czasem dostrzeżono potrzebę wskazania „miejsca”, w którym możemy sytuować to, co z 

pamięci zniknęło. Przy tej okazji szukano również odpowiedzi na pytanie, skąd 

wspomnienia powracają. Zapominanie to m.in. też procesy związane z wyparciem. 

Aleida Assmann w artykule „Pięć strategii wypierania ze świadomości” zaproponowała 

systematykę strategii wypierania ze świadomości tego, co kłopotliwe94. Pierwsza 

strategia to kompensacja. Dotyczy ona m.in. zbrodniarzy wojennych, a ujmując ogólniej, 

rozmaitych sprawców. Przejmują oni retorykę ofiar, dokonując samousprawiedliwienia. 

Przedstawiając siebie jako ofiary, próbują dokonać usunięcia własnych win, w ten sposób 

niejako te winy równoważąc. Druga strategia – eksternalizacja – oznacza przypisywanie 

winy innym, jednocześnie oddalając ją od siebie. Assmann wyróżniła tu formę 

ofensywną, tj. strategię znalezienia kozła ofiarnego oraz defensywną, czyli poszukiwanie 

 
91 M. Saryusz-Wolska, „Pamięć funkcjonalna” w: Modi memorandi. Leksykon kultury pamięci, pod red. M. 

Saryusz-Wolska, R. Traba, współpraca J. Kalicka, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2014, str. 

325. 
92 A. Assman, „Cztery formy pamięci”, w: Między historią, a pamięcią. Antologia, Wydawnictwa 

Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa, 2013, str. 57. 
93 Tamże str. 57. 
94 A. Assmann A. „Pięć strategii wypierania ze świadomości” w: Pamięć zbiorowa i kulturowa. 

Współczesna perspektywa niemiecka, red. M. Saryusz-Wolska, Universitas, Kraków 2009, str.333-349. 



37 

 

winnych95. Trzecia strategia to określenie przez społeczeństwo ram, które decydują o tym, 

co i jak będzie pamiętane. Ta strategia to wyłączanie. Czwarta kategoria – milczenie – 

dotyczy zarówno ofiar, jak i sprawców. Jest to „nieme milczenie ofiar jako wyraz 

bezsilności” oraz milczenie sprawców, a dokładniej przemilczanie96. Ostatnia, piąta 

strategia, przeinaczanie, to ni mniej, ni więcej zakłamywanie przeszłości w taki sposób, 

aby była „odpowiednia” dla grupy. Fakty z przeszłości interpretuje się w taki sposób, by 

konsekwencje dla grupy były nieznaczne lub aby wcale ich nie było. 

 

5. Paul Ricoeur – zapominanie 

Znaczący wkład w teorie pamięci miał również Paul Ricoeur. Urodził się on w 

1913 roku, a zmarł w 2005 roku. Jest on określany jako jeden z najwybitniejszych 

współczesnych myślicieli. W swojej filozofii poruszał wiele wątków, sięgając do różnych 

nurtów. 

 

 Ilustracja 7. Paul Ricoeur. 

 
95 Assmann podała jako przykład defensywnej postawy, czasy po II Wojnie Światowej, kiedy niektórzy 

starali się oddzielić od zbrodniarzy wojennych, wyraźnie zaznaczając granicę „między winnym Hitlerem a 

niewinnym narodem niemieckim, który został przez niego „uwiedziony”, padł jego „ofiarą”. Jako postawę 

ofensywną, rzeczonego kozła ofiarnego, wskazała naród żydowski, który po wojnie stracił w Niemczech 

miano „symbolicznego nosiciela przypisanej mu winy”. Assmann A. „Pięć strategii wypierania ze 

świadomości” w: Pamięć zbiorowa i kulturowa. Współczesna perspektywa niemiecka, red. M. Saryusz-

Wolska, Universitas, Kraków 2009, str.338-339. 
96 Assmann A. „Pięć strategii wypierania ze świadomości” w: Pamięć zbiorowa i kulturowa. Współczesna 

perspektywa niemiecka, red. M. Saryusz-Wolska, Universitas, Kraków 2009, str. 342. 



38 

 

Najistotniejsze dla niniejszej rozprawy jest to, co Ricoeur pisał na temat 

zapominania. Wyróżnił zapominanie przez zatarcie śladów i zapominanie w odwodzie, 

które są przejawem zapominania głębokiego. Wskazał również na figury jawnego 

zapominania związane z pamięcią zablokowaną, manipulowaną oraz amnestią. 

 Zapominanie przez zatarcie śladów jest nieodwracalne, często określane jest jako 

pewna niedoskonałość pamięci, jako zagrożenie dla niej97. Zapominanie w odwodzie 

Ricoeur określa jako konkurencyjne dla zapominania przez zatarcie śladów. Jest ono 

szczególne, ponieważ zakłada pewną odwracalność. Autor określa je mianem „idei 

niezapomnianości”98 . Są to więc dwa warianty zapominania głębokiego. Pierwsze z nich 

„prowadzi drogą uwewnętrznienia i zawłaszczenia obiektywnego poznania, drugie – 

drogą retrospekcji na podstawie doświadczenia princeps rozpoznania”99. Zapominanie 

głębokie, jak pisze Ricoeur, jest ściśle związane ze śladami – pisanymi, psychicznymi, 

śladami w korze oraz śladami dokumentalnymi: „problematyka śladu rządzi 

problematyką zapomnienia na tym najbardziej podstawowym poziomie”100. Swoje 

rozważania koncentruje na relacji między śladami korowymi i śladami psychicznymi, 

zrównując ich status, określając ich poznanie – korowe ślady dostępne są jedynie na 

„drodze poznania naukowego”, z kolei ślady psychiczne związane są z rozpoznaniem: 

„W rzeczywistości, w momencie rozpoznania uznajemy, iż teraźniejszy obraz wiernie 

oddaje początkowe uczucie, wstrząs wydarzenia”101. 

Przejdźmy teraz do figur zapominania jawnego. Pierwsza z nich związana jest z 

pamięcią zablokowaną. Chcąc przypomnieć sobie pewne elementy, można natrafić na 

przeszkody, szukamy jakiegoś wspomnienia, a w jego zamian przychodzi nam coś 

zupełnie innego102. Druga figura, związana z pamięcią zmanipulowaną, jest ściśle 

powiązana z tożsamością. Podmioty nie mogą o sobie opowiadać w sposób zgodny z 

faktami, przejmują narracje narzucone m.in. przez władze. Opowieść może zatem być 

różna, pewne fakty można pominąć, inne znacząco wyolbrzymić. Paul Ricoeur wskazuje 

na to, że podmioty mogą mieć w tym swój udział, bowiem nie zawsze chcą pamiętać. 

 
97 P. Ricoeur, „Pamięć, historia, zapomnienie”, Universitas, Karków, 2012, str. 548. 
98 Tamże str. 553. 
99 Tamże str. 553. 
100 Tamże str. 550. 
101 Tamże str. 552. 
102 Tamże str. 589. 



39 

 

Częściowo określa to jako bierne zapominanie, ale tylko w przypadku, kiedy nie jest to 

unikanie wiedzy, a „deficyt pamięci”103. Jeśli jednak podmioty nie chcą pamiętać, 

odwracają się od pewnych wydarzeń czy postaci, zaniedbują pamięć o nich, to taka 

strategia „stanowi dwuznaczną formę zapomnienia, tyleż aktywną co bierną”104. Jeśli 

zapominanie było aktywną strategią, to odpowiedzialność spada na tych, którzy byli 

uczestnikami tej strategii, jednak, kiedy mówimy o biernym zapominaniu, 

„odpowiedzialność za ślepotę spada na wszystkich”105. Jako ostatnią figurę jawnego 

zapomnienia Ricoeur opisuje jedną z instytucjonalnych form zapomnienia, tj. amnestię. 

W jego ujęciu: „Celem amnestii rozpatrywanej pod kątem sformułowanego zamysłu jest 

pogodzenie wrogo nastawionych do siebie obywateli, pokój społeczny”106. Wątpliwości, 

które towarzyszą autorowi, związane są z tym, że nakaz zapomnienia można niejako 

usunąć z pamięci, np. z pamięci narodu to, co mogłoby go w przyszłości uchronić przed 

powtórzeniem tego, co nie jest warte powtórzenia. Ricoeur uważa również, że 

wymazywanie przeszłości pozbawia podmioty możliwości konfrontacji z minionym, co 

może skutkować kryzysem tożsamości.107 Mimo iż wskazuje na to, że granica między 

amnestią, a amnezją może zostać bardzo łatwo przekroczona, a samą amnestię określa 

„karykaturą wybaczenia”108. 

 

6. Paul Connerton – siedem sposobów zapominania 

Autor eseju „Siedem rodzajów zapomnienia”, Paul Connerton amerykański socjolog, 

urodzony w 1940 roku, zmarły w 2019 roku. Zwraca on uwagę, że szczególnie w 

dyskursie publicznym zapominanie traktuje się jako niedobór pamięci, jako zarzut, wobec 

tego, że powinniśmy byli coś zapamiętać, a jednak odnieśliśmy porażkę109. 

 
103 Tamże str. 591. 
104 Tamże str. 591. 
105 Tamże str. 591. 
106 Tamże str. 597. 
107 Tamże str. 600. 
108 Tamże str. 644. 
109 P. Connerton P. „Siedem rodzajów zapomnienia” w: (Kon)teksty pamięci. Antologia, red. K. Kończal, 

Narodowe Centrum Kultury, Warszawa 2014, s. 343-357. 



40 

 

 

Ilustracja 8. Paul Connerton. 

Autor podkreśla, że nie powinno być to jedyne rozumienie, a traktowanie zapominania 

jedynie w znaczeniu negatywnym, jako wady, nie daje pełnego spektrum tego, czym 

zapominanie może być. Proponuje więc siedem rodzajów zapomnienia. Pierwsze, 

represyjne wymazywanie z pamięci to, według autora, najbardziej opresyjna forma 

związana z systemami totalitarnymi. Ten rodzaj może być związany m.in. z wypieraniem 

niewygodnych faktów historycznych. Nie musi oznaczać zawsze skrajnej, związanej z 

przemocą formy, może być przedstawieniem interpretacji przeszłości w jakiś określony 

sposób. Druga forma, może z pozoru wydawać się tożsama z pierwszą, bowiem jest to 

zapominanie nakazane. Jest ono związane, jak poprzednie, z instytucjonalnym nakazem, 

natomiast jego zastosowanie „zachodzi w interesie wszystkich stron sporu, a zatem może 

uzyskać publiczną aprobatę”110. Zapominanie konstytutywne dla konstrukcji nowej 

tożsamości to trzeci rodzaj zapominania. Ma on również przynosić korzyści. Polega na 

usuwaniu wspomnień, które mogłyby przeszkodzić w konstrukcji nowej tożsamości. Jest 

związane z momentem odbudowywania czy modernizacji tożsamości. Ten rodzaj 

zapominania Connerton określa jako proces kulturowego odrzucenia, który ma pomóc w 

budowaniu nowej tożsamości. Proces ten „sygnalizują dwa rodzaje poszlak 

semantycznych”. Pierwsza z nich dotyczy nowych słów, które zaczynają funkcjonować 

w dyskursie, a druga to zanikanie słów, które nie przystają do nowej rzeczywistości.111 

 
110 P. Connerton urodził się 22 kwietnia 1931 roku, zmarł 27 lipca 2019 roku. Był brytyjskim antropologiem 

i socjologiem, zajmował się tematyką pamięci i zapominania. Connerton P. „Siedem rodzajów 

zapomnienia” w: (Kon)teksty pamięci. Antologia, red. K. Kończal, Narodowe Centrum Kultury, Warszawa 

2014, s. 346-347. 
111 Connerton P. „Siedem rodzajów zapomnienia” w: (Kon)teksty pamięci. Antologia, red. K. Kończal, 

Narodowe Centrum Kultury, Warszawa 2014, s. 350. 



41 

 

Czwarta forma to amnezja strukturalna, która wynika z niedostatecznej ilości informacji, 

z kolei zapominanie jako unieważnienie, piąta forma, jest niejako przeciwieństwem 

poprzedniej, ponieważ to efekt nadmiaru informacji, z którym coraz częściej 

społeczeństwa muszą sobie radzić. Connerton wyróżnił również zapominanie 

charakterystyczne dla „kapitalistycznego systemu konsumpcji”112, zapominanie jako 

zaplanowane starzenie się, oznacza znacznie szybszą produkcję różnego rodzaju dóbr, 

nastawienie na mody, czego konsekwencją jest duża nadprodukcja rzeczy, które znacznie 

szybciej ulegają starzeniu. Ostatnią formą jest zapominanie jako cisza upokorzenia, 

bezpośrednio związane z polityką, jednak nie jest wyrazem intencjonalnych, jawnych 

działań rządzących, ale „przejawia się w powszechnym wzorcu zachowań społeczeństwa 

obywatelskiego i jest zapominaniem ukrytym, nieoznaczonym i nieoficjalnym”113. 

Upokorzenie jest tutaj ściśle związane ze wstydem, który towarzyszy określonej 

zbiorowości. W tym wypadku chęć zapomnienia jest na tyle silna, że łatwo można 

dostrzec jego efekty. Każda z siedmiu form wyszczególnionych przez Connertona 

traktuje o innych aktorach, każdej z form przypisać możemy różne funkcje i wartości. 

Autor podkreśla, że lista form zapomnienia jest otwarta, a siedmiu zaproponowanych 

przez niego nie należy traktować ostatecznie. 

7. Podsumowanie 

Jak pisałam na wstępie tego rozdziału przedstawiam pewien rozwój rozważań nad 

pamięcią. Poszukiwałam narzędzi które mogły być przydatne aby badać zjawisko 

upamiętniania Żydów wielkopolskich. Przedmiotem pracy jest wprawdzie przywracanie 

pamięci, jednak nie można się tym zajmować bez szerszego kontekstu. Przedstawiając te 

koncepcje miałam na uwadze wykorzystanie ich w swoich badaniach nad kwestiami 

pamięci i zapominania społeczności żydowskiej. Zastanawiałam się jak można 

wykorzystać te elementy teorii do swoich badań.  

Aby zajmować się przywracaniem pamięci, należy określić z jakimi procesami 

mamy do czynienia, z jakiego powodu następowało zapominanie danej społeczności, w 

przypadku tej pracy, społeczności żydowskiej. Ponadto, pod tym kątem trzeba przyjrzeć 

się miejscom pamięci i rozważyć co właściwe możemy określać tym mianem. Są to 

 
112 Tamże str. 353. 
113 Tamże str. 354. 



42 

 

oczywiste nośniki pamięci, które mogą stanowić niejednokrotnie punkt wyjścia do 

zajmowania się tematyką żydowską. Po wstępnych badaniach, przydatne okazały się 

takie pojęcia jak pamięć (szczególnie funkcjonalna), zapominanie, magazyn 

pamięci(pamięć magazynująca), miejsca pamięci i na tym oparłam swoje analizy. W 

przypadku tej pracy ważne jest określenie zawartości pamięci kulturowej, zarówno tego 

co jest pamięcią żywą (funkcjonalną) ale również tego co znajduje się w  pamięci 

magazynującej, a może przede wszystkim to aby móc określić, co właściwie należałoby 

przypominać i z jakich zasobów mogą czerpać aktywiści. Określenie tego pomogło 

przede wszystkim rozpoznać mechanizmy przypominania, wskazać co należy 

przypominać. Jeśli określimy co było powodem zapominania być może możliwe będzie 

odwrócenie tego procesu. By na zawsze nie utkwiła jedynie w magazynie. 

Z sekwencji przedstawionych teorii najbardziej przydatne w trakcie moich badań 

okazały się teorie dotyczące zapominania i upamiętniania Aleidy Assmann. Jak 

sygnalizowałam we wstępie pracy opowiadam się za teorią, która dotyczy 

przemieszczania się pamięci. W rozumieniu Assmann wspomnienia mogą zostać, 

przeniesione z pamięci funkcjonalnej do magazynu, czyli archiwum kultury. Moim 

zdaniem, w przypadku poruszanej przeze mnie tematyki, ów proces przenoszenia jest 

kluczowy dla  przywrócenia pamięci o Żydach do pamięci, która jest aktywna i nie 

powinna pozostawać  w magazynie. Kwestie odpisywane przez Aleidę Assmann, według 

mnie, ściśle korespondują z moimi rozważaniami, dlatego postanowiłam w swoich 

analizach odnieść się właśnie do nich i osadzić w nich zebrany materiał empiryczny.  

Z kolei, zgodnie z tym, co pisał Paul Ricoeur w związku z pamięcią 

zmanipulowaną, w dyskursie publicznym przedstawia się i utrzymuje pewne narracje do 

których wiele osób dopasowuje swoje wspomnienia. W moim przekonaniu, takie zabiegi 

stosuje się nie tylko po to, by ukryć antysemityzm, ale czasami również po to aby 

podkreślić krzywdy wyrządzane Żydom. Chodzi o to, aby w każdej sytuacji w której 

historia Żydów nie została opowiedziana z należytą dokładnością nie była przedstawiona 

jako działania działanie celowe. W obu tych przypadkach mamy do czynienia z 

pomijaniem pewnych faktów. Wszystko to jest w jakimś stopniu wypaczaniem historii.  

W odniesieniu do problematyki żydowskiej, mamy do czynienia z ciekawymi 

zjawiskami. Z jednej strony istnieją ślady ich obecności, z drugiej natomiast, nie pozostał 

po nich żaden ślad w pamięci, a na pewno nie stanowią już tak rozpoznawalnej grupy. 



43 

 

Wiele stereotypów na ich temat jest wciąż żywych. To jest to, co przetrwało w pamięci 

zbiorowej. Przez tyle stuleci społeczność żydowska mieszkając tutaj budowała Polskę 

razem z resztą społeczeństwa. Pozostały jednak różnorodne ślady ich obecności. Zostały 

m.in. synagogi i cmentarze. Można powiedzieć, że są to miejsca pamięci. Czasami jednak 

dla większości społeczeństwa nierozpoznane. Znaczenie mają tylko dla garstki osób. Do 

wniosków tych bym nie doszła, gdyby nie zanurzenie w przytaczane teorie. 

   



44 

 

II. Dzieje Żydów w Wielkopolsce – od średniowiecza po 

współczesność 

Mimo iż przedmiotem niniejszej pracy są głównie wydarzenia współczesne to 

nieodzowne jest zapoznanie się również z dziejami Żydów, aby móc po pierwsze, zebrać 

najważniejsze informacje na ich temat, a po drugie, wskazać na ich specyfikę i momenty 

przełomowe, czy to dla społeczności żydowskiej, czy też dla  stosunków polsko-

żydowskich. Zacznę jednak od krótkiego wprowadzenia na temat kultury żydowskiej w 

ogóle. 

Rozpoczynając opowieść o dziejach Żydów należy w pierwszej kolejności krótko 

omówić podstawowe pojęcia i symbole, które związane są tą społecznością, by lepiej 

zrozumieć opisywaną grupę. Centrum życia żydowskiego w gminach stanowiły 

synagogi, które nie były114 jedynie przestrzenią służącą modlitwom, ale również 

miejscem dyskusji i studiów nad Torą, ale też miejscem spotkań członków gminy115. 

 

 
114 Piszę o gminach w czasie przeszłym ze względu na to, iż niniejszym rozdział dotyczy historii, natomiast 

należy pamiętać, że współcześnie, w Polsce istnieją gminy żydowskie, które funkcjonują w podobny sposób 

do opisywanego. 
115 R. Szuchta, „1000 lat Żydów polskich. Podróż przez wieki”, Muzeum Historii Żydów Polskich POLIN, 

Warszawa 2015, wieki str. 35. 



45 

 

 

Ilustracja 9. Wielka Synagoga w Poznaniu wzniesiona w 1907 roku. 

Dodać należy jednak, że bożnice stanowiły również miejsca świeckie. Była to przestrzeń, 

w której organizowano obrady społeczności, mogła mieścić w sobie sąd czy też gminne 

archiwum116. Ich funkcje nie ograniczały się jedynie do tych religijnych, ale stanowiły 

również przestrzeń do innych działań wspólnoty, co powodowało, że stanowiła bardzo 

ważny punkt na mapie dla każdego Żyda.  Każda synagoga, aby mogła wypełniać swoje 

funkcje musi spełniać określone warunki117.  Aby odmawiać modlitwy w synagodze czy 

poza nią (synagoga nie jest warunkiem koniecznym modłów) należy zebrać 10 

uprawnionych do tego mężczyzn, czyli takich, którzy ukończyli 13. Rok życia, jest to 

tzw. minjan. Kobiety podczas modlitw we wspólnotach ortodoksyjnych nie mogły 

znajdować się tam, gdzie reprezentanci płci przeciwnej, dlatego przebywały w tzw. 

babińcach, czyli przestrzeniach specjalnie dla nich przeznaczonych. W zależności od 

synagogi ich wygląd mógł się różnić, mogły to być balkony na wyższych piętrach lub np. 

krzesła ustawione po jednej ze stron budynku oddzielone od głównej części ścianką. W 

każdej synagodze, na wschodniej ścianie, znajduje się aron ha-kodesz, czyli miejsce, 

 
116 Tamże str. 35-37. 
117 W swojej pracy opisuję cechy charakterystyczne dla społeczności żydowskiej, żyjącej na terenie 

Wielkopolski, nie uwzględniając wielu wyjątków, które występują szczególnie współcześnie, w 

reformowanych czy nieortodoksyjnych społecznościach, gdzie dopuszcza się np. kobiety do Minjanu czy 

do bycia rabinkami. 



46 

 

gdzie przechowywana jest Tora, który jest zasłaniany parochetem, czyli zasłoną. W 

centrum każdej bożnicy mieści się bima, czyli podium przeznaczonym do czytania Tory 

lub odprawiania modłów. Kolejnym ważnym miejscem w gminach były mykwy, czyli 

rytualne łaźnie, służące do rytualnych kąpieli. Z mykwy korzystano zarówno w tym celu, 

jak i do rytualnego obmycia naczyń. Gminy dysponowały również cmentarzami, na 

których grzebano wyznawców judaizmu. Żydowskie domy można było rozpoznać po 

tym, że do framugi drzwi przytwierdzone były mezuzy, czyli „małe ozdobne pudełeczka, 

w których znajdował się zwitek pergaminu z ręcznie wypisanymi cytatami (z) Tory”118. 

Organizacja życia w gminach była oparta na pewnym kanonie świąt. W rytmie 

tygodniowym najistotniejszym dniem jest sobota, kiedy obchodzony jest szabat 

(zasadniczo od piątkowego zmierzchu). To dzień wolny od pracy, upamiętniający 

odpoczynek Boga po stworzeniu świata119. Wiąże się z wieloma innymi nakazami i 

zakazami, które zapisane  są w Talmudzie (zbiór komentarzy i 46rof.46ni do Tory, 

podzielony na Miszne i Gemare). Dotyczą całego życia Żydów, nie tylko tego 

konkretnego dnia, ale również modlitw, posiłków czy postaw. W sumie jest to 613 

przykazań zawierających 248 nakazów i 365 zakazów.  

Pozostałe święta są obchodzone w rytmie rocznym. Większość z nich ma 

upamiętniać wydarzenia zapisane w Biblii, stanowiące podstawę tradycji żydowskiej. 

Jednym z najstarszych jest święto Sukkot, tzw. Święto Szałasów. Jest to jedno z trzech 

świąt pielgrzymich, początkowo upamiętniające pielgrzymki do Świątyni Jerozolimskiej, 

a potem również wyjście z niewoli egipskiej. Podczas tego święta buduje się szałasy, czyli 

tzw. Suki lub kuczki, w których jada się posiłki, a niekiedy sypia. Zamożniejsi Żydzi 

budowali szałasy z trwałych materiałów w  ogrodzie lub dobudowywali je do domostw. 

Takie materialne dziedzictwo możemy zaobserwować m.in. w Kaliszu, gdzie suki się 

zachowały120. Drugim świętem pielgrzymim jest święto nadania Tory, czyli Szawout, a 

trzecim Pesach121. Ostatnie z wymienionych świat upamiętnia ucieczkę Żydów z Egiptu. 

 
118 J. Żyndul, Żydzi w Polsce przed 1939 r. w: „Pamięć. Historia Żydów polskich przed, w czasie i po 

Zagładzie”, Fundacja SHALOM, Warszawa 2004, str. 44. 
119 J. Żyndul, Kim są Żydzi? w: „Pamięć. Historia Żydów polskich przed, w czasie i po Zagładzie”, Fundacja 

SHALOM, Warszawa 2004 str.10. 
120 M. Halak, Przeszłość w teraźniejszości- dziedzictwo kaliskich żydów na przykładach sklepów 

kolonialnych, mezuz i kuczek, w: Polonia Maior Orientalis 2014 T. I, str. 10. 
121 J. Żyndul, Kim są Żydzi? w: „Pamięć. Historia Żydów polskich przed, w czasie i po Zagładzie”, Fundacja 

SHALOM, Warszawa 2004, str.16. 



47 

 

Na znak tego, że Żydzi nie mieli na pustyni warunków do wypiekania chleba, podczas 

Pesach spożywa się macę, czyli chleb przaśny, pieczywo, które nie wymaga długiego 

pieczenia ani zakwasu. Warto jeszcze wspomnieć o dwóch szczególnych, radosnych 

świętach – pierwsze to ośmiodniowe święto Chanuka (Święto Świateł) obchodzone na 

pamiątkę oczyszczenia Świątyni Jerozolimskiej przez Judę Machabeusza w 165 r. p.n.e. 

po jej uprzednim zbezczeszczeniu przez króla syryjskiego Antiocha IV Epifanesa,   drugie 

to Święto Losów, czyli Purim  obchodzone na pamiątkę udaremnienia domniemanego 

planu ministra Hamana wymordowania w V w. p.n.e. za czasów panowania króla 

Achaszwerusa wszystkich Żydów w Persji 122. 

Żydzi, którzy od wieków żyli w diasporze, posługiwali się różnymi językami w 

zależności od miejsca, w którym mieszkali. Aby podtrzymać wewnętrzną więź i żyć 

zgodnie z tradycją, używali hebrajskiego, jidysz i ladino. Język hebrajski jest 

najstarszym, którym posługiwali się Żydzi. Mimo iż na przestrzeni wieków i mimo 

trudnej historii, niekiedy schodził na dalszy plan, to ostatecznie przetrwał jako jedno ze 

spoiw narodu żydowskiego. Był bardzo istotny dla syjonistów, którzy dążyli do 

odbudowy państwa Izrael w Palestynie. Jidysz to z kolei język, który ukształtował się  w 

diasporze, na terenie Niemiec, gdzie znaleźli swą siedzibę Żydzi aszkenazyjscy. Grupa ta 

na przestrzeni wieków zasiedliła całą Europę Środkowo-Wschodnią. Polska aż do II 

wojny światowej była największym skupiskiem Aszkenazyjczyków w Europie. Ladino 

to z kolei język, którym posługiwali się Żydzi sefardyjscy zamieszkujący Półwysep 

Iberyjski, skąd wskutek ruchów migracyjnych zasiedlili cały basen Morza Śródziemnego, 

część osiedliła się na Bliskim Wschodzi oraz w krajach Europy Zachodniej123.  

1. Początki osadnictwa żydowskiego w Polsce 

Początki społeczności żydowskiej w Polsce, w tym w Wielkopolsce, sięgają XII 

wieku. Pierwsze osady żydowskie powstały w Kaliszu, Gnieźnie i prawdopodobnie w 

Poznaniu. Świadczą o tym   m.in. monety wybijane na przełomie XII i XIII wieku w 

Kaliszu i Gnieźnie124.  Poza symbolami chrześcijańskimi przedstawiały one również 

 
122 A. Uterman, Encyklopedia tradycji i legend żydowskich, Książka i wiedza, Warszawa, 2003, str. 368. 
123 J. Żyndul, Kim są Żydzi? w: „Pamięć. Historia Żydów polskich przed, w czasie i po Zagładzie”, Fundacja 

SHALOM, Warszawa 2004, str.16-17. 
124 K.A. Makowski, Wstęp, w: „Dwa życia jak dwa psalmy”, Wydawnictwo Wojewódzkiej Biblioteki 

Publicznej i Centrum Animacji Kultury, Poznań 2012 str. 21. 



48 

 

władców polskich i mincerzy żydowskich, a dokładniej ich imiona zapisane w języku 

hebrajskim, oraz nazwy miejscowości125. 

Na początku wieku XIV było na ziemiach polskich już ponad 20 gmin. 

Najwcześniejsze wzmianki, sięgające 1287 r., dotyczą istnienia gminy żydowskiej w 

Kaliszu126. Żydzi zajmowali się głównie handlem,  rzemiosłem i obrotem pieniądza. 

Część społeczności pełniła również rozmaite funkcje związane ściśle z funkcjonowaniem 

w gmin. W każdej potrzebni byli rabini, kantorzy, pisarze gminni, dajani oraz nauczyciele 

szkół żydowskich127. Można powiedzieć, iż początkowo Żydzi i Polacy stanowili dwa 

odrębne światy, które funkcjonowały obok siebie, z rzadka się przenikające, przede 

wszystkim na płaszczyźnie gospodarczej (taki stan rzeczy utrzymywał się do XIX wieku).  

Dokumentem, który określał prawa Żydów na terenie Wielkopolski był nadany 

im przez księcia Bolesława Pobożnego w 1264 roku tzw.  Statutem Kaliskim128. Na jego 

mocy  Żydzi w sporach z chrześcijanami nie podlegali prawu miejskiemu, lecz 

bezpośrednio sądownictwu książęcemu. Przyznano im również wtedy swobodę w 

sprawach religijnych oraz umożliwiono uprawianie rzemiosła i handel, co było znaczące, 

zważywszy na to, że były to ich główne zajęcia129. Statut ten stanowił później  podstawę  

podobnych dokumentów wydawanych przez kolejnych polskich władców w odniesieniu 

do wszystkich ziem polskich, a później także i Litwy. Wydanie Statutu i późniejszych 

dokumentów nie było wszakże równoznaczne z tym, że Żydzi uzyskali równie praw. 

Regulowało to natomiast ich obecność na terenie Polski aż do rozbiorów. Kolejnym 

ważnym dla sytuacji Żydów wydarzeniem było powołanie przez Stefana Batorego pod 

koniec XVI wieku. centralnej reprezentacji Żydów polskich, czyli Sejmu Czterech Ziem 

– Wielkopolski, Małopolski, Rusi i Litwy. Początkowo zajmował się on sprawami 

podatkowymi. Z czasem jednak podczas obrad rozpatrywano i inne kwestie dotyczące 

życia całej żydowskiej społeczności130. Sejm działał do roku 1764. 

 
125 J. Żyndul, Żydzi w Polsce przed 1939 r. w: „Pamięć. Historia Żydów polskich przed, w czasie i po 

Zagładzie”, Fundacja SHALOM, Warszawa 2004, str. 28. 
126 K.A. Makowski, Wstęp, w: „Dwa życia jak dwa psalmy”, Wydawnictwo Wojewódzkiej Biblioteki 

Publicznej i Centrum Animacji Kultury, Poznań 2012 str.21. 
127 J. Żyndul, Żydzi w Polsce przed 1939 r. w: „Pamięć. Historia Żydów polskich przed, w czasie i po 

Zagładzie”, Fundacja SHALOM, Warszawa 2004, str. 32. 
128 A. Polonsky, Dzieje Żydów w Polsce i Rosji, Wydawnictwo naukowe PWN, Warszawa, 2014, str. 40-41. 
129 K.A. Makowski, Wstęp, w: „Dwa życia jak dwa psalmy”, Wydawnictwo Wojewódzkiej Biblioteki 

Publicznej i Centrum Animacji Kultury, Poznań 2012, str. 21-22. 
130 K.A. Makowski, Wstęp, w: „Dwa życia jak dwa psalmy”, Wydawnictwo Wojewódzkiej Biblioteki 



49 

 

 

 

Ilustracja 10. Artur Szyk swoją interpretację Statutu Kaliskiego przedstawił w formie 

wizualnej, tworząc ponad 40 obrazów. Ten konkretny przedstawia Kazimierza III 

Wielkiego na tronie. 

 

2. Czasy rozbiorów 

Zmiany, które dokonywały się na ziemiach polskich, miały znaczący wpływ 

również na losy mieszkających tu Żydów. Pod zaborem rosyjskim znajdował się na 

przykład Kalisz, w którym mieściła się jedna z najbardziej znaczących gmin żydowskich 

w Wielkopolsce. Żydzi zaboru rosyjskiego podlegali rozlicznym ograniczeniom. Jak 

pisze Piotr Wróbel, „Imperium carskie pozostawało nie tylko jedynym mocarstwem 

europejskim przeciwstawiającym się emancypacji Żydów, ale do czasów III Rzeszy 

uchodziło za pierwszy i największy przykład oficjalnego, państwowego 

antysemityzmu”131. Określenie liczby Żydów zamieszkujących tereny Rosji tamtego 

czasu nie jest oczywiste, ponieważ pierwszy spis ludności przeprowadzono tam pod 

koniec XIX wieku132. Wynikało z niego, że ich liczba w 1897 roku wynosiła ponad 5 

 
Publicznej i Centrum Animacji Kultury, Poznań 2012, str. 22. 
131 P. Wróbel, Przed odzyskaniem niepodległości, w: „Najnowsze dzieje Żydów w Polsce”, Wydawnictwo 

Naukowe PWN, Warszawa 1993, str. 13. 
132 Tamże str. 25. 



50 

 

milionów133. Regularnie starano się obniżyć standardy życia tej grupy społecznej, co 

wynikało  z wielu czynników. Zarówno traktowanie wszystkich narodowości (poza 

rosyjską) jako obywateli drugiej kategorii, jak i  braku ruchów liberalnych, które w innych 

częściach świata odegrały kluczowe role w emancypowaniu się Żydów odgrywały w tym 

wypadku ważną rolę134. Żydzi na terenie Cesarstwa Rosyjskiego nie mogli sprawować 

funkcji publicznych, nie mogli wykonywać zawodów związanych ze szkolnictwem czy 

ochroną zdrowia. Dodatkowo zasadniczo mieszkać mogli wyłącznie na wyznaczonym 

obszarze, w tzw. strefie osiedlenia, ograniczonej do zachodnich guberni państwa. Jedynie 

bogatsi Izraelici mogli ubiegać się  o nadanie im indywidualnych przywilejów, 

znoszących wspomniane restrykcje. W latach pięćdziesiątych XIX w. nastąpiło zresztą 

pewne złagodzenie rosyjskiej polityki wobec ludności żydowskiej. 

Dużo lepsze było położenie Żydów w Królestwie Polskim, które połączone było 

z Rosją unią personalną i przynajmniej do powstania styczniowego cieszyło się pewną 

autonomią. W1861 r. ogłoszony został tu dekret o wyborach do samorządu powiatowego 

i miejskiego, na mocy którego prawo głosu otrzymali też Żydzi. Co ważniejsze jednak, 

w 1862 r., dzięki staraniom ówczesnego naczelnika rządu cywilnego, margrabiego 

Aleksandra Wielopolskiego ogłoszono w Kongresówce ukaz wprowadzający 

równouprawnienie Żydów w wielu dziedzinach życia. Choć nadal dotykały ich pewne 

restrykcje, np. nie mogli obejmować pewnych urzędów i pracować w szkołach 

publicznych. 

Koniec XIX wieku przyniósł w Rosji ponowne restrykcje wobec Żydów, co 

spowodowane zostało przede wszystkim zabójstwem cara Aleksandra II w 1881 r. 

Obowiązywały one aż do rewolucji lutowej w 1917 r. Tylko formalnie nie obejmowały 

Królestwa Polskiego. Żydów wykluczano na wielu polach: „Najbardziej dotkliwa była 

zasada numerus clausus, ograniczająca drastycznie dostęp Żydów do szkolnictwa 

średniego i wyższego”135. Po zabójstwie Aleksandra II nastąpiła ponadto eskalacja 

antysemickich nastrojów. W tym czasie w Rosji doszło do ponad 200 pogromów136. 

 
133 Tamże str. 25. 
134 Tamże str. 13-14. 
135 K.A. Makowski, Wstęp, w: „Dwa życia jak dwa psalmy”, Wydawnictwo Wojewódzkiej Biblioteki 

Publicznej i Centrum Animacji Kultury, Poznań 2012, str. 38. 
136 P. Wróbel, Przed odzyskaniem niepodległości, w: „Najnowsze dzieje Żydów w Polsce”, Wydawnictwo 

Naukowe PWN, Warszawa 1993, str. 22. 



51 

 

Narastające restrykcje powodowały coraz większe natężenie emigracji Żydów, która po 

zabójstwie Aleksandra II przybrała masowy charakter.  

Przejdźmy teraz do zaboru pruskiego. Na początku należy zaznaczyć, że jego 

główną częścią było Wielkie Księstwo Poznańskie, na terenie którego znajdowała się 

większość gmin stanowiących przedmiot mojego zainteresowania. W Poznańskiem w 

roku 1833 Żydów podzielono na naturalizowanych i tolerowanych. O przynależność do 

pierwszej grupy, względem której zniesiono rozmaite ograniczenia, mogły ubiegać się 

osoby, które dysponowały kapitałem przynajmniej 5 tysięcy talarów lub nieruchomością 

wartą minimum 2 tysiące talarów. Dodatkowymi warunkami była znajomość języka 

niemieckiego oraz porzucenia tradycyjnego stroju żydowskiego. Przynależność do  grupy 

naturalizowanych dawała prawo wyboru wybranego zawodu czy miejsca 

zamieszkania137. Konsekwencją tego podziału była czasem akulturacja do kultury 

niemieckiej, co władze uznawały za pożądany krok ku emancypacji i integracji Żydów 

138. Żydzi tolerowani, którzy pod koniec lat 40. Stanowili około 75%, nadal nie mieli 

żadnych praw. W 1847 roku naturalizowanych Żydów z Poznańskiego zrównano w 

prawach z pozostałymi Żydami pruskimi. Pełne równouprawnienie ludności żydowskiej 

nastąpiło w Prusach w wyniku Wiosny Ludów w 1848 r. Przypieczętowała to pruska 

konstytucje z 05.12.1848 r., która stanowiła, że “wszyscy Prusacy są równi wobec 

prawa”139. W nowej konstytucji z 1850 roku znalazł się jednak  zapis, iż Prusy są  

państwem chrześcijańskim, co w praktyce oznaczało, że Żydzi wcale nie byli równi. 

Przede wszystkim nie mogli obejmować wielu stanowisk , których objęcie ograniczone 

było tylko do chrześcijan. Zniesienie tych ograniczeń nastąpiło w 1869 roku w ustawie 

Związku Północnoniemieckiego. Nie oznaczało to jednak, że wobec Żydów nie 

stosowano już żadnych form wykluczenia140. Nie zawsze ustalenia formalne powodowały 

zmiany w życiu codziennym, co dotyczyło właściwie terenu wszystkich zaborów.  

W ciągu XIX w. liczba Żydów w Wielkim Księstwie Poznańskich ulegała dużym 

 
137 Tamże str. 61. 
138 K.A. Makowski, Wstęp, w: „Dwa życia jak dwa psalmy”, Wydawnictwo Wojewódzkiej Biblioteki 

Publicznej i Centrum Animacji Kultury, Poznań 2012, str. 29. 
139 P. Wróbel, Przed odzyskaniem niepodległości, w: „Najnowsze dzieje Żydów w Polsce”, Wydawnictwo 

Naukowe PWN, Warszawa 1993, str. 62. 
140 K.A. Makowski, Wstęp, w: „Dwa życia jak dwa psalmy”, Wydawnictwo Wojewódzkiej Biblioteki 

Publicznej i Centrum Animacji Kultury, Poznań 2012, str.31. 



52 

 

zmianom. W roku 1817 mieszkało tu bowiem 61982, a 1905 było ich 30433141.  

Na terenie zaboru austriackiego nie leżała żadna z gmin żydowskich,  które  

opisuję w niniejszej pracy, dlatego też ograniczę się jedynie do zwięzłej charakterystyki 

sytuacji w tej dzielnicy. Proces emancypacji rozpoczął się tu stosunkowo wcześnie. Już 

w 1789 r. cesarz Józef II wydał bowiem patent tolerancyjny dla Galicji, w myśl którego 

Żydzi mieli być traktowani tak, jak pozostali obywatele – mogli otrzymać obywatelstwo 

miejskie i mogli zostać dopuszczeni do służby publicznej w miastach. W praktyce jednak 

samorządy miejskie długo nie honorowały jednak tego prawa. Formalne 

równouprawnienie Żydzi galicyjscy otrzymali dopiero wskutek Wiosny Ludów. 

Konstytucja austriacka z 1848 r. wprowadziła bowiem równość wszystkich obywateli 

wobec prawa. Żydzi mogli odtąd nie tylko partycypować w głosowaniach, ale i startować 

w wyborach. Potem jednak stopniowo wracały restrykcje.  Dopiero nowa konstytucja z 

roku 1867 przyniósł nie tylko autonomię dla Galicji, ale również pełną emancypację dla 

Żydów. Podobnie, jak w pozostałych zaborach  nie oznacza to, że Żydzi natychmiastowo 

i w równym stopniu uzyskali pełnię praw.  Nadal mieli ograniczony dostęp do  funkcji 

publicznych142. Określenie, dokładnie liczby żydowskich mieszkańców zaboru 

austriackiego jest trudne, bowiem pierwszy nowoczesny spis ludności na tamtejszych 

terenach odbył się dopiero w 1880 roku. Żydzi nie mogli jednak zadeklarować w nim 

języka jidysz ani hebrajskiego jako języka ojczystego. Przyjmuje się, że w 1869 roku było 

ich 575433, co stanowiło 10,6% całej ludności143. Na przestrzeni lat liczba ta rosła, aby 

w roku 1910 osiągnąć 871895 osób144. Najwięcej Żydów mieszkało we Wschodniej 

Galicji145. Pod koniec XIX i na początku XX wieku wielu Żydów opuściło zabór 

austriacki146. Koniec XIX wieku to również moment, w którym niektórzy Żydzi 

galicyjscy ulegali akulturacji . Za Piotrem Wróblem, można wyróżnić akulturację 

niemiecką i akulturację do polskości, która była znacznie liczniejsza147.  

 
141 P. Wróbel, Przed odzyskaniem niepodległości, w: „Najnowsze dzieje Żydów w Polsce”, Wydawnictwo 

Naukowe PWN, Warszawa 1993, str. 68. 
142 P. Wróbel, Przed odzyskaniem niepodległości, w: „Najnowsze dzieje Żydów w Polsce”, Wydawnictwo 

Naukowe PWN, Warszawa 1993, str. 83. 
143 Tamże str. 84. 
144 Tamże str. 84. 
145 Tamże str. 85. 
146 Tamże str. 88-89. 
147 Tamże str. 89-91. 



53 

 

W okresie zaborów stosunki Żydów z Polakami, były nadal dość ograniczone, ale 

ogólnie ocenić można je we wszystkich zaborach jako poprawne. Sytuacja zaczęła się 

radykalnie zmieniać dopiero na przełomie XIX i XX w. W Warszawie powstały wtedy 

antysemickie pisma „Rola” i „Głos”, na Królestwo Polskie rozlała się też z Rosji fala 

pogromów. Do wzrostu nastrojów antysemickich w niemałym stopniu przyczyniło się 

powstanie w 1893 roku (działającej wtedy nielegalnie) Ligi Narodowej, popularnie 

zwanej endecją. Przełomowy był tu rok 1912, kiedy przywódca endecji Roman Dmowski 

(1864-1939), przegrał z kretesem wybory do rosyjskiej Dumy z mało znanym 

kandydatem PPS-Lewicy. W konsekwencji endecja wezwała do bojkotu gospodarczego 

Żydów, który rozszerzył się na inne dziedziny i inne ziemie polskie. Żydzi zaś stali się 

odtąd głównymi wrogami Polaków148. 

3. Dwudziestolecie międzywojenne 

Okres międzywojenny był takim momentem w historii, kiedy ustalano nowe 

granice i określano prawa ludzi mieszających w wielu państwach. Dzięki podpisanemu 

w 1919 roku traktatowi wersalskiemu, a zwłaszcza dołączonemu doń małemu traktatowi 

wersalskiemu, zwanemu też traktatem mniejszościowym, mniejszości narodowe w II 

Rzeczypospolitej miały zagwarantowane równouprawnienie, swobodę wyznania oraz 

prawo do organizowania własnej edukacji149. Takie rozwiązanie nie spodobało się 

wszystkim, bowiem niektórzy uważali traktat za „upokarzający naród polski, narzucony 

Polsce przez mocarstwa i ograniczający jej suwerenność”150. Uchwalona w 1921 roku 

republikańska konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej zawierała zapisy, które 

gwarantowały między innymi prawo wyborcze, ale np. w dalszym ciągu uznawała 

jedynie wyznanie rzymskokatolickie za naczelne wśród innych religii151. Mniejszości 

narodowe mogły używać swoich narodowych języków oraz dbać o tradycje i obyczaje152. 

Po raz kolejny okazało się wszakże, że przyznane swobody nie spowodowały zniknięcia 

uprzedzeń wobec Żydów. Powodowało to wiele konfliktów. Już 11 listopada 1918 roku 

doszło do pogromu w Kielcach, który był tylko jednym z wielu przejawów 

 
148 A. Götz, Europa przeciwko Żydom 1880-1940, Wydawnictwo Filtry, Warszawa, 2021, str. 303-305. 
149 Tamże str. 157-158. 
150 Tamże str. 158. 
151 R. Szuchta, 1000 lat Żydów polskich. Podróż przez wieki, Muzeum Historii Żydów Polskich POLIN, 

Warszawa 2015, str. 158. 
152 Tamże str. 158. 



54 

 

antyżydowskich zachowań w tamtym czasie153. Żydzi byli oskarżani o sympatie dla 

komunistów (stereotyp „żydokomuny”), którzy mieli zagrażać narodowi polskiemu. 

Pojawiły się również inne stereotypy, które bynajmniej nie były niczym nowym, np. 

żydowskie panowania nad światem czy oskarżenia o mordy rytualne (wykorzystywanie 

krwi chrześcijan do produkcji macy)154. Ponadto mniejszości narodowe, głównie Żydów, 

prawica obarczała za wygraną Gabriela Narutowicza w 1922 r. w wyborach 

prezydenckich. Wzmocniło to jeszcze bardziej lansowany przez endecję obraz Żydów 

jako wrogów Polski.  

II Rzeczypospolita była miejscem, gdzie Żydzi stanowili około 10% całego 

społeczeństwa, ale nie była to grupa jednorodna. Wielu Żydów wyemigrowało po I 

wojnie światowej, zwłaszcza z ziem byłego zaboru pruskiego, co spowodowało, że np. 

gmina w Poznaniu zredukowała się do 2 tysięcy155. W okresie międzywojennym działało 

w Polsce wiele organizacji żydowskich, w tym partie polityczne różnych odcieni, między 

innymi: partia ortodoksyjna Agudat Israel, partia socjalistyczna Bund, socjalistyczno-

syjonistyczna partia Poalej Syjon156.  

W czasach II Rzeczypospolitej kwitła się w Polsce kultura żydowska. Działał teatr 

żydowski, kabarety np. Qui Pro Quo, kręcono filmy zarówno w języku polskim, jak i w 

języku jidysz, tworzono muzykę (klasyczną i rozrywkową), wydawano sporo gazet i 

czasopism, jak  również literatury – zarówno prozy, jak i poezji. Tworzyli również 

audycje radiowe157. Żydzi zakładali również swoje szkoły. Wbrew temu, co zapewniał im 

mały traktat wersalski, państwo nie otworzyło szkół, w których prowadzono by zajęcia w 

języku jidysz czy hebrajskim158. Powstały instytucje, które zajmowały się żydowską 

oświatą – Centralna Żydowska Organizacja Szkolna CISZO oraz Żydowskie 

Stowarzyszenie Oświatowo-Kulturalne Tarbut. Pierwsza z nich nie prowadziła lekcji 

religii, a poza językiem jidysz uczyła również języka polskiego. Z kolei druga, założona 

przez syjonistów, nauczała w języku hebrajskim i polskim. Kolejną instytucją była 

Centralna Organizacja Oświatowa – Chorew, zajmująca się religijnym programem 

 
153 Tamże str. 159. 
154 Tamże str. 161. 
155 A. Polonsky, Dzieje Żydów w Polsce i Rosji, Wydawnictwo naukowe PWN, Warszawa, 2014, str. 307. 
156 Tamże str. 312-314. 
157 R. Szuchta, 1000 lat Żydów polskich. Podróż przez wieki, Muzeum Historii Żydów Polskich POLIN, 

Warszawa 2015, str. 177-181. 
158 Tamże str. 181. 



55 

 

nauczania159. Jak pisze Robert Szuchta, „prawdziwym ewenementem był rozwój szkół 

dla dziewcząt”160. Pomimo iż dziewczęta nie były dopuszczane wcześniej do studiowania 

Tory, to w 1917 roku Sara Szenirer założyła w Krakowie pierwszą ortodoksyjną szkołę 

dla dziewcząt161. Ważne również było szkolnictwo wyższe, w tym jesziwy, które były 

znane na całym świecie162. W roku 1925 powstał  Żydowski Instytut Naukowy (JIWO) z 

siedzibą w Wilnie, a  trzy lata później w Warszawie Instytut Nauk Judaistycznych163. 

 

Ilustracja 11. Ester Rachel Kamińska w towarzystwie aktorów 

Warszawskiego Żydowskiego Teatru Artystycznego w Wilnie w 

roku 1923. Ester Rachel Kamińska, aktorka, prowadziła teatr 

żydowski.  

4. Zagłada 

Jednym z najbardziej eksplorowanych tematów w kontekście Żydów 

zamieszkujących tereny Polski jest okres II wojny światowej i niemieckiej okupacji. 

Wiele opracowań dotyczy właśnie tych czasów, bez wątpienia dlatego że  zmieniły one 

 
159 Tamże str. 181-182. 
160 R. Szuchta, 1000 lat Żydów polskich. Podróż przez wieki, Muzeum Historii Żydów Polskich POLIN, 

Warszawa 2015, str. 182. 
161 J. Tomaszewski, Niepodległa Rzeczypospolita, w: „Najnowsze dzieje Żydów w Polsce”, Wydawnictwo 

Naukowe PWN, Warszawa 1993, str. 245. 
162 Tamże str. 249. 
163 Tamże str. 249-252. 



56 

 

losy milionów ludzi. Żydzi byli sukcesywnie pozbawiani wszelkich praw byli 

stygmatyzowani, piętnowani, aż wreszcie większość z nich została zamordowana. 

Zmieniło to losy narodu żydowskiego. Żydzi nigdy nie stanowili już tak licznej grupy w 

Polsce, jak przed wojną.  

Część okupowanej Polski została bezpośrednio wcielona do III Rzeszy, jako tzw. 

Wartheland lub Warthegau, w tym m.in. Wielkopolska, natomiast reszta kraju znalazła się 

w nowo utworzonym  Generalnym Gubernatorstwie. W październiku 1939 roku podjęto 

decyzję, by na terenie Rzeszy nie mieszkali Żydzi, nakazano zatem ich wysiedlić164. 

Właściwie od samego początku stosunek nazistów do Żydów był znany. Można 

wskazać chociażby na noc z 9 na 10 listopada 1938 roku, tzw. noc kryształową, podczas 

której spalono około 170 synagog w Niemczech, zdewastowano sklepy i domy żydowskie 

oraz terroryzowano Żydów165. Wraz z upływem czasu okupanci zaczęli wprowadzać 

znaczące ograniczenia dla Żydów. Rozpoczęli od poniżania i wykluczania Żydów. 

Zabroniono im prowadzenia własnych przedsiębiorstw, konfiskowano mienia, 

zakazywano działalności instytucji i organizacji żydowskich, odebrano swobody religijne 

oraz wprowadzono ograniczenie przemieszczania się bez odpowiednich zezwoleń166. 

Zostali również zmuszeni do pracy w specjalnych obozach167. Pierwsze getto powstało w 

październiku 1939 roku na terenie Piotrkowa Trybunalskiego. Żydzi byli koncentrowani 

w określonych przestrzeniach i nie mieli prawa mieszkać gdzie indziej168. Ich 

mieszkańców traktowano ze szczególnym okrucieństwem, od początku piętnując ich i 

izolując. Już w listopadzie 1939 roku każdy Żyd powyżej 12 roku życia musiał nosić na 

ramieniu opaskę, w późniejszym czasie obowiązkowo do odzieży należało przytwierdzać 

żółte Gwiazdy Dawida169.  

 
164 K.A. Makowski, Wstęp, w: „Dwa życia jak dwa psalmy”, Wydawnictwo Wojewódzkiej Biblioteki 

Publicznej i Centrum Animacji Kultury, Poznań 2012, str. 54-55. 
165 R. Szuchta, 1000 lat Żydów polskich. Podróż przez wieki, Muzeum Historii Żydów Polskich POLIN, 

Warszawa 2015, str. 198. 
166 K.A. Makowski, Wstęp, w: „Dwa życia jak dwa psalmy”, Wydawnictwo Wojewódzkiej Biblioteki 

Publicznej i Centrum Animacji Kultury, Poznań 2012, str. 55. 
167 B. Engelking, A. Żbikowski, Żydzi w Polsce 1939-1945, w: „Pamięć. Historia Żydów polskich przed, w 

czasie i po Zagładzie”, Fundacja SHALOM, Warszawa 2004, str. 89. 
168 K.A. Makowski, Wstęp, w: „Dwa życia jak dwa psalmy”, Wydawnictwo Wojewódzkiej Biblioteki 

Publicznej i Centrum Animacji Kultury, Poznań 2012, str. 55. 
169 K.A. Makowski, Wstęp, w: „Dwa życia jak dwa psalmy”, Wydawnictwo Wojewódzkiej Biblioteki 

Publicznej i Centrum Animacji Kultury, Poznań 2012, s.54. 



57 

 

 

Ilustracja 12. Opaska z Gwiazdą Dawida, którą Żydzi musieli nosić od 1941 roku. 

Od roku 1941, karą za wyjście z getta bez zezwolenia była śmierć. Warunki w 

gettach były trudne do zniesienia , bowiem brakowało niemal wszystkiego, co było 

potrzebne do życia, a przede wszystkim przestrzeni i żywności. Braki w dostępie do 

środków higienicznych, do odpowiedniej infrastruktury, kwaterowanie wielu osób na 

niewielkich przestrzeniach powodowały m.in. wybuchy epidemii170. Inny problemem 

stanowił głód, który dotykał ludzi szczególnie w największych gettach, czyli tych 

znajdujących się w Warszawie i Łodzi171. W sumie powstało ponad 400 gett na ziemiach 

polskich172.  

Niemcy już we  wrześniu 1939 roku nakazali utworzenie Żydowskich Rad 

Starszych, których kompetencje miały być podobne do władz samorządowych. Jak piszą 

Barbara Engelking i Andrzej Żbikowski: Rady „Zostały perfidnie wykorzystane  w całym 

procesie zagłady. Narzucano im takie zadania jak finansowanie budowy murów gett, 

utrzymywanie porządku na ulicach, później – sporządzanie list deportacyjnych”173. 

Wykorzystano ich do realizacji planu okupantów pod groźbami surowych kar. 

Żydzi w gettach organizowali swoje życie, jak tylko mogli. Działały ugrupowania 

 
170 B. Engelking, A. Żbikowski, Żydzi w Polsce 1939-1945, w: „Pamięć. Historia Żydów polskich przed, w 

czasie i po Zagładzie”, Fundacja SHALOM, Warszawa 2004, str. 106. 
171 Tamże str. 106. 
172 R. Szuchta, 1000 lat Żydów polskich. Podróż przez wieki, Muzeum Historii Żydów Polskich POLIN, 

Warszawa 2015, str. 207. 
173 B. Engelking, A. Żbikowski, Żydzi w Polsce 1939-1945, w: „Pamięć. Historia Żydów polskich przed, w 

czasie i po Zagładzie”, Fundacja SHALOM, Warszawa 2004, str. 92. 



58 

 

polityczne, wydawano gazety, prowadzono kawiarnie, teatry, audycje radiowe174. Ze 

względu na zamknięcie szkół w gettach organizowano tajne komplety, dając dzieciom 

możliwość edukacji. Organizowano również zajęcia dla studentów. Należy podkreślić, że 

były to działania nielegalne w świetle prawa okupantów, tylko w niektórych gettach 

możliwa była nauka w szkołach175. 

Na temat tego, jak żyło się ludności żydowskiej podczas okupacji niemieckiej, 

można dowiedzieć się m.in. z różnego rodzaju przekazów osób, które przeżyły i dały 

świadectwo o tych wydarzeniach m.in. prowadząc dzienniki. Jednym z najcenniejszych 

archiwów, które przetrwało do dzisiaj, jest archiwum powstałe w getcie warszawskim, 

czyli tzw. Archiwum Ringelbluma. Zachowały się w nim między innymi listy pożegnalne 

Żydów i świadectwa tego, jak wyglądało życie Żydów podczas okupacji. Możemy 

dowiedzieć się jak wyglądała codzienność w getcie dzięki chociażby pamiętnikom (w 

tym również pisanym przez dzieci). Znajdziemy tam również twórczość literatów, a także 

zaproszenia na spektakle i koncerty organizowane w getcie176. Archiwum jest 

unikatowym zbiorem, który pozwala dowiedzieć się sporo również o samej organizacji – 

która je stworzyła – „Oneg Szabat”. Możemy tam znaleźć także raporty na temat obozu 

w Chełmnie nad Nerem czy o akcji likwidacyjnej w getcie warszawskim177. 

Wiele osób starało się uciec z terenów okupowanych przez Niemców do ZSRR. 

Wśród nich ponad 200 tysięcy stanowili Żydzi178. Poza uciekinierami   znajdowali się 

tam również ci, którzy mieszkali na terenach wcielonych do tego państwa w 1939 r.  

Historycy szacują, że pod koniec tegoż  roku na terenach pod okupacją radziecką 

przebywało około. 1,6 mln Żydów”179. 

Pierwszy obóz  masowej zagłady utworzono Żydów w grudniu 1941 r. w 

Chełmnie nad Nerem w Wartheland. Ludzi zapędzano do ciężarówek, tzw. ruchomych 

 
174 R. Szuchta, 1000 lat Żydów polskich. Podróż przez wieki, Muzeum Historii Żydów Polskich POLIN, 

Warszawa 2015, str. 216. 
175 R. Szuchta, 1000 lat Żydów polskich. Podróż przez wieki, Muzeum Historii Żydów Polskich POLIN, 

Warszawa 2015, s. 217. 
176 https://www.jhi.pl/nauka/archiwum-ringelbluma-i-grupa-oneg-szabat/pelna-edycja-archiwum-

ringelbluma [dostęp: 13.08.2022r.]. 
177 Tamże. 
178 R. Szuchta, 1000 lat Żydów polskich. Podróż przez wieki, Muzeum Historii Żydów Polskich POLIN, 

Warszawa 2015, str.203. 
179 Tamże str. 220. 



59 

 

komór gazowych, gdzie ginęli od samochodowych spalin. W ciągu czterech lat 

zamordowano w Chełmnie ponad 150 tysięcy Żydów180. Potem uruchamiano następne 

obozy – w Bełżcu, Sobiborze, Treblince, Oświęcimiu-Brzezince. W roku 1941 zaczęto 

do nich zwozić  ludność mieszkającą w gettach. Poza Żydami zabijano tam również 

Polaków, Romów, Sinti, Czechów i przedstawicieli wielu innych nacji.  Niemcy  

zorganizowali liczne transporty, nie dbając o panujące w nich warunki, co doprowadziło 

do śmierci wielu więźniów. Ci, którzy przeżyli transport, byli na miejscu selekcjonowani 

i pozbawiani wszelkich dóbr materialnych, ponadto, oddzielano kobiety od mężczyzn. 

Każdy kto nie nadawał się do pracy, trafiał od razu do komór gazowych. Reszta była 

wykorzystywana w obozach jako siła robocza181. Z czasem zaczęto likwidować getta i 

sukcesywnie wywozić do obozów koncentracyjnych mieszkających tam Żydów. W 

marcu 1942 r. rozpoczęła się akcja „Reinhardt”, której nazwa pochodzi od imienia 

Reinharda Heydricha, szefa Głównego Urzędu Bezpieczeństwa Rzeszy, który był 

odpowiedzialny za „ostatecznego rozwiązania kwestii żydowskiej”, czyli  całkowitej 

eksterminacji europejskich Żydów . Chciano osiągnąć to za pomocą metod, które 

stosowano już wcześniej. Obóz Auschwitz nie był wykorzystany podczas akcji 

„Reinhardt”. Poza wyżej wymienionymi obozami istniały też inne na ziemiach polskich 

i w innych krajach 182. 

Mimo beznadziejnego położenia Żydzi próbowali przeciwstawiać się 

wymierzonej w nich eksterminacji. . 19 kwietnia 1943 roku w getcie warszawskim 

wybuchło powstanie. Jak pisze Robert Szuchta, było ono „pierwszym miejskim 

wystąpieniem zbrojnym okupowanej Europy”183. Walka trwała do 16 maja.  Powstańcy 

dysponowali nieporównywalnie mniejszym potencjałem niż okupanci. W obliczu decyzji 

Niemców o tzw. wielkiej akcji ostatecznej Zagłady przywódcy żydowskiego podziemia 

podjęli decyzję o „czynnym wystąpieniu przeciwko oprawcom”184.  

Powstanie w getcie warszawskim było pierwszym, ale nie ostatnim aktem oporu 

mieszkańców gett wobec ich oprawców. Żydzi w wielu gettach podjęli działania mające 

na celu sprzeciw wobec okupanta. Poza niezaprzeczalnym tragizmem sytuacji, wskazać 

 
180 Tamże str.229. 
181 Tamże str. 234. 
182 Tamże str. 230-234. 
183 Tamże str. 245. 
184 Tamże str. 245. 



60 

 

należy na jeszcze jeden element, którego nie należy pomijać: 

„Tragiczny paradoks powstania polegał na tym, że po <aryjskiej 

stronie> trwało – choć trudne – ale w miarę normalne, codzienne życie. 

W pobliżu płonącego getta gromadziły się tłumy ciekawskich 

warszawiaków. Niektórzy podziwiali odwagę i determinację Żydów, w 

tym duchu pisała duża część prasy konspiracyjnej. Byli jednak i tacy, 

którzy wyrażali aprobatę dla działań niemieckich”185. 

Można stwierdzić, że przywołany powyżej cytat opisuje relacje polsko-żydowskie 

na przestrzeni wieków, a raczej pokazuje dwie skrajne postawy. Pomija jednakże postawę 

najczęstszą, i to nie tylko wśród Polaków, ale i przedstawicieli innych nacji – obojętność.  

Jak pisze Robert Szuchta, „początkowo antyżydowskie restrykcje nie wywołały 

reakcji większości Polaków. Było to skutkiem z jednej strony przedwojennego 

antysemityzmu, a z drugiej oddziaływania propagandy hitlerowskiej, która podsycała 

polsko-żydowskie antagonizmy”186. Nie można też zapominać, że Polacy, a ściślej 

przedstawiciele polskiej elity, byli również ofiarą eksterminacji, a za pomoc Żydom 

groziła kara śmierci. Wbrew negatywnym postawom części społeczeństwa i wyżej 

wspomnianym uwarunkowaniom znaleźli się Polacy, którzy decydowali się na pomoc 

ludności żydowskiej.187. Poza działaniami spontanicznymi , gdy Polacy ukrywali 

przykładowo Żydów, istniała też pomoc zaplanowana i zorganizowana. W roku 1942 

został powołany do życia Społeczny Tymczasowy Komitet im. Konrada Żegoty. 

Inicjatorką tego przedsięwzięcia była między innymi pisarka Zofia Kossak-Szczucka, 

która jest również autorką fikcyjnej postaci Żegoty (co ciekawe, sama do niej nie należała 

)188. Organizacja ta zajmowała się wystawianiem fałszywych dokumentów, 

znajdowaniem mieszkań dla uciekinierów z gett czy obozów lub rodzin dla ukrywanych 

dzieci. Starano się uratować jak najwięcej osób. 

5. Po II Wojnie Światowej 

Bardzo trudno ustalić ilu polskich Żydów przeżyło II wojnę. Szacuje się, że to 

około 420000 ludzi189. Oszacowanie tych danych utrudniały powojenne migracje oraz 

 
185 Tamże str. 246. 
186 Tamże str. 255. 
187 Tamże str. 255. 
188 Tamże str. 257. 
189 Tamże str. 275. 



61 

 

fakt, że nie wszyscy przyznawali się do swojego żydowskiego pochodzenia , nie 

rejestrowali się w nowo powstałych instytucjach czy organizacjach Określenie zatem 

pełnej liczby Żydów było po prostu niemożliwe190. Doświadczenia wojenne, ale również 

nieprzychylność części społeczeństwa polskiego wywoływały niepokój wśród 

wyznawców religii mojżeszowej, dlatego też często decydowali się ukrywać swoją 

tożsamość191. Najwięcej Żydów przeżyło okupację na terenie ZSSR. Po roku 1945 zaczęli 

oni wracać do Polski, niektórzy zostawali jednak tam na dłużej. Spora część Żydów 

emigrowała w różne strony świata, w znacznej liczbie do Palestyny. 

Powroty nie były proste, bowiem wielu ludzi nie miało dokąd wracać. Niektóre 

domostwa nie przetrwały wojny, a inne zostały zajęte przez Polaków, więc ocaleni 

musieli szukać nowych miejsc do osiedlania się. Nie zawsze mieli również wybór w tych 

kwestiach i to władza decydowała, gdzie będą mogli zamieszkać. Powroty wiązały się 

często z ostracyzmem ze strony lokalnych społeczności lub zdziwieniem, że w ogóle 

przeżyli. Z czasem wielu Żydów wyemigrowało, nie widząc dla siebie miejsca na terenie 

nowej Polski. Nastroje antysemickie się utrzymywały, a przemoc wobec Żydów rosła. 

Mimo zakończenia wojny, dla wielu Żydów nie był to koniec walki o życie. Chyba 

największa emigracja była pokłosiem pogromu, który miał miejsce 4 lipca 1946 r. w 

Kielcach. Był to największy przejaw nienawiści do Żydów po II wojnie światowej, który 

pochłonął ponad 40 istnień192. Nie był to jednak jedyny pogrom. Podobne wydarzenia, 

choć nie na taką skalę,  miały miejsce już wcześniej - – w Rzeszowie w czerwcu 1945 

roku i w Krakowie w sierpniu tego samego roku. W lutym 1946 roku wydarzył się pogrom 

w Parczewie. Wszystkie te wydarzenia były spowodowane tak jak w przypadku pogromu 

kieleckiego podejrzewaniem Żydów o mordy rytualne193. 

Już w roku 1944  zaczęto reaktywować życie Żydów w Polsce. Powstawały różne 

organizacje, odradzały się  partie. W Lublinie utworzono też Centralny Komitet Żydów 

w Polsce, który miał stanowić reprezentację Żydów w Polsce. Żydzi starali się 

 
190 F. Tych, Próby odbudowy życia żydowskiego w powojennej Polsce, w: „Pamięć. Historia Żydów polskich 

przed, w czasie i po Zagładzie”, Fundacja SHALOM, Warszawa 2004, str. 175. 
191 R. Szuchta, 1000 lat Żydów polskich. Podróż przez wieki, Muzeum Historii Żydów Polskich POLIN, 

Warszawa 2015, s. 275. 
192 Tamże str. 284-287. 
193 F. Tych, Próby odbudowy życia żydowskiego w powojennej Polsce w: „Pamięć. Historia Żydów polskich 

przed, w czasie i po Zagładzie”, Fundacja SHALOM, Warszawa 2004, str. 188. 



62 

 

odbudować swoje życie, powołać na nowo instytucje, które istniały przed wojną194. 

Musieli na nowo otworzyć szkoły i utworzyć gminy żydowskie, wokół których toczyło 

się ich życie przed wojną. W odbudowie bardzo pomogły środki zewnętrzne wpływające 

z organizacji żydowskich z całego świata. Wspomniany wyżej Komitet powołał do życia 

Żydowską Komisję Historyczną, która później przekształciła się w Żydowski Instytut 

Historyczny. Pierwszym celem tej instytucji była odpowiedź na pytania jak umierały 

lokalne społeczności oraz kim byli sprawcy. Chcieli zrekonstruować obraz strat 

poniesionych przez naród żydowski195.  

Żydzi, którzy powracali z ZSSR, często zasilali również szeregi administracji 

państwowej, co często wzmacniało niechęć Polaków do nich196. Początkowo władza 

komunistyczna popierała odbudowę instytucji żydowskich, a Żydzi mieli po raz pierwszy 

możliwość  pełnienia funkcji publicznych i mogli swobodnie studiować.  Niestety, już 

pod koniec lat 40. Nowe władze zaczęły propagować ideę państwa jednolitego narodowo, 

co znów ideologicznie wykluczało Żydów i osoby pochodzenia innego niż polskie197. 

Zaczęto ograniczać niezależność instytucji żydowskich, a potem je sukcesywnie 

likwidować. Z postawy antysemickie na nowo dawały znać o sobie. I znajdowały odzew 

w społeczeństwie . Uwidaczniało się to przede wszystkim podczas kryzysów władzy w 

1956 r., a zwłaszcza w roku 1968. Żydów posądzono o sympatie dla Izraela podczas 

wojny izraelsko-arabskiej wojny sześciodniowej, choć władze, zgodnie z wytycznymi z 

ZSRR, poparły Arabów,. Dało to asumpt do kwestionowania lojalności Żydów i uznania 

ich za wrogów. Zwalniano ich ze stanowisk publicznych, relegowano z uniwersytetów. 

Prowadzono dochodzenia, aby ustalić pochodzenie etniczne wielu ludzi. Niektórzy nie 

wiedzieli nawet wcześniej o swoim żydowskim pochodzeniu. Duża grupa Żydów 

zdecydowała się wtedy na emigrację, kolejny raz nie widząc szans na życie w Polsce. 

Szacuje się, że między 1968 a 1971 rokiem wyjechało z Polski ponad 12 tysięcy ludzi198. 

Współcześnie w Polsce mieszka niewielu Żydów, różne źródła podają różne liczby 

Według ostatniego spisu powszechnego z 2011 r. w Polsce mieszka około 8 tys. Żydów. 

 
194 R. Szuchta, 1000 lat Żydów polskich. Podróż przez wieki, Muzeum Historii Żydów Polskich POLIN, 

Warszawa 2015, str. 278-279. 
195 Tamże str. 178. 
196 Tamże str. 278. 
197 Tamże str. 289. 
198 F. Tych, Próby odbudowy życia żydowskiego w powojennej Polsce, w: „Pamięć. Historia Żydów polskich 

przed, w czasie i po Zagładzie”, Fundacja SHALOM, Warszawa 2004, str. 199. 



63 

 

Żydzi zostali zapomniani. Może nie definitywnie, przecież wciąż istnieją ślady z 

przeszłości, ale jednak długo nie podejmowano problematyki żydowskiej na większa 

skalę. W Wielkopolsce nadal nie szczególnie się to robi. Odbudowy życia religijnego 

Żydów też nie była spektakularne. Z czasem  znikali oni z pola widzenia zwykłych ludzi. 

Co prostą drogą z oczywistych względów, prowadziło do procesu zapominania. 

 

 

 

 

  



64 

 

III. Przywracanie pamięci o społeczności żydowskiej w 

Wielkopolsce – początki (do końca XX wieku) 

Przygotowując niniejszą rozprawę, przyjęłam założenie, że pamięć o Żydach jest 

potrzebna, natomiast wciąż mało jest rzetelnych informacji na ich temat. Stąd też w 

dużym stopniu biorą się luki w pamięci społeczeństwa. Ale to tylko część prawdy. Zdaję 

się, że problem ma nie tyle charakter ilościowy, ponieważ podejmowanych działań nie 

jest aż tak mało, ile raczej jakościowy.  Niska była i jest efektywność podejmowanych 

działań. 

Celem rozprawy jest, jak wiadomo, m.in. przedstawienie inicjatyw o tematyce 

żydowskiej podejmowanych po II wojnie na trenie Wielkopolski. Dla przypomnienia 

chciałabym zaznaczyć, że w poprzednich częściach opisywałam mechanizmy pamięci i 

zapominania, by zdobyć teoretyczne narzędzia do przeprowadzenia analizy 

prezentowanych aktywności. Jednak, aby w pełni zrealizować cel pracy, poza 

powyższym, należy jeszcze rozważyć kwestię przypominania czyli przywracania pamięci 

z magazynów, powołując na charakterystykę pamięci kulturowej według Aleidy 

Assman199. Postanowiłam to zbadać w praktyczny sposób, odnosząc się bezpośrednio do 

konkretnych wydarzeń i osób. W poprzednich częściach prowadziłam rozważania 

teoretyczne, natomiast teraz pragnę przedstawić wyniki moich wieloletnich badań 

empirycznych. Dlatego też przedmiotem dwóch kolejnych rozdziałów – czyli praktycznej 

części rozprawy – będą wszelkie działania, które podejmowały i podejmują tematykę 

żydowską w Wielkopolsce. Opisuję tam inicjatywy, które – w mojej opinii –służą 

przenoszeniu tego co zostało zdeponowane w pamięci magazynującej do pamięci 

funkcjonalnej. W kręgu moich zainteresowań znalazły się zarówno festiwale, wystawy, 

koncerty, spektakle, działania stowarzyszeń, inicjatywy uniwersyteckie, jak i  działania 

gmin żydowskich. Organizowane były one zarówno przez aktywistów, regionalistów, 

pasjonatów, nauczycieli, których możemy nazwać aktywistami pamięci, jak i przez różne 

instytucje. Ponadto uwzględniam również miejsca pamięci, takie jak synagogi, 

cmentarze, ale również tablice upamiętniające czy pomniki. We wspomnianych dwóch 

 
199 A. Assmann, „O medialnej historii pamięci kulturowej”, w: Między historią, a pamięcią. Antologia, 

Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa, 2013. 
 



65 

 

rozdziałach pracy staram się znaleźć odpowiedź na pytanie, w jaki sposób przywraca 

pamięć o społeczności żydowskiej w Wielkopolsce, kto i dlaczego inicjuje takie 

działania, i jakie są ich efekty. Rozpoczynam od okresu „pionierskiego”, czyli tych 

działań, które podejmowano jeszcze w XX w. (od okresu bezpośrednio powojennego 

począwszy). 

Jak wspominałam we wstępie niniejszej pracy, na materiał badawczy składają się 

tu wyniki obserwacji prowadzonych podczas konkretnych wydarzeń, ich uzupełnieniem 

jest również analiza tego, co organizatorzy poszczególnych wydarzeń publikowali, 

zarówno w Internecie, jak i w lokalnych gazetach, radiu czy telewizji. Prowadziłam 

obserwację uczestniczącą, jednak podczas niektórych projektów było to zdecydowanie 

aktywne uczestnictwo, a w niektórych jedynie wysłuchanie, np. wykładów czy prelekcji. 

Okres pionierski, który opisuję w niniejszym  rozdziale, przypada na czas po II 

wojnie światowej, aż do końca XX w. W Wielkopolsce początki działań dedykowanych 

tematyce żydowskiej były raczej skromne. Nie istniała tu żadna instytucja, której 

zainteresowanie skupiałoby się na losach Żydów. Stąd też  w swoich poszukiwaniach 

niewiele znalazłam inicjatyw z tamtego okresu, które zasługiwałyby na uwagę. Pojawiały 

się wtedy pojedyncze publikacje, które opisywały np. dzieje kilku  gmin, ale 

zdecydowanie nie można powiedzieć, że temat ten był popularny, a powstałe prace 

stanowiły raczej wyjątki. Ogólna sytuacja polityczna w Polsce na przełomie lat 50. i 60. 

Szczególnie nie sprzyjała  podejmowaniu tematyki żydowskiej. Wskutek zawirowań, 

głównie politycznej i społecznej natury, przez cały czas po wojnie trwała emigracja 

Żydów i w konsekwencji ich liczba systematycznie spadała. To przekładało się także na 

spadek zainteresowania tą społecznością. Niemniej jednak jeszcze wtedy w monografiach 

miast czy regionów stanowili oni integralną część narracji. Nie poświęcano im może dużo 

miejsca, ale ich uwzględniano. Za przykład może tu posłużyć przypadek książki 

poświęconej dziejom Kępna. Jej autorzy uwzględnili w narracji społeczność żydowską w 

stopniu adekwatnym do liczby (relatywnie  dużej) i roli, jaką ogrywali w dziejach 

miasteczka200. Mimo to w stosunku do czasów międzywojennych, pierwsze dekady po 

wojnie można uznać za zdecydowaną zapaść jeśli chodzi o badania nad dziejami Żydów 

w Wielkopolsce. Choć należy zaznaczyć, że w tej kwestii Wielkopolska nie była 

 
200 W. Kokociński, J. Kurzawa, Z dziejów Kępna, Poznań, 1960. 



66 

 

wyjątkiem na tle całego kraju. 

Wraz z upływem czasu, sytuacja Żydów w Polsce się nie poprawiała, wręcz 

przeciwnie. Podczas kolejnych przełomów politycznych odgrywali oni rolę kozłów 

ofiarnych. W konsekwencji, jak już wspomniałam, emigrowali oni dość licznie z Polski. 

Miało to oczywiście wpływ również na zajmowanie się ich historią, kulturą czy 

dziedzictwem Żydów. Przełomowym momentem, były w tym wypadku tzw. wydarzenia 

marcowe w 1968 r., które były polskim pokłosiem wybuchem rok wcześniej, wojny 

arabsko-izraelskiej, zwanej sześciodniową. Nie wchodząc w szczegóły, w Polsce 

doprowadziło to  do marginalizacji Żydów i problematyki żydowskiej. Przykładem może 

tu być wspominania już książka, o dziejach Kępna, która ze względu na dużą liczbę 

informacji o Żydach została objęta cenzurą represyjną i wycofana po pewnym czasie z 

bibliotek201. 

Mimo wymienionych  trudności, najczęściej za sprawą pojedynczych lokalnych 

działaczy, starano się dbać o dziedzictwo żydowskie. Najlepszym tego przykładem jest 

wyjątkowy w skali analizowanego województwa, Kalisz. Unikatowość tego przypadku 

polega przede wszystkim na tym, że po wojnie, część mieszkających tam wcześniej 

Żydów wróciła do miasta. Gmina żydowska w Kaliszu jeszcze przed wojną była jedną z 

największych i najlepiej prosperujących gmin w Polsce. Holocaust sprawił, że kaliscy 

Żydzi podzieli los swoich współwyznawców z całego kraju. Okresu okupacji niemieckiej 

nie przetrwała żadna z dwóch synagog. Macewy znajdujące się na cmentarzach zostały 

wykorzystane m.in. do utwardzania dróg, co było zresztą wtedy dość powszechną 

praktyką w Polsce. W latach 60. Powstał pomnik upamiętniający zamordowanych 

Żydów. Teren, na którym znajdowała się nekropolia przy ul. Nowy Świat, został w 

późniejszych latach zabudowany. W pobliżu można tylko znaleźć tablicę informującą o 

tym, co niegdyś się tam znajdowało. Drugi cmentarz, przy ul. Podmiejskiej, po wojnie 

nadal funkcjonował, ale niewielka liczba Żydów, która powróciła do Kalisza, nie była go 

w stanie utrzymać. Odbyło się jeszcze co prawda kilka pogrzebów i postawiono kilka 

symbolicznych macew osobom, które zginęły w czasie Zagłady, ale  nekropolia nigdy już 

nie pełniła takiej roli, jak przed wojną . 

 Dopiero lata 80. XX przyniosły z punktu widzenia badanej problematyki istotne 

 
201 K.A. Makowski, Siła Mitu. Żydzi w Poznańskiem w dobie zaborów w piśmiennictwie historycznym, 

Wydawnictwo Poznańskie, Poznań, 2004 str. 221. 



67 

 

zmiany. Wtedy przełomem stały się obchody 40. Rocznicy wybuchu powstania w getcie 

warszawskim. Skala działań podjętych wówczas przez władze PRL-u, które chciały 

przełamać międzynarodową izolację Polski po wprowadzeniu stanu wojennego, była 

znamienna, zwłaszcza w porównaniu, ze wspomnianym okresem tabuizacji202.  

Wracając chociażby do wspomnianego już cmentarza w Kaliszu, można 

zaobserwować, że trwało to kilkanaście lat zanim objęto go należytą opieką. Był on 

wielokrotnie dewastowany i dopiero pod koniec lat 80. Został ogrodzony. Staraniem 

lokalnych aktywistów i Żydów pochodzących z Kalisza zajęto się porządkowaniem 

cmentarza oraz remontem domu przedpogrzebowego, który się zachował. 

Zaangażowanie wykazało również ziomkostwo kaliszan w Izraelu, szczególnie urodzony 

w Kaliszu Baruch Kolski203 oraz Fundacja Rodziny Nissenabumów204. Osobą, której nie 

sposób pominąć, jest dr Edward Łuczak, Sprawiedliwy wśród narodów świata, który 

również był zaangażowany w opiekę nad cmentarzem205. Innym śladem z przeszłości jest 

budynek, w którym mieściła się religijna szkoła dla chłopców Talmud Tora. Mimo że nie 

przetrwał on w niezmienionej formie, to jednak jest świadectwem przeszłości.  

W latach 80. XX wieku jako jedna z pierwszych ochroną dziedzictwa 

żydowskiego w Wielkopolsce  zajął się prof. Jerzy Fogel, archeolog z UAM pochodzący 

z Kórnika. Zadbał on o macewy, które pozostały w miasteczku po Żydach . Do dzisiaj w 

formie lapidarium znajdują się one w tzw. „Uchu igielnym”, przejściu, które kiedyś 

prowadziło z rynku wprost do synagogi. Obecnie przejście jest zamknięte, jedynie raz w 

roku zostaje otwarte, 1 listopada. Nad bramą zachował się oryginalny napis w językach 

hebrajskim i niemieckim. Jak twierdził Jerzy Fogel ‘Ucho igielne’ „upamiętnia naszych 

współobywateli narodowości żydowskiej, których dzieje stanowią nieodłączny fragment 

historii Kórnika”206. 

 
202 K.A. Makowski, Siła Mitu. Żydzi w Poznańskiem w dobie zaborów w piśmiennictwie historycznym, 

Wydawnictwo Poznańskie, Poznań, 2004 str. 247. 
203 H. Marcinkowska, Odszedł przyjaciel Kalisza, Kalisia nr 3-4, Kalisz, 2008, str. 42-43.  [dostęp: 

22.08.2024r.]. 
204 Fundacja działa na terenie kraju od 1983 r. i zajmuje się porządkowaniem, pracami restauracyjnymi np. 

synagog oraz pomników pamięci. Jej celem jest podtrzymywanie pamięci o żydach, upowszechniane 

wiedzy o nich, oraz utrzymywanie i odbudowa obiektów żydowskich. https://nissenbaum.pl/ [dostęp: 

22.08.2024]. 
205 https://poznan.naszemiasto.pl/zmarl-kaliszanin-edmund-luczak-sprawiedliwy-wsrod-narodow/ar/c16-

5249985 [dostęp: 22.08.2024r.]. 
206 B. Wojciechowska, Brama odwiecznego, „Gazeta Poznańska”, R. 43, 1990, nr 227, str. 8 



68 

 

W roku 1987 nauczyciel z Ośrodka Szkolno-Wychowawczego w Borzęciczkach, 

Jerzy Fornalik, wraz z podopiecznymi postanowił zaopiekować się cmentarzem 

żydowskim w Koźminie Wielkopolskim. Fornalik chciał zaaktywizować wychowanków 

ośrodka i postawić przed nimi jakieś wyzwanie. Prace rozpoczęto od karczowania i 

porządkowania terenu cmentarza. W kolejnych latach Fornalik starał się pozyskać środki 

na ogrodzenie nekropolii , by ta na powrót nie stała się tak zaniedbana. W tym celu 

przygotowano ulotki informacyjne, które informowały o tym, co udało się już na 

cmentarzu zrobić. Zawierały one również dane potrzebne do dokonania wpłat na 

renowację cmentarza. Zbiórka nie przyniosła takich efektów, jakich się spodziewano, i 

Fornalik zmienił swoje plany, zapraszając do współpracy młodzież z Liceum 

Ogólnokształcącego i Technikum w Koźminie. Zorganizowano dla nich konkurs wiedzy 

historycznej, ze szczególnym uwzględnieniem żydowskich mieszkańców tegoż 

miasteczka. Fornalik przygotował również wystawę fotograficzną. Cmentarz otrzymał w 

końcu nowe ogrodzenie sfinansowane ze środków Fundacji Wiecznej Pamięci, która 

zajmuje się ochroną dziedzictwa Żydów, oraz z zasobów gminnych. Informacje o 

działaniach w Koźminie dotarły do wielu osób zainteresowanych tematyką żydowską, co 

spowodowało, że w roku 1997 Fornalik otrzymał list z Jerozolimy od Ryfki Parciak, która 

sama prowadziła szkołę dla osób z niepełnosprawnościami i chciała nawiązać 

współpracę. Zależało jej na tym, aby młodzież z Polski poznała się z młodzieżą z Izraela 

i odwrotnie. Do pierwszego spotkania młodzieży doszło w 1998 roku w Polsce, a dwa 

lata później spotkano się w Izraelu. W międzyczasie powstała nazwa projektu 

„Antyschematy”. Poza Fornalikiem, jako współtwórczynię projektu wskazuje się Annę 

Krzemień-Ojak. Młodzież z Izraela wracała potem do Polski, aby pomóc w renowacji 

innych cmentarzy. Poza porządkowaniem cmentarzy na przestrzeni lat odbywały się 

warsztaty, dyskusje, podczas których nie bano się poruszać tematów trudnych, jak np. 

Holokaust. Punktem wyjścia był w tym wypadku cmentarz, widoczny ślad  przeszłości, 

który zainspirował do działania. Nadrzędnym celem było zaangażowanie młodzieży z 

niepełnosprawnościami, zaktywizowanie jej  oraz budowanie, a właściwie burzenie 

utartych schematów, zarówno tych dotyczących Żydów, ale również tych dotyczących 

osób z niepełnosprawnościami. Pomimo iż początkowo można by odnieść wrażenie 

jakoby cmentarz i jego historia były drugorzędne dla organizatorów, to efekt, jaki udało 

im się osiągnąć, nie pozostawił wątpliwości, że było zgoła inaczej. Przykładem niech 

będą wypowiedzi osób zaangażowanych w ten projekt, dostępne na stronie internetowej 



69 

 

opisującej całe przedsięwzięcie207:  

Ale nie wszystko było różowe. Antyschematy były dla mnie okazją 

zobaczenia z bliska Polski, jakiej nie znałem – małych miasteczek, 

gdzie cmentarz żydowski bywa w najlepszym wypadku kłopotliwym 

zabytkiem, a w najgorszym – wyrzutem sumienia. Nauczyliśmy się 

sporo o kulturze żydowskiej, ale też trochę o wciąż żywym, 

organicznym antysemityzmie.  Kacper (profesor uniwersytetu, 

Norwegia) 

 

Ale cmentarze przed naszym przyjazdem wyglądały jak zapuszczone 

działki albo… młode lasy. Dzięki nam stawały się choć na chwilę 

zauważalne. I to był ten smutny paradoks. Że odkrywanie cmentarza 

było różnie przyjmowane, często z niechęcia. Nasza praca przy 

porządkowaniu kirkutów może bardziej narażała macewy na akty 

wandalizmu? Może Antyschematy to było takie nasze grupowe 

„Pokłosie”, walka, na którą jako społeczeństwo nie jesteśmy ciągle 

gotowi? Julia (pracownik naukowy uniwersytetu, Norwegia) 

Spotkania nie miały zatem tylko wymiaru praktycznego, były przestrzenią do rozmów o 

historii czy kulturze, ale również zmuszały do refleksji na temat postaw społeczeństwa 

wobec „innego”. Ponadto prowokowały do przemyślenia tego, w jaki sposób dziedzictwo 

żydowskie zostało potraktowane w Polsce po II wojnie. Osoby biorące udział w projekcie 

„Antyschematy” na co dzień, przy pracy na cmentarzach, spotykały się z różnymi 

opiniami na temat swoich działań. Spotykały się z pozytywnym odzewem, ale niekiedy 

również z negatywnym.  

Innym ważnym ośrodkiem, w którym stosunkowo wcześnie zajęto się 

problematyką żydowską, było Leszno. Muzeum Okręgowe w Lesznie (mieszczące się 

dziś w budynku dawnej synagogi  przy ulicy Narutowicza 31). Do Muzeum należał 

również dom przedpogrzebowy usytuowany na cmentarzu żydowskim.208 Zlokalizowano 

tam Dział Judaistyczny, gdzie umieszczono muzealną kolekcję judaików. Zbiory te uznać, 

w porównaniu z innymi miastami Wielkoolski można uznać za całkiem spore. ,Na 

kolekcję składały się np. jady czy koronę na Torę i  parochet, przedmioty codziennego 

 
207 Poza historiami osób związanych z projektem, można zapoznać się z relacją fotograficzną oraz 

przeczytać szczegółową historię działań Jerzego Fornalika i „Antyscheatów”. https://chaim-

zycie.pl/ludzie-i-dzialalnosc/499-prosta-historia-antyschematow-o-pionierskim-ruchu-z-kozmina-wlkp 

[dostęp 25.04.2023]. 
208 http://www.muzeum.leszno.pl/strona_PL/about [dostęp: 27.04.2023]. 



70 

 

użytku, jak kubki czy świeczniki, elementy ubioru żydowskiego oraz dokumenty i 

fotografie związane z miejscowymi Żydami. Jako jeden z cenniejszych artefaktów 

uważany jest Medal Sprawiedliwych Wśród Narodów Świata209. Na stronie internetowej 

muzeum można znaleźć fotografie i opisy poszczególnych przedmiotów znajdujących się 

w Muzeum. Warty odnotowania jest wkład Dariusza Czwojdraka, który stosunkowo 

wcześnie zaczął poruszać w swoich publikacjach  tematykę żydowską, opisując 

najczęściej dzieje Żydów z południowo-zachodnich gmin Wielkopolski210. 

Ważnym miejscem na mapie Wielkopolski są: Muzeum Martyrologiczne w 

Żabikowie i   teren byłego niemieckiego Obozu Zagłady Kulmhof w Chełmnie nad 

Nerem. Pierwsze powstało w 1979 roku. Od samego początku, jeszcze przed oficjalnym 

otwarciem placówki, w jej powstanie zaangażowany był Andrzej Beryt, wieloletni 

dyrektor tego miejsca. Z jego inicjatywy szukano macewy, które pozostały po Żydach,, 

m.in. w Poznaniu, oraz prowadzono prace inwentaryzacyjne z tym związane. W latach 

80. XX wieku z jego inicjatywy przy stadionie miejskim w Poznaniu postawiono pomnik 

pamięci Żydów pracujących przy budowie autostrady w latach 1941-1943. Andrzej Beryt 

był również przewodniczącym Izraelickiej Gminy Wyznaniowej w Poznaniu (o czym za 

chwilę). Jeśli chodzi o drugie z wymienionych muzeów, to pod koniec lat 80. Prowadzono 

na jego terenie prace archeologiczne, które stały się inspiracją do stworzenia muzeum. 

Muzeum byłego niemieckiego Obozu Zagłady Kulmhof otwarto 17 czerwca 1990 roku. 

W późniejszych latach starano się o to, aby pozyskać tereny całego obozu i włączyć w 

zasoby Muzeum. Misja, która od początku przyświecała działalności tej instytucji, to 

przede wszystkim podtrzymywanie pamięci o wydarzeniach z czasów II wojny 

światowej. Dodatkowym celem była edukacja historyczna przejawiająca się zarówno w 

upamiętnianiu ofiar, jak i opiece nad pozostałymi obiektami dawnego obozu. Ważną 

częścią działalności muzeum było dokumentowanie jego historii 211. 

Kolejnym obiektem z „okresu pionierskiego”, na który chciałabym zwrócić 

uwagę, jest cmentarz w Kobylej Górze. Został on uporządkowany stosunkowo wcześnie, 

bo już w latach 1992-1993. Zebrano odnalezione macewy i wmurowano w ziemię 

 
209 http://www.muzeum.leszno.pl/strona_PL/dinosaurs-view/juda [dostęp: 27.04.2023]. 
210  D. Czwojdrak pochodzi z Leszna, od 1992 r. pracuje w Muzeum Okręgowym w Lesznie. K.A 

Makowski, Siła Mitu. Żydzi w Poznańskiem w dobie zaborów w piśmiennictwie historycznym, 

Wydawnictwo Poznańskie, Poznań, 2004, str. 265-266. 
211 https://chelmno-muzeum.eu/ [dostęp: 23.08.2024]. 



71 

 

wszystkie odnalezione części macew. Cmentarz mieści się na górce i nie jest w żaden 

sposób odgrodzony. Obok znajduje się tablica, która przybliża jego losy. Pomimo iż 

nekropolia znajduje się w pobliżu ośrodków wypoczynkowych i rekreacyjnych, nie 

wygląda na to, aby była często odwiedzana. Niemiej jednak na kilku nagrobkach można 

było dostrzec kamyki, które tradycyjnie się na nich zostawia. 

Przełom lat 80. i 90. Przyniósł też publikacje poświęcone Żydom z kilku 

miejscowości w Wielkopolsce. Pierwsza inicjatywa wyszła z kręgu Żydowskiego 

Instytutu Historycznego w Warszawie, a była nią monografia kaliskiej gminy w okresie 

międzywojennym autorstwa Aleksandra Pakentregera.212. W latach 90.  Pojawiły się 

następne dwie prace. Pierwszą z nich była, wydana w Grodzisku Wielkopolskim 

monografia miejscowej gminy żydowskiej, napisana przez Jerzego Chrzanowskiego. 

Niestety, nie była pozbawiana licznych błędów. Druga publikacja dotyczyła ludności 

żydowskiej w Swarzędzu. Jej autorami byli Katarzyna Taterka i Witalis Wojciechowski, 

wydana została w 1998 staraniem „Tygodnika Swarzędzkiego”213. 

Wzrost zainteresowanie tematyką żydowską można było też zaobserwować na 

Uniwersytecie im. Adama Mickiewicza w Poznaniu. Końcówka XX w. to właśnie ten 

moment, kiedy środowisko akademickie podejmowało pierwsze, ale zdecydowane 

działania na tym polu. Przejawem tego zainteresowania była bez wątpienia konferencja 

naukowa, którą zorganizowano w Instytucie Historii  w 1992 roku pt. „Żydzi w 

Wielkopolsce na przestrzeni dziejów”. W piśmiennictwie historycznym jest ona 

określana jako punkt zwroty w podejmowaniu tej tematyki, przede wszystkim ze względu 

na jej przekrojowy charakter.  Drugą ważną konferencję poświęconą tematyce 

żydowskiej zorganizowano w Instytucie Historii UAM w 1995 roku z okazji setnej 

rocznicy urodzin wybitnego mediewisty pochodzącego z Poznania, Ernsta Kantorowicza. 

Kolejnym przejawem otwierania się poznańskiego środowiska naukowego (i nie tylko) 

na problematykę żydowską (o szerszym już niż wymienione konferencje zasięgu i 

rezonansie) był wydany w 1992 roku specjalny tom „Kroniki Miasta Poznania”, 

 
212 Aleksander Pakentrager urodzony w Kaliszu w 1916 roku. Zmarł w 2007 w Nowym Jorku Był m.in. 

członkiem Żydowskiego Instytutu Historycznego A. Pakentreger, Żydzi w Kaliszu w latach 1918–1939, 

Warszawa 1988. 
213 J. Chrzanowski, Gmina żydowska w Grodzisku Wlkp., Grodzisk Wielkopolski, 1996. K. Taterka, W. 

Wojciechowski, Żydzi w Swarzędzu, Swarzędz, 1998. 



72 

 

poświęcony niemieckim i żydowskim mieszkańcom miasta214. 

Wspomnieć należy również początki gmin żydowskich, które na powrót znalazły 

swą siedzibę w Poznaniu. Jako pierwsza  po II wojnie światowej została zarejestrowana 

Izraelicka Gmina Wyznaniowa w Poznaniu. Początkowo należała ona do gminy w 

Żarach, jednak z czasem stała się filą gminy w Katowicach, która, niestety, pod koniec 

XX w. została zlikwidowana. Część poznańskiego środowiska żydowskiego chciała 

przyłączyć się do gminy we Wrocławiu, lecz spotkało się to z odmową.  

 

 

Ilustracja 13. Wycinki z gazet, dotyczące Izraelickiej Gminy Żydowskiej w Poznaniu. 

Powyższe zawirowania doprowadziły do tego, iż w roku 1998, już poza strukturami 

Związku Gmin Wyznaniowych Żydowskich [dalej: ZGWŻ] wpisano Izraelicką Gminę 

Wyznaniową w Poznaniu do rejestru kościołów i innych związków wyznaniowych. W 

roku 1999 zarejestrowano drugą gminę w Poznaniu. Od samego początku jej 

przewodniczącą  jest Alicja Bromberger-Kobus. Początkowo gmina działała jako filia 

ZGWŻ w RP, ale z czasem się usamodzielniła. Był to czas, kiedy środowisko żydowskie, 

 
214 Kronika Miasta Poznania, „Niemcy i Żydzi w Poznaniu” KMP 1-2/1992. 



73 

 

mimo że nieliczne, niestety, było podzielone. Tego typu spory nie pomogły w 

odbudowywaniu gminy, ale również w budowaniu  pozycji w mieście. Nieporozumienia 

dotyczyły mienia żydowskiego. Gmina utworzona w 1999 miała zgoła inne zdanie niż 

gmina izraelicka:  

Powodem niechęci do ugrupowania poznańskiego, które nawiązało do 

ruchu reformowanego w Poznaniu w XIX i na początku XX w., było 

prawdopodobnie to, że mieli inne zdanie niż ZGWŻ odnośnie restytucji 

mienia gmin żydowskich na terenie Wielkopolski: byli zdania, że w 

ówczesnym województwie poznańskim mienie pożydowskie powinno 

być zwrócone Światowej Żydowskiej Organizacji Restytucji w 

Jerozolimie215.  

Podsumowując przedstawiany w tym rozdziale pierwszy okres aktywności 

związanych z ludnością żydowską Wielkopolski, łatwo można wysnuć wniosek, że 

niewiele się działo jeśli chodzi o jej przywracanie do pamięci funkcjonalnej. Niemniej 

jednak te inicjatywy, które opisałam, zasługują na wyróżnienie,  z kilku powodów. Po 

pierwsze, tylko dlatego że się odbyły. Były to działania pionierskie, które zapoczątkowały 

przywracanie pamięci o Żydach. Po drugie, bezprecedensowe w skali województwa, 

działania podejmowane przez powracających do Kalisza Żydów. W tym przypadku 

można mówić nie tylko o przypominaniu (inaczej pisząc o przywracaniu pamięci), ale o 

próbie utrzymania ciągłości pamięci. Po trzecie, docenić należy zaangażowanie 

instytucji, które było szczególnie widoczne w Lesznie. Jest to miasto, które stosunkowo 

szybko rozpoczęło odzyskiwanie pamięci o Żydach, ponieważ już w latach 

dziewięćdziesiątych zadbano m.in. o  budynki, które przed wojną należały do 

społeczności żydowskiej (synagoga, dom przedpogrzebowy).  Przekazano je Muzeum 

Okręgowemu, tworząc w nich przestrzenie o charakterze kulturalnym. Tym samym 

władze samorządowe uniknęły  dalszego zapominania i dewastacji budynków lub, co 

gorsza, przeznaczania ich na cele prywatne, np. budynki mieszkalne lub sklepy.  

Po czwarte, warto podkreślić nieco inny charakter działań gmin żydowskich w 

Poznaniu. Były one w tym okresie unikatowe, głównie ze względu na ich religijny 

charakter. Dopiero ponad pół wieku po tragicznych losach były w stanie się 

odbudowywać. Pierwszy okres ich istnienia to głównie działania organizacyjne i spory 

wewnętrzne, a nie upowszechniające kulturę czy historię żydowską. Wydaje się to być 

 
215 Cytat pochodzi z korespondencji prowadzonej w 2024 roku z Heidi Beryt. 



74 

 

zrozumiałe. Gminy musiały odbudowywać swoje struktury, skupić członków, 

odbudowywać to, co wiele lat wcześniej utracono w tragicznych okolicznościach. 

Po piąte, pomimo, że początki działań związanych z historią i kulturą Żydów w 

Wielkopolsce można określić raczej mianem nieśmiałych, to jednak jedno z pierwszych 

przedsięwzięć, projekt „Antyschematy”, wydaje się być – jak na swój czas – całkiem 

brawurowy w swojej formie. 

Po szóste, znamienne jest powstanie wymienionego wyżej Muzeum w Chełmnie 

nad Nerem, które dokumentowało zbrodnie niemieckie na terenie Wielkopolski. 

Stanowiąc jednocześnie inspirację do prowadzenia badań na ten temat. 

Dodatkowo wypada docenić powstałe teksty poświęcone wielkopolskim Żydom. 

Ich powstanie przełamywało utrzymujące się długo tendencje do pomijania społeczności 

żydowskiej w piśmiennictwie. 

Ponadto należy wspomnieć, o działaniach w Kórniku i Kobylej Górze, które nie 

były może tak spektakularne, ale mimo prostej formy, odniosły zamierzone efekty i 

sprawiły, że chociaż część macew przetrwała w tych miastach.  

Wątpliwości czy rozczarowanie mogą budzić działania Uniwersytetu im. Adama 

Mickiewicza na polu problematyki żydowskiej. Oczywiście podjęte aktywności są warte 

docenienia. Również strona merytoryczna nie budzi tutaj zastrzeżeń. Cieniem kładzie się 

jedynie niewielka liczba działań oraz dosyć późne rozpoczęcie badań.  

Ten pionierski okres przeważnie otwierał drogę dla późniejszych inicjatyw. 

 



75 

 

IV.  Przywracanie pamięci o społeczności żydowskiej w 

Wielkopolsce – okres najnowszy (XXI wiek) 

 

W niniejszym rozdziale przedstawiam całe spektrum inicjatyw, które mają służyć 

upamiętnianiu. Zdaję sobie oczywiście sprawę, że nie sposób opisać wszystkich działań 

związanych ze społecznością żydowską. Wybrałam więc do szerszego omówienia 

inicjatywy, z różnych części Wielkopolski, a jednocześnie chciałam uchwycić różne 

formy upamiętniania. Jeśli idzie o pozyskiwanie materiału empirycznego, to w 

porównaniu z poprzednim rozdziałem, w którym opierałam się głównie na danych 

zastanych. W tym rozdziale podstawą rozważań uczyniłam  obserwacje uczestniczące 

oraz rozmowy z lokalnymi aktywistami. Szczególną wagę w tym rozdziale 

przywiązywałam do rozmów, które prowadziłam. z organizatorami poszczególnych 

działań. Ich głos wydawał mi się niezbędny, aby zrozumieć na czym polega przywracanie 

pamięci. Wszak to ich wiedza, działania, zainteresowania są tym, co konstytuuje narrację 

o przeszłości. Ze względu na to, że grupa osób zajmujących się problematyką żydowską 

nie jest szczególnie liczna, stosunkowo szybko zyskują one miano „ekspertów” w tej 

dziedzinie, a w konsekwencji często są gośćmi podczas różnych wydarzeń. Zdarza się 

więc, że historie niektórych z tych osób możemy usłyszeć wielokrotnie . Nie traktuję tego 

bynajmniej jako zarzut pod ich adresem, bowiem ciężko wymagać od nich, aby za 

każdym razem opowiadały coś innego, kiedy zadaje się im wciąż podobne pytania. Jest 

to raczej obserwacja środowiska, które porusza się po problematyce, która wciąż jest 

dosyć niszowa. W konsekwencji w kilku przypadkach wywiady, które początkowo 

zamierzałam przeprowadzić, okazały się zbędne, ponieważ już podczas dyskusji, w 

których brałam udział, uzyskałam odpowiedzi na pytania, które zamierzałam zadać. 

Część analizowanych inicjatyw jest dobrze udokumentowana, znane są kulisy ich 

powstania, rozwój czy osoby, które są w nie zaangażowane. 

W pierwszej części przedstawię wielkopolskie działania, które są częścią projektów 

ponadregionalnych. W drugiej zaprezentuję kontynuację wydarzeń z XX wieku oraz 

nowe inicjatywy lokalne, które rozpoczęły się w XXI wieku, by zakończyć, w trzeciej 

części,  wspomnianymi wyżej rozmowami z organizatorami poszczególnych inicjatyw. 

 

1. Wielkopolskie działania w ramach inicjatyw  ponadregionalnych 



76 

 

Inicjatywy, które przeanalizowałam do niniejszej rozprawy, mają bardzo często 

charakter lokalny, odnoszą się do konkretnych miejscowości, osób czy budynków. 

Zdarzają się jednak takie, których zasięg jest znacznie szerszy i obejmuje więcej niż jedną 

przestrzeń, lub takie które są częścią większych projektów. 

1.1 Forum Dialogu 

Osoby, które zajmują się tematyką żydowską w swoich działaniach mogą liczyć 

na wsparcie między innymi projektu „Forum dialogu”. Jest to organizacja, działająca od 

ponad 25 lat, która zajmuje się podtrzymywaniem dialogu polsko-żydowskiego. W 

ramach jej działań powstał projekt Szkoła Dialogu, który za cel obrał sobie edukowanie 

młodzieży i upamiętnienie żydowskich mieszkańców. Każda szkoła, która bierze w udział 

w tym projekcie ma swojego Lidera Dialogu. Są  lokalni aktywiści, regionaliści, 

nauczyciele, którzy zajmują się tematyką żydowską. Wszystkie osoby, które są 

zaangażowane w działania tej organizacji należą do Sieci Forum Dialogu. Celem Sieci 

jest zrzeszanie osób, których działania skoncentrowane są wokół społeczności 

żydowskiej z miast z całej Polski., Tak aby pomóc w działaniach lokalnych społeczników 

z całego kraju. Dodatkowym celem organizacji jest walka z antysemityzmem i edukacja 

w zakresie historii i kultury żydowskiej. Ponadto osoby, które dołączą do Liderów 

Dialogu, mogą liczyć na wsparcie swoich działań216.  

Na terenie Wielkopolski, projekty w ramach Szkoły Dialogu, przygotowały m.in. 

takie szkoły, jak: II Liceum Ogólnokształcące im. Mikołaja Kopernika w Kaliszu (2011),  

Gimnazjum im. Kazimierza Zenktelera w Buku (2013), Gimnazjum nr 5 im. Jana 

Kochanowskiego w Koninie (2012),  Gimnazjum nr 4 w Zespole Szkół nr 2 im. 

Stanisława Staszica (2017), Liceum Ogólnokształcące Sióstr Urszulanek SJK w 

Pniewach (2019), Szkoła Podstawowa im. Powstańców Wielkopolskich w Obrzycku 

(2019), Prywatne Liceum Ogólnokształcące im. Ignacego Jana Paderewskiego w 

Lubaszu (2014), Zespół Szkół im. Stanisława Staszica w Pile, Zespół Szkół 

Ekonomicznych im. Jana Pawła II w Złotowie (2012), Zespół Szkół Ekonomicznych im. 

Cyryla Ratajskiego w Śremie (2013, Wyróżniona Szkoła Kontynuująca 2014), II Liceum 

Ogólnokształcące im. Mikołaja Kopernika z Oddziałami Dwujęzycznymi i 

Międzynarodowymi (2018), Zespół Szkolno-Przedszkolny im. Henryka Sienkiewicza w 

 
216 http://dialog.org.pl/liderzy-dialogu/pl/o-programie/ [dostęp: 24.04.2023]. 



77 

 

Dobrej (2012, Wyróżniona Szkoła Kontynuująca 2014, 2015, 2016), II Liceum 

Ogólnokształcące im. Krzysztofa Kamila Baczyńskiego w Koninie (2019),  Zespół Szkół 

Ponadgimnazjalnych im. Braci Kostaneckich (2014), Liceum Ogólnokształcące im. 

Marszałka Józefa Piłsudskiego (2019), Szkoła Podstawowa im. Marii Curie-

Skłodowskiej (2019), Liceum Ogólnokształcące im. Henryka Sienkiewicza we Wrześni 

(2009), Gimnazjum nr 1 im. UNICEF (2014), Liceum Ogólnokształcące im. Stefana 

Garczyńskiego w Zbąszyniu (2014, Wyróżniona Szkoła Kontynuująca 2015, 2016), 

Gimnazjum nr 1 im Hipolita Cegielskiego w Murowanej Goślinie (2016). Liderami na 

terenie Wielkopolski są m.in.: Jakub Niewiński z Murowanej Gośliny, Teresa Jabłońska 

z Wrześni, Łukasz Parus z Zagórowa, Urszula Mróz i Damian Kruczkowski z Konina, 

Anita Rucioch-Gołek i Wojciech Olejniczak ze Zbąszynia.217 Na przestrzeni lat. w 

ramach wielu projektów, , powstawały inicjatywy, których  celem było odnalezienie 

śladów przeszłości i przywrócenie pamięci o tych, którzy niegdyś budowali lokalną 

społeczność , współtworzyli ją, a po których z pozoru zostało niewiele. Młodzież 

uzupełniała białe plamy w regionalnych historiach, oprowadzała mieszkańców po 

okolicy, opowiadając im historie, które wcześniej nie były powszechnie znane. 

Stworzono przewodniki, filmy, spektakle, zapraszano gości z kraju i z zagranicy, 

odnajdowano  potomków lokalnych Żydów, rozmawiano ze świadkami historii. Tego 

typu wydarzenia były i są okazją do zapoznania się z historią „małych ojczyzn”. 

Prowokują do dalszych poszukiwań we własnym zakresie, ale przede wszystkim 

pokazują, że wiele miejsc nie było jednorodnych kulturowo, a ich krajobraz to zarówno 

kościół katolicki czy ewangelicki, cerkiew i synagoga (czasami położone w swoim 

sąsiedztwie). Wszystkie wymienione powyżej szkoły oraz Liderzy opisane są dokładnie 

na stronie www.dialog.org.pl218. Lista osób, które zostają Liderami Dialogu stale się 

powiększa. Podobnie jak i lista szkół biorących udział w projekcie. 

1.2 Simchat Chajim  

Działania, które za cel stawiają sobie „odzyskiwanie” historii i przywracanie 

pamięci, najczęściej są nastawione  na najbliższy  region. Czasami jednak ich aktywność 

wykracza poza teren jednego miasta. Nie zmienia to jednak ich lokalnego charakteru. 

 
217 Informacje na temat tego kto jest Liderem dialogu pochodzą ze strony projektu. Nie uzyskałam jednak 

odpowiedzi na prośbę o udostępnienie aktualnej listy wszystkich osób z Wielkopolski. 
218 http://www.dialog.org.pl [dostęp 04.05.2023]. 



78 

 

Dobrym przykładem na to może być  Festiwal Simchat Chajim, który był organizowany 

przez Stowarzyszenie Krotochwile219. Aby lepiej zrozumieć idee samego Festiwalu 

Przyjrzyjmy się  celom towarzyszącym działalności owego Stowarzyszenia,. Powstało 

ono w roku 2012. Swoją siedzibę miało w Krotoszynie, ale – jak podkreślają działacze –  

ich celem od początku było rozszerzanie aktywności poza granice wspomnianego 

miasteczka. Prezesem Stowarzyszenia był Paweł Bajerlein, wiceprezeską Anna 

Maciejewska, a drugim wiceprezesem Patryk Piotr Antoniak220. Obszarem działalności 

Stowarzyszenia Krotochwile  jest animacja społeczno-kulturowa i dziedzictwo 

kulturowe. Jako nadrzędną zasadę przyjęli motto: „Działamy nie dla ludzi, a z ludźmi”221. 

Misją Stowarzyszenia było „podniesienie estetyki i funkcjonalności przestrzeni”222. 

Realizowano ją przy aktywnym udziale lokalnych społeczności tak, by działania były jak 

najlepiej zaprojektowane dla potencjalnych użytkowników. Członkowie Stowarzyszenia 

zajmują się działaniami artystycznymi i kulturotwórczymi. Starają się dotrzeć do osób, 

które z różnych przyczyn mają utrudniony dostęp do oferty kulturalnej. Stowarzyszenie 

podejmowało działania kulturalne o zróżnicowanej tematyce, jednak w niniejszej pracy 

zostaną zaprezentowane jedynie te, które dotyczą Żydów. Jednym z takich przedsięwzięć 

była inwentaryzacja cmentarza żydowskiego w Koźminie Wielkopolskim. Trzykrotnie, 

w ramach wolontariatu, grupa zebrana przez Stowarzyszenie przeprowadziła 

inwentaryzację cmentarza żydowskiego. Część macew została już zinwentaryzowana, a 

wszystkie informacje na ten temat dostępne są na stronie internetowej 

https://jewishwlkp.pl/. Można tam znaleźć zdjęcia i przeczytać inskrypcje, które udało się 

wolontariuszom odczytać. Są one dostępne z tłumaczeniami, bowiem najczęściej były 

zapisane w języku niemieckim i hebrajskim. Odkryto 519 miejsc pochówków, z których 

466  zinwentaryzowano; 183 nagrobki zostały zaprezentowane na stronie internetowej223. 

Ponadto lokalna telewizja PROART zrealizowała materiał na temat inwentaryzacji224. 

Działania związane z cmentarzem żydowskim w Koźminie są kontynuacją działań 

zapoczątkowanych przez organizatorów projektu „Antyschematy”, o którym pisałam 

 
219 Festiwal, jak i stowarzyszenie zawiesiły swoją działalność i w obecnej chwili nie ma planów, aby go 

reaktywować, jednak działania w Koźminie kontynuuje w zmienionej formie Paweł Bajerlein do których 

jeszcze wrócimy w niniejszej pracy. 
220 https://krotochwile.org/stowarzyszenie/ [dostęp: 10.11.2021]. 
221 Tamże. 
222 Tamże. 
223 https://jewishwlkp.pl/ [dostęp: 19.04.2023]. 
224 https://jewishwlkp.pl/wiadomosci/prace-w-kozminie-wielkopolskim/ [dostęp: 11.07.2024]. 



79 

 

wcześniej. Do Koźmina powrócę jeszcze w niniejszym rozdziale. 

225 

Ilustracja 14. Mapa cmentarza żydowskiego w Koźminie Wielkopolskim. 

 
225 „Mapa cmentarza żydowskiego w Koźminie Wielkopolskim została opracowana w 2021 roku. Zawiera 

wszystkie odnalezione do tej pory miejsca pochówku. Z uwagi na trudność w wyznaczeniu rzędów 

identycznie jak w spisie pochowanych z 1913 roku, przyjęta została jednolita numeracja grobów od numeru 

1 do 533.” https://jewishwlkp.pl/elementor-3496/ [dostęp: 27.08.2024 r.]. 



80 

 

Kolejnym wartym odnotowania projektem zrealizowanym przez Stowarzyszanie był 

film dokumentalny poświęcony ostatniemu żyjącemu Żydowi w Koźminie 

Wielkopolskim, czyli Nathanowi Mośkiewiczowi. Autorzy filmu opisują ten projekt w 

następujący posób:„Ruszyliśmy z kamerą, by odnaleźć sąsiadów i przyjaciół Nathana. 

Zebraliśmy wiele cennych i pięknych wspomnień. Odnaleźliśmy w domowych albumach 

jego zdjęcia. Przeprowadziliśmy także badania w archiwach państwowych i innych 

instytucjach, chcąc jak najpełniej opowiedzieć o życiu Nathana Mośkiewicza”226. 

Jednym z etapów pracy przy filmie było zbieranie źródeł. Wykorzystano zarówno  

archiwalia, jak i zbiory prywatne, głównie mieszkańców Koźmina. Angażowanie 

lokalnych społeczności było częstym elementem działań Stowarzyszenia227. Film 

dostępny jest również na stronie jewishwlkp.pl. 

Na omówienie zasługuje również sama strona internetowa, która została wspomniała 

powyżej. Poza wynikami inwentaryzacji i filmem dokumentalnym można na niej znaleźć 

listę żydowskich mieszkańców Koźmina, Jarocina, Kobylina, Krotoszyna i Odolanowa. 

Znajdują się tam podstawowe dane – imiona, nazwiska, nazwiska rodowe, informacje o 

ewentualnych współmałżonkach czy posiadanych dzieciach. Na stronie znajdziemy 

również informacje dotyczące wolontariatów oraz aktualności, na przykład o 

przeprowadzonej inwentaryzacji albo nominacji do nagrody POLIN 2020228. A ponadto 

wskazówki  w jakich mediach publikowano wzmianki o aktywnościach Stowarzyszenia 

(tych dotyczących problematyki żydowskiej). 

Kolejną inicjatywą Stowarzyszenia, o której pragnę wspomnieć były (organizowane 

również w innych miastach i miasteczkach) spacery śladami Żydów. Spacer po Koźminie 

Wielkopolskim odbył się 23 października 2021 roku229. W jego trakcie przedstawiono 

historie żydowskich mieszkańców miasteczka. Zwrócono uwagę na ślady, które są 

pozostałością po obecność społeczności żydowskiej, a które nie zawsze i nie przez 

 
226 https://jewishwlkp.pl/nathan-moskiewicz/ [dostęp: 10.11.2021]. 
227 Rola mieszkańców Koźmina nie ograniczała się jedynie do udostępniania źródeł, byli oni również 

świadkami życia Nathana Mośkiewicza i zgodnie z jego wolą pochowali go na cmentarzu żydowskim w 

Koźminie Wielkopolskim. 
228 „Nagroda POLIN jest przyznawana osobom, organizacjom lub instytucjom aktywnie działającym na 

rzecz ochrony pamięci o historii polskich Żydów a jej celem jest promocja postaw zgodnych z misją 

Muzeum Historii Żydów Polskich POLIN”. https://polin.pl/pl/nagroda-2020. Nagroda przyznawana jest 

raz w roku, w 2020 Stowarzyszenie Krotochwile zostało w tym konkursie wyróżnione. 
229 http://kozminwlkp.pl/2021/10/25/spacer-po-zydowskim-kozminie/ [dostęp: 27.10.2021]. 



81 

 

wszystkich mieszkańców były z nimi kojarzone. To np. budynki, których funkcje na 

przestrzeni lat się zmieniły.  

Jedną z inicjatyw podjętych przy współpracy ze Stowarzyszeniem Łazęga Poznańska 

była również Chanuka. Odbyła się w grudniu 2019 roku w siedzibie Stowarzyszenia 

Łazęga Poznańska w Poznaniu. Poprowadził ją Szymon Zadumiński, niegdyś członek 

poznańskiej gminy żydowskiej230. Wydarzenie to było otwarte dla wszystkich chcących 

wziąć w nim udział. Przed zapaleniem pierwszej chanukowej świecy, co zresztą mógł 

uczynić każdy zainteresowany, Szymon Zadumiński opowiedział o chanukowych 

tradycjach, przede wszystkim dlaczego święto to jest w ogóle obchodzone . Przy okazji 

można było również skosztować tradycyjnych potraw żydowskich. Rozmowy, które było 

słuchać podczas tego wydarzenia, prowadzone przez gości, sugerowały duże 

zainteresowanie światem żydowskim231. 

Wszystkie powyższe wydarzenia zorganizowane przez Stowarzyszenie Krotochwile 

dotyczące tematyki żydowskiej, organizowane były, jak już wspomniałam, przy udziale 

lokalnych społeczności. Nie inaczej było w przypadku festiwalu. Simchat Chajim swoją 

działalność rozpoczął w 2012 roku, pierwsza jego edycja odbyła się w Krotoszynie. Wraz 

z rozwojem festiwalu stał się on bardzo mobilny, a proponowane wydarzenia odbywały 

się w wielu miastach i miasteczkach Wielkopolski, np. w Buku, Jarocinie, Kobylinie czy 

Poznaniu232. W porównaniu z najnowszymi , pierwsza edycja festiwalu miała dosyć 

skromny program. Jednak już na początku swojej działalności, organizatorzy i 

organizatorki kierowali się bardzo jasnymi zasadami oraz wyznaczyli sobie konkretne 

cele. Swoją działalność oparli na  pięciu  filarach233:  

1. „Tradycja”, czyli wielokulturowa przeszłość południowej Wielkopolski; 

2. „Dialog”  historii polskiej i żydowskiej, współczesności i przeszłości; 

3. „Sztuka”, czyli wystawy, pokazy filmów, koncerty, spektakle; 

4. „Bez granic” - rozumiany wprost oznacza, że festiwal odbywa się w różnych 

częściach Wielkopolski, a nie tylko w jednym miejscu;  rozumiany  

metaforycznie, to  nieograniczanie się w myśleniu o świecie i jego 

 
230 https://lokalnyfyrtel.pl/wydarzenie/drejdel-chanuka-vol-1/ [dostęp: 11.11.2021r.]. 
231 Na podstawie obserwacji poczynionej podczas tego wydarzenia. 
232 https://krotochwile.org/ [dostęp 31.05.2022r.], Z. Kot, Podróż z Wielkopolski do Izraela, w: Gazeta 

Wyborcza 1 października 2021. 
233 https://simchatchajim.pl/ [dostęp 10.11.2021r.]. 



82 

 

postrzeganiu świata; 

5. „Dzieci”, czyli prowadzone dla nich warsztaty i opowiadanie im o tolerancji, 

akceptacji i wielokulturowości. Jak mówiła Anna Maciejewska – producentka 

festiwalu – „otwartość na kulturę w ogóle, poprzez czytanie słynnych polskich 

pisarzy jak na przykład Tuwim i wspominanie o ich pochodzeniu”234, co 

często się pomija, a, według Maciejewskiej, jest istotne. 

Organizatorami Festiwalu były te same osoby, które zarządzały Stowarzyszeniem 

Krotochwile. Jedna osoba zaangażowana w organizację, czyli producentka Anna 

Maciejewska,  została już wspomniana. Głównym producentem jest Paweł Bajerlein, a 

dyrektorem artystycznym Patryk Piotr Antoniak235. Oczywiście są to główni 

organizatorzy. Ale współpracowali  oni z wieloma osobami i instytucjami. To dzięki tej 

współpracy Festiwal przyjął taką formę, jaką można było oglądać podczas ostatnich 

edycji. Jeśli chodzi o inne idee, które przyświecały Festiwalowi, to, jak uważa Patryk 

Piotr Antoniak – dyrektor artystyczny– „chcemy przełamać stereotyp, że kultura 

żydowska to wyłącznie Holocaust, wojna i getto”236.  

Rokrocznie podczas Festiwalu organizowane były dodatkowo koncerty237. 

Podczas minionych edycji wystąpili na nich między innymi: Trio Taklamakan, Dima 

Gorelik, Klezmafour, Neoklez, Karolina Cicha & Spółka, Ran Nir, Meadow Quartet, Ola 

Bilińska z zespołem i zespół Rebeka. To tylko kilka zespołów i wykonawców. Najczęściej 

byli to artyści tworzący muzykę żydowską, nierzadko twórcy z Izraela. Istotnym 

elementem każdej edycji Festiwalu były spektakle, takie jak „Zapiski z wygnania” w 

wykonaniu Krystyny Jandy, „Rachela” w wykonaniu Jowity Budnik, spektakl 

interdyscyplinarny „Nasi sąsiedzi” lub występ Teatru Małe M „Tuwim Julek - para buch, 

frazy w ruch”. Każda edycja w swojej ofercie miała również rozliczne warsztaty. Na 

przestrzeni kilku lat uczestnicy mieli możliwość wzięcia udziału w warsztatach pisania 

liter i imion hebrajskich, warsztatach graficznych, drukarskich, tanecznych, gotowania 

hummusu czy tworzenia świec i mezuz.  

Jednym z filarów Festiwalu jest dialog, można więc zakładać , że rozmowy i 

 
234 Wypowiedź pochodzi z wywiadu przeprowadzonego z P.P. Antoniakiem i A. Maciejewską. 
235 https://simchatchajim.pl/ [dostęp: 10.11.2021r.]. 
236 Wypowiedź pochodzi z wywiadu przeprowadzonego z P.P. Antoniakiem i A. Maciejewską. 
237 Wszelkie informacje dotyczące organizowanych, podczas festiwalu, wydarzeń pochodzą ze strony 

internetowej simchatchajim.pl. 



83 

 

wymiana myśli były bardzo ważne dla jego idei. Równie ważne były spotkania, podczas 

których można było zdobyć informacje na temat historii i kultury żydowskiej czy wiedzę 

o współczesnym Izraelu. Na przestrzeni lat odbyło się bardzo wiele spotkań. Oto kilku z 

nich: spotkanie z Alicją Nyczką – ocaloną z Holocaustu, z Romą Ligocką – pisarką i 

malarką, z Grażyną Banaszkiewicz – reżyserką i dziennikarką, z Anną Azari – 

ambasadorką Izraela w Polsce, z ks. Adamem Bonieckim i Karoliną Przewrocką-Aderet 

wokół przewodnika „W ziemi świętej”, z Sylwią Chutnik – o twórczości Żydówek w 

polskiej literaturze czy z Chen Arieli – pierwszą w Izraelu otwarcie o tym mówiącą 

homoseksualną wiceburmistrzynią Tel Awiwiu238.   

Ponadto każda edycja Festiwalu obfitowała w wiele innych wydarzeń, takich jak 

wykłady, np.  wygłoszony przez Aleksandrę Wilczurę i Jana Kirchenbauma „O świętach 

żydowskich”, debaty, twórcze spotkania wokół bajek pokazy filmów, spacery, wystawy 

czy modlitwy ekumeniczne. Oferta była kierowana do niemal każdej grupy wiekowej, a 

wydarzenia koncentrowały się zarówno wokół przeszłości i kultury żydowskiej, jak i na 

przykład różnego rodzaju warsztaty, ale również wokół teraźniejszości, chociażby 

Izraela, jak np. rozmowa z Chen Arieli.  

Jak już wspomniałam Festiwal w swoich założeniach nastawiony był na dialog, 

czego wyrazem były wspólne modlitwy, w których udział brali zarówno żydzi, jak i 

katolicy. To również dyskusje między tym co świeckie, a tym co religijne. Program tego 

wydarzenia pełen był inicjatyw, które mówiły o życiu religijnym, jak również świeckim, 

pokazując różnorodność tego, czym jest kultura żydowska. 

Motto, które przyświecało Stowarzyszeniu Krotochwile – organizatorowi 

Festiwalu, czyli „Działamy nie dla ludzi, ale z ludźmi”, spowodowało, że wokół tego 

wydarzenia zebrało się spore grono odbiorców, którzy rokrocznie uczestniczyli w 

różnych przedsięwzięciach.  Spotkania te pozwoliły na poznanie wielu pasjonatów, 

regionalistów, świadków historii, którzy budowali tę inicjatywę razem z organizatorami. 

 

1.3 Konferencja „Żydzi w Wielkopolsce w XX wieku. Historia i pamięć” 

Bardzo interesującym wydarzeniem, które swym zasięgiem objęło całą 

 
238 Wspominam o orientacji seksualnej prelegentki ze względu na to, iż stanowiła ważną część tego 

wywiadu, a rozmowa częściowo jej dotyczyła i stanowiła jedną z głównych jej osi. M. Kaźmierska, Simchat 

Chajim Festival – rozświetla zapomniane szczęście, w: Gazeta Wyborcza 9 października 2020. 



84 

 

Wielkopolskę, była konferencja „Żydzi w Wielkopolsce w XX wieku. Historia i pamięć”. 

Zorganizowana została ona 27 i 28 lutego 2020 roku przez Oddziałowe Biuro Badań 

Historycznych Instytutu Pamięci Narodowej (dalej: OBBH IPN) w Poznaniu239. 

Prezentowana konferencja stanowiła niejako syntezę działań na terenie Wielkopolski, 

które dotyczą historii i kultury Żydów. Zaproszone do udziału w niej zostały osoby, które 

aktywnie działają  na tym polu, i chciały się swoimi osiągnięciami podzielić. Jej 

unikatowość polegała przede wszystkim na tym, że przedstawiona została większość 

wielkopolskich inicjatyw ale poza tym większość uczestników  – aktywistów pamięci – 

dostała możliwość wypowiedzi i przedstawienia   obrazu swoich rodzimych środowisk 

podejmujących się upamiętniania Żydów w skali całego województwa. Na konferencję, 

jako słuchaczy, zaproszono również nauczycielki ze szkół w Wielkopolsce. Można było 

poznać prelegentów, którzy podejmują się konkretnych działań, p.. w ich okolicy, i 

nawiązać e współpracę. 

Podczas konferencji rozważano kwestie związane z historią i kulturą Żydów. 

Wybór osób, które wzięły udział w tym wydarzeniu, nie był przypadkowy. Zaproszono  

tych, którzy aktywnie działają na rzecz upamiętniania Żydów. Organizatorzy jako cel 

konferencji wskazali: „wzajemne zapoznanie się oraz uzyskanie wglądu w 

dotychczasowy stan badań/pamięci odnośnie do różnych miejsc w Wielkopolsce”240. 

Uczestnicy mieli okazję wysłuchać w sumie  około 20 wystąpień. Zasięg terytorialny 

referatów obejmował całą Wielkopolskę. Głos oddano ludziom, którzy na co dzień 

zajmują się odnajdywaniem śladów związanych z Żydami, przywracaniem pamięci, oraz 

ratowaniem żydowskiego dziedzictwa. Bardzo widoczny było położenie akcentu na 

społeczny wymiar tematu. Do udziału przede wszystkim zaproszono bowiem 

społeczników, a w znacznie mniejszym stopniu naukowców. Wyjątek stanowiła  Anna 

Ziółkowska – dyrektorka Muzeum Martyrologii w Żabikowie, która przedstawiała 

działania instytucjonalne, profesjonalne, a nie oddolne. 

Konferencję rozpoczęły wystąpienia naczelnika OBBH IPN w Poznaniu, Konrada 

Białeckiego, oraz pracownika tej instytucji Szymona Pietrzykowskiego, który był 

 
239 Na stronie https://ipn.gov.pl/pl/aktualnosci/90732,Konferencja-Zydzi-w-Wielkopolsce-w-XX-wieku-

Historia-i-pamiec-Poznan-2728-lutego.html dostępne są wszystkie wystąpienia z odbytej konferencji 

[dostęp:21.08.2024r.]. 
240 https://ipn.gov.pl/pl/aktualnosci/90732,Konferencja-Zydzi-w-Wielkopolsce-w-XX-wieku-Historia-i-

pamiec-Poznan-2728-lutego.html [dostęp: 21.08.2024r.]. 



85 

 

jednocześnie pomysłodawcą konferencji. Jedną z pierwszych osób, które zabrała głos 

była przewodnicząca Gminy Żydowskiej w Poznaniu, Alicja Bromberger-Kobus. 

Opowiadała między innymi o tym, w jaki sposób gmina została odtworzona w stolicy 

Wielkopolski, o swoich zasługach na rzecz społeczności żydowskiej, ale również 

mieszkańców Poznania. Przypomniała też okoliczności powstania na Uniwersytecie im. 

Adama Mickiewicza w Poznaniu hebraistyki. 

Podczas poszczególnych paneli głos zabrali między innymi Zbigniew Pakuła, 

Andrzej Niziołek, Patryk P. Antoniak,  Anna Ziółkowska, Maciej Krajewski, Marta 

Hamielec, Danuta Chosińska, Wojciech Olejniczak, Damian Kruczkowski, Anna Dybała-

Pacholak, Dariusz Czwojdrak, Paweł Rybczyński, Halina Hila Marcinkowska, Łukasz 

Parus, Magdalena Babik,  Barbara Gańczyk, Jarosław Biernaczyk,  Krzysztof Morta, 

Marcin Woźniak oraz Dariusz Mielcarek. Poruszano kwestinp.in. działań 

podejmowanych na rzecz upamiętniania zarówno organizowane przez stowarzyszenia 

czy funp.cje (np. Miasteczko Poznań, Stowarzyszenie FRYDHOF, Fundacja TRES czy 

Stowarzyszenie Łazęga Poznańska). Prezentowano treści publikowane w czasopismach, 

opowiadano o spotkaniach z potomkami Żydów niegdyś mieszkających na terenie 

Wielkopolski. Przedstawiciele muzeów – Muzeum Martyrologicznego w Żabikowie, 

Muzeum byłego niemieckiego Obozu Kulmfoh w Chełmnie nad Nerem oraz Muzeum 

Ziemi Rawickiej – referowali jak w działalności tych instytucji poruszają problematykę 

żydowską. Zajmując się obozami pracy (Rawicz) i zagłady (Chełmno nad Nerem).  

Dzielono się swoimi opiniami na temat poznańskiej gminy żydowskiej. Wątek ten okazał 

się  dosyć kontrowersyjny, ponieważ kilka osób nie wyrażało się pochlebnie na temat jej 

działalności. Szczególnie widoczne było to w wykładzie Macieja Krajewskiego, który 

zarzucił gminie, a tak naprawdę jej przewodniczącej, brak chęci współpracy z innymi 

podmiotami oraz zaniedbania w kwestii opieki nad budynkami należącymi do gminy. Nie 

tylko   synagogi, ale również Schroniska dla Starców i Zniedołężniałych im. Salomona 

Beniamina Latza w Poznaniu i macew, które znajdują się w jeziorze Rusałka. 

Zaletą takiego doboru referentów  było bez wątpienia praktyczne podejście części 

z nich do problemu. Na krótkie omówienie, moim zdaniem, zasługuje wystąpienie  

Łukasza Parusa, dyrektoar miejsko-gminnego ośrodka kultury w Zagórowie. W bardzo 

praktyczny sposób zrelacjonował  działania prowadzone w Zagórowie. Większość 

referatów, dotyczyła inicjatyw, które zostaną omówione w dalszej części pracy, natomiast 



86 

 

te działania pozwolę sobie przedstawić już w tym miejscu. Przedstawił działania 

społeczności lokalnej na rzecz upamiętniania zagórowskich Żydów. W Zagórowie, 

głównie z inicjatywy Parusa, przeprowadzono kilka projektów edukacyjnych, poruszając 

dzieje zagórowskich Żydów. Łukasz Parus jest członkiem projektu Sieci Forum Dialogu. 

Przedstawił w punktach proces, który należało przejść, aby tablica upamiętniająca mogła 

zawisnąć w Zagórowie. Zaczęto od wyboru miejsca, następnie postarano się o wszelkiego 

rodzaju zgody na takie upamiętnienie, pozyskanie sprzymierzeńców i sponsorów, 

powołanie komitetu organizacyjnego, założenie zbiórki publicznej, aby pozyskać środki, 

przeprowadzenie również takiej zbiórki wśród lokalnej społeczności (organizatorzy 

spotkali się z bardzo niewielka liczba  negatywnych komentarzy na temat ich działań), 

tworzenie inicjatyw towarzyszących, tj. spacerów edukacyjnych, lekcji dla szkół czy 

sprzątanie cmentarza żydowskiego. W końcowej fazie projektu redagowano ulotki 

informacyjne o odsłonięciu tablicy oraz zaproszenia dla gości na uroczystość odsłonięcia. 

Ostatnim elementem było odsłonięcie tablicy i podsumowanie publicznej zbiórki. Sama 

tablica jednak, według autora wystąpienia, to za mało. Można więc uznać, że proces 

upamiętniania  nie zakończył się na tablicy, ale trwał dalej. Tablica miała stać się również 

pretekstem do tego, by nauczyciele wychodzili z murów szkoły i zabierali uczniów na 

lekcje w terenie. Miejsce tablicy miało stać się miejscem edukacyjnym. Zaczęto przy 

tablicy organizować również obchody Dnia Pamięci o Ofiarach Holokaustu, zapraszać 

gości związanych ze światem żydowskim. W wystąpieniu Parus podkreślał, że bardzo 

istotną rolę w tego typu działaniach odgrywają włodarze miasta, ponieważ mogą znacznie 

ułatwić prace upamiętniające. Zastanawiał się również nad tym, że zbiórka pieniędzy, 

którą przeprowadzili w mieście, nie przyniosła takich efektów, jakich oczekiwali. Autor 

poddał jednocześnie w wątpliwość  zainteresowanie miejscowych nauczycieli 

upamiętnieniem zagórowskich Żydów. Przedstawił również  dalsze plany upamiętnienia 

zagórowskich Żydów.  Istotnym punktem programu konferencji była dyskusja kończąca 

pierwszy dzień. Dotyczyła edukacji w zakresie wiedzy o Holokauście, tego w jaki sposób 

upamiętniać Żydów oraz  w jaki sposób zapobiegać narosłym przez lata stereotypom. 

Udział w dyskusji wzięli: Sebastian Chosiński. Lider Dialogu i nauczyciel z Wągrowca, 

Teresa Jabłońska, nauczycielka z Wrześni oraz Anita Rucioch-Gołek, Liderka Dialogu, 

nauczycielka i dyrektorka szkoły ze Zbąszynia. Panel dyskusyjny moderowała  Izabela 

Skórzyńska z Wydziału Historii UAM. Podczas dyskusji rozmówcy informowali jakie 

działania podejmują, ale również wskazywali na pewne trudności, z którymi mogą 



87 

 

spotkać się nauczyciele w swojej pracy. Dla niektórych z nich były to doświadczenia 

osobiste. Po pierwsze, wskazano, że   mało jest miejsca w programie nauczania na tematy 

związane z historią lokalną, co przyczynia się do niewielkiej znajomości historii „małych 

ojczyzn”, a więc również dziejów żydowskich sąsiadów. Dyskutanci podzieli się także 

przemyśleniami dotyczącymi zaangażowania urzędów miejskich, które nierzadko nie są 

zaangażowane w upamiętnianie społeczności żydowskiej czy ochronę zabytków. 

Dodatkowo wspomnieli o sceptycyzmie opinii publicznej, który widoczny jest nawet ze 

strony swoich współpracowników. Wspomniano o tym, że za przekazywanie pewnych 

treści może zostać również uznane za naganne i skutkować karami dyscyplinarnymi. 

Chodziło o przekazywanie uczniom wiedzy o niechlubnych zrachowaniach Polaków 

podczas niemieckiej okupacji, czyli niechlubną ustawę o IPN (a ściślej artykuł o 

„znieważaniu narodu polskiego”)241. Jako rekomendację tego, jak powinny wyglądać 

działania edukacyjne na rzecz upamiętniania wskazano na podejmowanie trudnych 

tematów z uczniami, poruszanie tematów tabu i angażowanie młodzież w działania na 

rzecz społeczności lokalnych. Podnoszono, że  szczerość wobec uczniów może pomóc 

im w krytycznym podejściu do treści, z którymi  nieustanie muszą się konfrontować. 

Ważnym elementem, według dyskutantów , byłyby zmiany systemowe, które 

pozwoliłyby poświęcić w programie nauczania więcej miejsca na lokalną historię, w tym 

problematykę żydowską.  

Dwa dni konferencji obfitowały w wystąpienia zaproszonych gości, ale również 

w budowanie sieci kontaktów. Referenci wymieniali się poglądami, opiniami, 

nawiązywali współpracę.  Ponadto nawiązywali  współpracę z osobami, które 

uczestniczyły w konferencji jako goście. Przybyło wiele nauczycieli które wykazywały 

zainteresowanie działaniami omawianymi podczas konferencji, chcąc również zaprosić 

do współpracy referentów. Konferencja, na którą zaprasza się społeczników, 

regionalistów, osoby które aktywnie działają na terenie Wielkopolski na rzecz 

przywracania pamięci o Żydach, wydaje się być bardzo skuteczną metodą 

zaprezentowania wielu inicjatyw i upowszechnianie ich. To również dobra okazja do 

zainicjowania nowych przedsięwzięć  poprzez nawiązanie nowych kontaktów. 

Poświęciłam tej konferencji nieco  niż innym, ale tak naprawdę ta inicjatywa skupiła w 

jednym miejscu większość osób, które w Wielkopolsce zajmują się problematyką 

 
241 W. Karpieszuk, Czy pisanie o historii obraża naród, w: Gazeta Wyborcza 6-7 lutego 2021. 



88 

 

żydowską. 

Jeśli chodzi o ponadregionalne działania to warto wspomnieć również najbardziej 

rozbudowanej stronie, na której można znaleźć informacje na temat obecności Żydów na 

ziemiach polskich jest Wirtualny Sztetl. Opisane jest niemal każde miasto, miasteczko 

czy wieś, na terenie których mieszkali bądź mieszkają Żydzi, można zapoznać się z 

materiałami historycznymi, ale również dowiedzieć się tego co obecnie dzieje się 

związanego z Żydami na danym terenie. Nie o każdym miejscu znajdziemy tyle samo 

informacji, nie każde miejsce jest rozpoznane, często brakuje materiałów źródłowych 

dokumentujących przeszłość. Informacje na takich portalach są łatwo dostępne, 

natomiast często są podobne lub takie same, pytanie zatem czy sensowne jest tworzyć 

nowe miejsca czy rozbudowywać te istniejące.  

2. Inicjatywy lokalne 

2.1. Kontynuacje 

W niniejszej części przedstawię kontynuację działań z XX wieku. Skupię się na 

miastach, w przypadku, których można mówić o jakiejś przeszłości czy tradycji w 

upamiętnianiu społeczności żydowskiej.  

2.1.1. Poznań 

2.1.1.1. Gmina Żydowska w Poznaniu  

Zdecydowałam się wyodrębnić Poznań spośród innych miast ze względu na liczbę 

działań, które są inicjowane na jego terenie. Pomimo że w Poznaniu, stolicy 

Wielkopolski, działa gmina żydowska, to sami Żydzi nie są widoczni w przestrzeni 

publicznej, jak np. w Krakowie, Łodzi, Warszawie czy Wrocławiu. Powodów takiego 

stanu rzeczy możemy podać kilka. Chociażby liczba członków poszczególnych gmin czy 

charakter ich działalności. Większe gminy prowadzą koszerne stołówki, mykwy, 

utrzymują wciąż czynne cmentarze. Poznańska gmina pod tym względem jest zależna od 

innych, rzadko można w związku z tym spotkać Żydów w tradycyjnych strojach. 

Powoduje to, że znacznie trudniej natrafić na bez wątpienia istniejące tu żydowskie ślady 

przeszłości. Gmina nie jest w stanie zadbać o wszystkie te ślady, miejsca, budynki czy 

pamiątki. Trzy lata po odtworzeniu gminy wspólnota przejęła na powrót synagogę, z kolei 

9 lat później, w roku 2008 odnowiono cmentarz przy ulicy Głogowskiej.  Gmina 



89 

 

rokrocznie współorganizuje także  „Dni judaizmu”242.  

W przestrzeni Poznania można odnaleźć symbole, które świadczą o obecności 

Żydów zarówno w przeszłości, jak i w teraźniejszości. Największym symbolem 

obecności Żydów w Poznaniu jest synagoga. Niestety, na przestrzeni lat straciła ona wiele 

atrybutów, które mogłyby świadczyć o tym, że niegdyś było to miejsce spotkań Żydów. 

Przyczyniły się do tego zarówno losy wojenne, jak i fakt, że w czasie okupacji Niemcy 

urządzili tam pływalnię. Po wojnie  władze polskie nie zmieniły tego stanu rzeczy. 

Budynek synagogi nadal funkcjonował  jako miejska pływalnia. Synagoga nie została 

potraktowana z należytą uwagą, nie uzyskała już wyglądu ani przeznaczenia z 

przeszłości.  

Budynek inspirował na przestrzeni lat do różnych działań, m.in. artystycznych. 

Pierwszy projekt, o którym chciałam wspomnieć, był autorstwa Rafała Jakubowicza - 

artysty, wykładowcy akademickiego (UAP i UAM), urodzonego w Poznaniu. 4 kwietnia 

2003 roku, wieczorem, na fasadzie synagogi wyświetlono napis w języku hebrajskim 

 co w języku polskim znaczy pływalnia. Ta akcja, była jedynie częścią , בריכת־שחײה

całości. Napis był wyświetlany krótko, zrobiono zdjęcie synagogi z napisem i stworzono 

pocztówkę, która z jednej strony zawierała właśnie tę fotografię, a z drugiej przedstawiała 

chłopców, którzy kąpali się w pływalni. Dodatkowo artysta zrealizował dwa filmy. Jeden 

dokumentował projekcje napisu, a drugi przedstawiał ujęcia z wnętrza243. Nigdy 

natomiast nie zaprezentowano projektu w Poznaniu. Sam artysta wskazuje, że:  

Punktem odniesienia dla tej pracy jest nie tyle Zagłada, co raczej czas 

po wojnie, gdy mieszkańcy Poznania chętnie korzystali z pływalni 

miejskiej, zarówno w czasach PRL-u, jak i po transformacji, aż do 1 

września 2011 roku. […] Jednak przez 66 lat po wojnie pływalnia 

w synagodze została niemalże całkowicie oswojona, stała się dla 

poznaniaków czymś zwyczajnym i oczywistym. W tym sensie stała się 

niewidzialna244. 

Jakubowicz wystawiał swój projekt w różnych miejscach, prezentując filmy i pocztówkę. 

 
242 R. Witkowski, Żydzi w Poznaniu. Krótki przewodnik po historii i zabytkach, Wydawnictwo Miejskie 

Posnania, Poznań, 2012, str. 73-75. 
243 https://www.chaim-zycie.pl/tworczosc-artystyczna/sztuki-wizualne/498-niewidzialna-synagoga-o-

plywalni-rafala-jakubowicza?highlight=WyJwXHUwMTQyeXdhbG5pXHUwMTA1Il0= [dostęp: 

26.08.2024 r.]. 
244 https://sztukapubliczna.pl/pl/sztuka-moze-byc-uzytecznym-narzedziem-w-walce-rafal-

jakubowicz/czytaj/123 [dostęp: 6.08.2024 r.]. 



90 

 

 Drugi projekt, autorstwa przez Krzysztofa Kwiatkowskiego, artystę i wykładowcę 

akademickiego, urodzonego w Poznaniu. Przygotował on rekonstrukcję wnętrz synagogi. 

Do jej powstania musiał przeprowadzić dokładne rozeznanie, zebrać materiały, które 

pomogły w odtworzeniu wszelkich detali wnętrza. Swój projekt prezentował podczas 

stulecia powstania synagogi. Nie było to przedsięwzięcie łatwe, chociażby ze względu na 

to, że budynek w związku powstaniem w nim pływalni uległ przebudowie. Nie 

wystarczyło więc po prostu wyświetlenie projektów, lecz artysta musiał dostosować 

projekcję w ten sposób,  aby widzowie nie mieli wątpliwości, że oglądają wnętrza 

synagogi sprzed lat. Efekty ocenił  sam autor:  

Mimo świadomości wielu niedociągnięć, musze uznać tę realizację za 

udaną, choćby ze względu na deklarację wielu osób, które twierdziły, 

że stanowiło to dla nich niezwykłe przeżycie. Po raz pierwszy, po 

dziesiątkach lat upadku powrócił choć na chwilę niezwykły, sakralny 

charakter tego miejsca. Myślę, że taka skala projekcji była niezbędna, 

aby sugestia przemiany była skuteczna245. 

Niestety, do dziś nie udało się udostępnić rekonstrukcji, by więcej osób mogło ją 

zobaczyć, np. na jakiejś stornie internetowej. Nie ma również nadziei na odtworzenie 

projektu w poznańskiej synagodze, ponieważ jej przestrzeń nie jest udostępniana 

zwiedzającym. 

Budynek synagogi nie jest jedynym miejscem, które może przywodzić w 

Poznaniu na myśl Żydów. Do gminy żydowskiej należy m.in. budynek przy ulicy Stawnej 

10 (tam też odbywają się obecnie nabożeństwa). Okazała kamienica na pierwszy rzut oka 

może nie kojarzyć się ze społecznością żydowską, jednak na jednym z balkonów stoi 

sporych rozmiarów chanukija, rozpalana podczas Chanuki. 

W roku 2021 otworzono w budynku wyższej Szkoły umiejętności Społecznych w 

Poznaniu, izbę pamięci Akivy Egera. Miejsce wybrano ze względu na to iż budynek 

szkoły, znajduje się dokładnie w miejscu jego pochówku246. W maju 2024 roku odsłonięto 

monument - „Moja Gwiazda” - upamiętniający cmentarz żydowski, który mieścił się przy 

ul. Głogowskiej na dzisiejszym obszarze Międzynarodowych Targów Poznańskich. 

Nieopodal znajduje się namiastka cmentarza,  w postaci kilku odnowionych macew. 

 
245 K. Kwiatkowski, Nowa Synagoga w Poznaniu. Wirtualna Rekonstrukcja, w: „Zeszyty artystyczne”, nr 

20, Grudzień, 2010. 
246 https://wsus.pl/izba-pamieci-rabina-akiby-egera/ [dostęp: 26.08.2024r.]. 



91 

 

Niektórzy (złośliwie) mówią, że jest to cmentarz reprezentacyjny i próżno szukać na nim 

„gorszych” fragmentów, które często spotyka się na innych cmentarzach/lapidariach. 30 

kwietnia 2008 roku oficjalnie i uroczyście zaprezentowano odnowiony grób Akivy 

Egera247. 

 

Ilustracja 15. Monument „Moja Gwiazda” odsłonięty w 2024 roku. 

Jak już wspomniałam w poprzednim rozdziale, na terenie Poznania działały w 

ostatnim trzydziestoleciu dwie gminy. Opisane tutaj działania dotyczą tej, która działa do 

dzisiaj. Wynika to głównie z faktu , że Izraelicka Niezależna Gmina Wyznaniowa w 

Poznaniu, została rozwiązana w 2014 roku, a informacji na jej temat jest stosunkowo 

niewiele. Niestety, jej niegdysiejszy przewodniczący, Andrzej Beryt, zmarł w 2021 roku 

i tak naprawdę ciężko uzyskać informacje na temat działalności tej gminy. Sama, 

prowadząc badania, stosunkowo późno dowiedziałam się o istnieniu innej, niż  dziś 

działająca gminy. Nawet w rozmowach z osobami, które zajmują się tematyką żydowską 

na terenie Wielkopolski, można się przekonać, iż wiedza o niej nie jest powszechna, 

zasadniczo  ogranicza się tylko do znajomości tego faktu . Taka sytuacja może nieco 

dziwić, tym bardziej, że to właśnie Andrzej Beryt – przewodniczący pierwszej 

powojennej gminy żydowskiej w Poznaniu, był w sporym stopniu animatorem 

odrodzenia życia żydowskiego w Poznaniu. 

 
247 R. Witkowski., Żydzi w Poznaniu. Krótki przewodnik po historii i zabytkach, Wydawnictwo Miejskie 

Posnania, Poznań, 2012, str. 96. 



92 

 

 2.1.1.2. Dni Judaizmu248 

Dzień Judaizmu został ustanowiony przez Konferencję Episkopatu Polski w 1997 

roku, a pierwsze obchody odbyły się już w 1998 roku 17 stycznia.  Dzień ten poprzedza 

jednocześnie Tydzień Modlitw o Jedność Chrześcijan249. Poza Polską, dzień judaizmu 

obchodzony jest również we Włoszech i Austrii. Rokrocznie centralne obchody 

organizowane są w jednym z polskich miast. Poznań był miejscem centralnych obchodów  

w roku 2004. 

Celem obchodów Dnia Judaizmu w Kościele katolickim jest: „Ponowne 

odkrywanie wzajemnego duchowego braterstwa zakłada także spojrzenie na 

dwutysiącletnią wzajemną historię, pełną nieporozumień, zawiści i nieprzyjaźni, coraz 

bardziej oddalających obie wspólnoty, ale też – co o wiele ważniejsze – dostrzeżenie i 

docenienie tego, co budowało i posiadało moc jednoczącą, co nawzajem ubogacało.”250, 

a uzasadniając ściślej: „Chodzi głównie o czas refleksji i modlitwy nad tajemnicą 

związków chrześcijaństwa i braterstwa istniejącego między Kościołem Chrystusowym a 

Izraelem”251. Dzień Judaizmu rokrocznie odbywa się pod konkretnym hasłem, myślą 

przewodnią, np.: Kto spotyka Jezusa Chrystusa, spotyka judaizm (1998), Bóg zawarł z 

Izraelem przymierze miłosierdzia (2003), Szalom/Pokój – dar Boga (2024)252. 

W Poznaniu, podczas obchodów od roku 2007 przyznawana jest nagroda „Menora 

dialogu”. Wręczono ją sześć razy „za zbliżanie ludzi, kultur, religii i narodów”253. 

Kolejno, wyróżnienie przyznano Naczelnemu Rabinowi Polski – Michaelowi 

Schudrichowi (2007), Władysławowi Bartoszewskiemu (2008), arcybiskupowi 

Henrykowi Muszyńskiemu (2020), prof. Janowi Grosfeldowi (2022), prof. Stanisławowi 

Krajewskiemu i Monice Krajewskiej (2023) oraz kardynałowi Grzegorzowi Rysiowi 

(2024). Menora Dialogu przyjęła również postać rzeźby, która towarzyszy obchodom od 

VII edycji. Została zaprojektowana przez Macieja Zychowicza. 

Obchody Dnia Judaizmu w Poznaniu to właściwie Dni Judaizmu, ponieważ trwają 

 
248 Fragment poświęcony Dniu Judaizmu został wcześniej wykorzystany na potrzeby publikacji 

poświęconej Niematerialne Dziedzictwu Kulturowemu. Projekt jest dopiero w trakcie realizacji. 
249 http://coexist.pl/judaizm/dzien-judaizmu/i-i-vi-dzien-judaizmu/ [dostęp: 18.06.2024r.]. 
250 http://coexist.pl/judaizm/dzien-judaizmu/i-i-vi-dzien-judaizmu/ [dostęp: 19.06.2024r.]. 
251 http://coexist.pl/judaizm/dzien-judaizmu/i-i-vi-dzien-judaizmu/ [dostęp: 19.06.2024r.]. 
252 http://coexist.pl/dzien-judaizmu/ [dostęp: 19.06.2024r.]. 
253 http://coexist.pl/category/judaizm/dzien-judaizmu/ [dostęp: 19.06.2024r.]. 



93 

 

dłużej aniżeli jeden dzień (17 stycznia). Zwykle składa się na nie wiele wydarzeń. Są to 

koncerty, wystawy, spektakle, dyskusje, spacery śladami poznańskich Żydów, wykłady 

czy wspólne modlitwy, np. przy grobie Akivy Egera na cmentarzu żydowskim przy ul. 

Głogowskiej. Dotyczą w dużej mierze kultury żydowskiej oraz dialogu chrześcijańsko-

żydowskiego. Podczas obchodów zdarzają się również wydarzenia o dużym znaczeniu 

dla społeczności żydowskiej. Niech przykładem będą dwa wydarzenia - przyznanie tytułu 

i medalu „Sprawiedliwy wśród Narodów Świata” podczas X obchodów oraz  wniesienie 

Tory do poznańskiej synagogi w 2009 roku. 

Pomimo iż jest to dzień obchodzony w Kościele katolickim, to właściwie każdy 

kto zechce może wziąć udział w poszczególnych wydarzeniach. Część z nich jest płatna, 

ale większość odbywa się za darmo. Poszczególne edycje finansowane były z różnych 

źródeł. Najczęściej partnerami są władze Miasta Poznania, starosta poznański czy Urząd 

Marszałkowski. Sponsorami bywają także podmioty prywatne.  

W Poznaniu za organizację Dni Judaizmu obecnie odpowiedzialny jest Referat do 

spraw Dialogu Międzyreligijnego Archidiecezji Poznańskiej oraz Stowarzyszenie 

COEXIST. Na przestrzeni lat w organizację włączali się  również m.in. Gmina Żydowska 

w Poznaniu czy Wyższa Szkoła Nauk Humanistycznych i Dziennikarstwa. Przy 

organizacji udziela się  wiele instytucji miejskich, które przygotowują poszczególne 

wydarzenia w swoich  przestrzeniach. Oczywiście organizatorzy współpracują też z 

Gminą Żydowską w Poznaniu, która zdaje się być naturalnym podmiotem podczas tych 

przedsięwzięć. Patronat nad Dniami Judaizmu na przestrzeni lat sprawowali m.in. 

marszałek województwa wielkopolskiego, prezydent Miasta Poznania, dyrektor 

Biblioteki Kórnickiej PAN, rektor Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza, rektor Wyższej 

Szkoły Umiejętności Społecznych, wojewoda czy naczelny rabin Polski. 

2.1.1.3. Poznańska hebraistyka 

Kolejnym istotnym wydarzeniem związanym z tematem mojej rozprawy, był rok 

2007 i utworzenie studiów hebraistycznych na Uniwersytecie im. Adama Mickiewicza w 

Poznaniu. Studia te są prowadzone pod auspicjami Zakładu Hebraistyki, Armenistyki i 

Karaimoznawstwa. Mają one profil raczej filologiczny, w mniejszym stopniu naucza się 

historii czy kultury Żydów. Studia te nie stały się oparciem dla badań nad kulturą czy 

historią Żydów. Nie jest to jednostka, która wspierałaby w szerszym zakresie 



94 

 

poszczególne inicjatywy, która spełniałaby rolę centrum działań. W Warszawie, 

Krakowie czy Wrocławiu ośrodki prowadzące studia judaistyczne nierzadko prowadzą 

działania, które są dużo bardziej nastawione na badania kultury i historii Żydów254.  

2.1.1.4. Miasteczko Poznań 

W Poznaniu, a właściwie w całej Wielkopolsce, osobą, która ma duży wpływ na 

narracje związane z tematyką żydowską jest Zbigniew Pakuła. Był m.in. 

współzałożycielem w 2009 roku Ogólnopolskiego Stowarzyszenia Miasteczko Poznań. 

Jak można przeczytać na stornie internetowej stowarzyszenia: „Do celów statutowych 

Stowarzyszenia należą: przywracanie, upamiętnianie i utrwalanie pamięci o dziedzictwie 

kultury żydowskiej, praca na rzecz dialogu polsko-izraelskiego, realizacja projektów 

wielokulturowych na rzecz wspólnego dziedzictwa polsko-niemiecko-żydowskiego, 

działania edukacyjne i wydawnicze”255. Stowarzyszenie zajmuje się wydawaniem 

czasopisma o tej samej nazwie. Wszelkie działania są bezpośrednio związane z osobą 

redaktora naczelnego czasopisma, tj. ze Zbigniewem Pakułą. Ma on swój udział w 

przypominaniu historii żydowskich mieszkańców Poznania, poza wydawanym 

czasopismem, napisał również książki poświęcone opowiadające o losach poznańskich 

Żydów, m.in. „Siwe Kamienie”, „Chawerim. Poznańscy Żydzi” oraz „Poznań majn hejm. 

Historia Barucha Bergmana”256. Uchodzi za znawcę tematu, większość aktywistów 

odnosi się do jego działalności i wskazuje na niego jako osobą, dzięki której temat 

żydowski jest obecny w Poznaniu, a nawet poza nim. 

Wiele z organizowanych wydarzeń odbywało się Domu Spotkań w tzw. „Zaułku 

Salomona” przy ulicy Żydowskiej, który był jednocześnie siedzibą Stowarzyszenia 

(obecnie nie mieści się już w tej przestrzeni, bowiem budynek został sprzedany). 

Stowarzyszenie prowadzi również program „Otwarta Żydowska”. W jego ramach 

organizowane są przeglądy filmowe, zarówno filmów dokumentalnych, jak i fabularnych. 

Organizuje się wystawy, spacery po dzielnicy żydowskiej oraz warsztaty z zakresu 

 
254 P. Muchowski, Studia hebraistyczne na Uniwersytecie im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, w: Studia 

żydowskie w Polsce – przeszłość, stan obecny, perspektywy. Studium selektywne, red. S. Gąsiorowski, 

Kraków 2014, str. 237-241. 
255 http://www.miasteczkopoznan.pl/stowarzyszenie-Miasteczko-Pozna%C5%84 [dostęp: 20.08.2024]. 
256 Z. Pakuła, Siwe Kamienie, W drodze, Poznań, 1998; Z. Pakuła, Chawerim. Poznańscy Żydzi, 

Stowarzyszenie Miasteczko Poznań, Poznań, 2018; Z. Pakuła, Poznań majn hejm. Historia Barucha 

Bergmana, Stowarzyszenie Miasteczko Poznań, Poznań, 2019. 



95 

 

tematyki żydowskiej. Wydarzenia są kierowane do różnych grup wiekowych. Istotne 

działania są również podejmowane w ramach projektu "Łączy nas pamięć". Obchodzone 

są rocznice, np. Międzynarodowy Dzień Pamięci o Ofiarach Holokaustu. Stowarzyszenie 

zajmuje się również pozyskiwaniem pamiątek po poznańskich Żydach (fotografii czy 

dokumentów). Stowarzyszenie Miasteczko Poznań często zaprasza inne instytucje i 

podmioty do współpracy. Dlatego część inicjatyw odbywa się także w innych miejscach. 

Podczas wielu swoich wystąpień, Pakuła, jako istotny element działalności wskazywał 

poruszanie tematu pamięci oraz podkreślał ważność przypominania i przywracania 

pamięci, bowiem historia Żydów jest ściśle związana z historią Poznania. Bez 

przypominania o Żydach nigdy nie będziemy mieli pełnego obrazu historii miasta . 

Z okazji dwudziestolecia omawianego czasopisma zorganizowano festiwal. Trwał 

on od 23 listopada do 17 grudnia 2022 roku. W tym czasie jego organizatorzy zapraszali 

wszystkich do rozmów przy okrągłym stole257. Można było również oglądać wystawę 

„Archiwum. Pamięć i troska” poświęconą działalności Stowarzyszenia z perspektywy 

redaktora naczelnego – Zbigniewa Pakuły. Zorganizowano wykłady, spotkania autorskie, 

spektakl teatralny oraz debatę z udziałem osób, których działalność związana jest 

tematyką żydowską. Podczas tej debaty  można było zapoznać się z działalnością takich 

osób jak Hila Marcinkowska, która jest przewodniczącą RZGWŻ RP (działa również na 

terenie Kalisza), Wojciecha Olejniczka, przedstawiciela fundacji TRES, Macieja 

Krajewskiego ze Stowarzyszenia Łazęga Poznańska oraz redaktora naczelnego 

czasopisma Miasteczko Poznań Zbigniewa Pakuły. Ten ostatni stwierdził, że „potrzeba 

więcej wariatów by pielęgnowali pamięć”, z kolei Krajewski dodał, że „należy 

mobilizować władze miasta do działań na rzecz upamiętniania” jednak nie rezygnować z 

działań oddolnych, które są „motorem napędowym” tychże działań. Marcinkowska 

wspominała, że przez długi czas w kalendarium miejskim w Kaliszu nie było miejsca na 

upamiętnianie Żydów. Mimo że – jak wiadomo -  stanowili oni ważną część społeczności 

miasta . Olejniczak natomiast w swoim wystąpieniu postulował, aby nie organizować 

odrębnych spacerów poświęconych jedynie Żydom, ponieważ niepotrzebnie rozdziela to 

grupy mieszkające w jednej miejscowości, a clue w tym wypadku powinno być 

 
257 Idea okrągłego stołu może świadczyć o otwartości organizatorów na każdego kto chciał z nimi 

porozmawiać. Tak naprawdę organizatorzy nie mogli mieć pewności kto i dlaczego będzie chciał z nimi 

rozmawiać, a mimo tego zdecydowali się na takie przedsięwzięcie. 



96 

 

traktowanie historii jako jednej, wspólnej dla wszystkich, lokalnej. 

Historia, która idealnie wpisuje się w te formy upamiętniania została 

przedstawiona właśnie przez Olejniczaka i dotyczyła tzw. Stolpersteinów. czyli kamieni 

pamięci, poprzez które w Zbąszyniu chciano upamiętnić mieszkające tam kiedyś osoby 

pochodzenia żydowskiego 258. Wskutek starań 17 stycznia 2020 roku kamienie znalazły 

swojej miejsce w Zbąszyniu. Poza Olejniczakiem była to inicjatywa Anity Rucioch-

Gołek oraz Józefa Jaskulskiego – lokalnych społeczników. Warunkiem ich wmurowania 

było jednak uzyskanie zgody mieszkańców. Olejniczak opowiadał, że z jednej strony byli 

oni za taką formą upamiętnienia, a z drugiej pojawiały się komentarze, że wmurowanie 

tych kamienie będzie kolejnym przykładem tego, w jaki sposób Żydzi potrafią zadbać o 

swoje interesy tj. znaleźć kogoś kto wykona za nich pracę i zadba o pamięć o ich 

przodkach  Tego typu komentarze to, według uczestników debaty, coś, na co muszą oni 

być w swojej działalności przygotowani. Zdarzają się sytuacje, w których poruszanie 

problematyki żydowskiej spotyka się ze sprzeciwem lub komentarzami pełnymi 

negatywnych stereotypów. Podczas debaty szeroko dyskutowaną kwestią  były sposoby 

upamiętniania wielkopolskich Żydów. Sporo mówiono zwłaszcza o motywacjach.  

 

Ilustracja 16. Okładki czasopisma miasteczko poznań. 

2.1.1.5. Tu żyli Żydzi 

Kolejną osobą, na której działalność na polu upamiętniania wielkopolskich 

 
258 Więcej na temat kamieni pamięci: K. Andersz, Walka i męczeństwo, czyli Stolpersteiny w Polsce, w: 

„Chidusz” nr. 68 04/2020. Kamienie pamięci coraz częściej pojawiają się w różnych miejscach. Poza 

Zbąszyniem możemy je znaleźć również w Koninie. 



97 

 

Żydów chciałabym zwrócić uwagę. jest Andrzej Nizołek. Stworzył on, wraz z Haną 

Lasman, w 2020 roku, fundację „Tu żyli Żydzi”. Sprawuje ona m.in. bezpośrednią opiekę 

nad portalem, którego autorami są jej założyciele. Jak można przeczytać na stronie 

internetowej, projekt jest „realizowany jako zadanie publiczne Województwa 

Wielkopolskiego w dziedzinie kultury”, natomiast portal utworzony został „w ramach 

programu stypendialnego Ministra Kultury i Dziedzictwa Narodowego – Kultura w 

sieci”259. Wyróżniono pięć  głównych działów aktywności:  

1. Twórczość artystyczna, czyli muzyka, literatura, teatr, fotografia, film oraz sztuki 

wizualne; 

2. Kultura i historia, dział podzielony na poszczególne miejscowości w 

Wielkopolsce, wspomniany jest również projekt, który obecnie jest w fazie 

realizacji, dotyczący losów rodziny Sonnabendów; 

3. Ludzie i działalność - to bardzo szeroka kategoria, która przedstawia osoby 

związane  z działalnością dotyczącą Żydów na terenie Wielkopolski. Można tam 

również znaleźć informacje o konkretnych działaniach, np. porządkowaniu 

cmentarzy przez młodzież, judaikach w niektórych muzeach, o filmach, które 

młodzież szkolna realizuje na temat żydowskich sąsiadów;  dowiadujemy się tu 

głównie o tym, co współcześnie wydarza się wokół tematów żydowskich oraz kto 

jest ich animatorem; 

4. Listy i losy to dział, który jest opowieścią Noach Lasmana, o jego podróżach po 

Afryce i Ameryce Południowej, zamieszczone są tam fotografie oraz listy, których 

autorem jest Lasman;  

5. Ostatni dział czy kategoria to opis projektu portalu, wizytówka fundacji i 

wiadomości z regionu dotyczące działań o tematyce żydowskiej.  

Istotne w działalności portalu, na co wskazują sami twórcy, jest to, że  projekt stale się 

rozwija, a do jego współtworzenia zapraszani są lokalni badacze, regionaliści, 

społecznicy czy edukatorzy. Każdy może również zgłosić chęć udziału w tym 

przedsięwzięciu. Działania portalu ułatwiają poszukiwania informacji o Żydach na 

terenie Wielkopolski. Portal – jak wspomniałam - się rozwija, więc nie o każdej 

miejscowości możemy przeczytać równie dużo. Np. o Ostrowie Wielkopolskim 

zamieszczono  zaledwie szkic historyczny opracowany na podstawie innej strony 

 
259 https://chaim-zycie.pl/wiadomosci [dostęp: 25.04.2023r.]. 



98 

 

internetowej. Twórcy zachęcają innych do współtworzenia treści. Taka przestrzeń ułatwia 

poszukiwania informacji, natomiast wymaga, co zrozumiałe, rozbudowy.  

Andrzej Niziołek odpowiedzialny jest również za wycieczki „Byli Żydzi w 

Poznaniu”. Charakteryzują się one tym, że opowiadają o żydowskich mieszkańcach, 

pokazując miejsca, w których Żydzi mieszkali czy prowadzili sklepy. Przewodnik, w tej 

roli Niziołek, ilustruje swoje opowieści materiałami pomocniczymi w postaci zdjęć czy 

książek. Podczas tych spacerów można usłyszeć dużo lokalnych historii, które są 

opowiadane z dużym naciskiem na historie konkretnych osób. Wycieczki poprzez historie 

i życiorysy oraz anegdoty uzupełniają białe plamy w historii Poznania. Program różni się 

w zależności od wycieczki tworząc różne trasy żydowskiej obecności  w Poznaniu. 

Ważnym osiągnięciem Andrzeja Niziołka jest również wydanie albumu i 

wspomnień Firy Mełamedzon-Salanskiej260. Wydaniu książki towarzyszyło powstanie 

strony www.fira1915.pl, na której znajdują się dodatkowe fotografie, nie zamieszczone 

w albumie. Wyjątkowość tej publikacji polega m.in. na tym, że opublikowano tam wiele 

dotąd nieznanych fotografii i wspomnień, które stanowią uzupełnienie historii Żydów w 

Poznaniu. 

2.1.1.6. Kalendarz Trzech Kultur261 

W Poznaniu pierwszy kalendarz trzech religii powstał w roku 2018/5778/1439. 

Jego powstanie było wynikiem starań m.in. ówczesnego podrabina poznańskiej gminy  

żydowskiej – Szymona Zadumińskiego, imama poznańskiej wspólnoty muzułmańskiej – 

Youssefa Chadida oraz pomysłodawcy kalendarza, reprezentującego stronę katolicką – 

ks.  Mrcina Wszosa OMI262. Każdego roku przedstawiciele trzech religii są 

odpowiedzialni za powstanie kalendarza, finansowany jest on natomiast z budżetu Miasta 

Poznania. Inspiracją do jego powstania był podobny kalendarz, przygotowywany w 

Katowicach od 2013 roku. Każdego roku, zostaje wybrany temat przewodni , który jest 

omawiany we wstępie,. Pierwszy kalendarz, wydany w roku 2018, został przygotowany 

pod hasłem „Historia wspólnot religijnych w Poznaniu”, a wstęp zawierał opis dziejów 

 
260 A. Nizołek, K. Kosakowska, Fira. Poznańscy Żydzi. Opowieść o życiu. Albumy i wspomnienia Firy 

Mełamedzon-Salańskiej, Wydawnictwo Exemplum, Poznań, 2014. 
261 Fragment poświęcony Kalendarzowi Trzech Kultur, został wcześniej wykorzystany na potrzeby 

publikacji poświęconej Niematerialne Dziedzictwu Kulturowemu. Projekt jest dopiero w trakcie realizacji. 
262 Oblat Maryi Niepokalanej. 



99 

 

religii w Poznaniu. Rocznik kolejny, 2019, został poświęcony refleksji na temat 

modlitwy. Wprowadzenie, autorstwa  Agaty Skowron-Nalborczyk, dotyczyło tego, w  

jaki sposób w poszczególnych religiach odmierza się czas263. Z kolei 2020 rok przyniósł 

we rozważania na temat miłosierdzia264. Rok później, w 2021 roku, hasło przewodnie 

brzmiało „Pięknie się różnić”, a teksty zamieszczone w kalendarzu poruszały kwestie 

różnic, ale również nawiązywały do czasu pandemii, która dotknęła świat. „Pokój”, to 

myśl przewodnia kalendarza na 2022 rok, a zamieszony w nim wstęp przypomina cele 

wydawania kalendarza oraz opisuje krótko dzieje każdej z trzech społeczności.  Rok 2023 

był czasem namysłu nad godnością człowieka. wstęp opisywał to pojęcie w kontekście 

chrześcijaństwa, judaizmu i islamu. Ostatni, jak dotąd, tom, skupiał się na ludziach 

dialogu: „Ludzie dialogu mieszkają w Poznaniu. W naszym stołecznym mieście – 

Poznaniu – staramy się budować wspólnotę ludzi, którym wzajemnie na sobie zależy. 

Podstawą budowania tej wspólnoty jest prowadzenie dialogu”265.  

Twórcy kalendarza wskazują, że „Kalendarz trzech największych religii jest 

efektem prowadzonego w mieście dialogu międzyreligijnego oraz spotkań 

ekumenicznych. Pomysł ten trafił na podatny poznański grunt, gdzie w jednym fyrtlu żyją 

obok siebie – zazwyczaj w pokoju i wzajemnym szacunku – chrześcijanie, muzułmanie i 

Żydzi” 266. Wstęp od kilku edycji jest również napisany w języku angielskim, tak aby 

więcej osób mogło z niego skorzystać. Jest również bogato ilustrowany, a obrazy niekiedy 

uzupełnione są krótkim objaśnieniem267. Część, która dotyczy chrześcijaństwa, 

poświęcona jest również kościołowi katolickiemu, protestanckiemu, prawosławnemu i 

starokatolickiemu268. Kalendarz z założenia jest darmowy i dostępny w kilku miejscach 

w Poznaniu lub on-line na stronie internetowej https://sklep.misyjne.pl/sklep/. Nakład 

kalendarza to zazwyczaj około 5000 tysięcy egzemplarzy, poza pierwszym, którego 

nakład liczył jedynie 3500 egzemplarzy. Ale pamiętajmy, że oprócz tego jest też dostępna 

wersja elektroniczna. 

 
263 dr hab. Agata Skowron-Nalborczyk wstęp do Kalendarza, 2019r. 
264 https://oblaci.pl/2018/12/28/poznan-kalendarz-trzech-religii/ [dostęp: 18.06.2024r.]. 
265 Hasło pochodzi ze wstępu do kalendarza napisanego przez: Youssefa Chadida, Alicje Kobus, Marcina 

Wrzosa OMI.  
266 Youssef Chadid, Alicja Kobus, Marcin Wrzos OMI, Wstęp do 5 edycji kalendarza. 
267 Informacje dotyczące kalendarza pochodzą w dużej mierze z poszczególnych jego edycji, które 

otrzymałam dzięki uprzejmości dr Marcina Wrzosa OMI. 
268 https://misyjne.pl/poznan-w-piatek-prezentacja-kalendarza-trzech-religii-na-2022-rok/ [dostęp: 

18.06.2024r.]. 



100 

 

 

 

Ilustracja 17. Kalendarz Trzech Kultur 

2.1.1.7. Łazęga Poznański 

Kolejną osobą, która aktywnie działa w przestrzeni Poznania, poruszając w swojej 

działalności tematy związane z historią i kulturą Żydów, jest Maciej Krajewski, prezes 



101 

 

Stowarzyszenia Łazęga Poznańska. W swoich działaniach nie zajmuje się on wyłącznie 

jednym tematem, zakres jego zainteresowań jest szerszy. Siedziba stowarzyszenia od lat 

jest przestrzenią dla wystaw, koncertów, dyskusji, pokazów filmów i wielu innych 

działań. Można odnaleźć tam ślady przeszłości, między innymi o żydowskich 

mieszkańcach Poznania. Maciej Krajewski działa na rzecz przywracania pamięci i 

odnajdywania jej śladów, starając się wzbudzać zainteresowanie opinii publicznej 

sprawami z przeszłości. Do takich śladów możemy zaliczyć macewy, które znajdują się 

w jeziorze Rusałka. Krajewski od lat zabiega o to, by macewy zostały wydobyte z jeziora, 

co udało się jedynie częściowo . Część macew została przeniesiona na teren cmentarza 

żydowskiego przy ulicy Głogowskiej, ale część (nie da się dokładnie ocenić ile) wciąż 

znajduje się  w jeziorze. Staraniami Krajewskiego oraz Stowarzyszenia Abisynia przy 

jeziorze postawiono tablicę informującą o tym w jaki sposób macewy znalazły się w nim  

i w jakich okolicznościach ono powstało. Tablica później uległa zniszczeniu. Obecnie 

postawiono nową, która w założeniu ma być trwalsza.  



102 

 

 

Ilustracja 18. Tablica upamiętniająca losy jeziora Rusałka. 

Artykuły w poznańskich gazetach czy na portalach internetowych świadczą od tym, że 

temat macew w Rusałce przeniknął do opinii publicznej. Krajewski zwrócił również 

uwagę na macewy, które można odnaleźć na  poznańskich ulicach. Łazęga Poznański 

odsyła nas bezpośrednio do śladów, które świadczą o obecności Żydów, ale również 

świadczą o tym, co działo się z nimi podczas wojny i co z tymi śladami zrobiliśmy jako 

społeczeństwo po wojnie. Poruszanie opinii publicznej, zaangażowanie jej w działania 

upamiętniające jest ważnym elementem aktywności Krajewskiego. W ostatnim czasie 

bardzo dużo uwagi poświęca Krajewski poznańskiej synagodze. Pisze do prasy, 

występuje w telewizji czy w podcastach, które dotyczą kontrowersji wokół bożnicy269. 

 
269 WTK: https://www.youtube.com/watch?v=XVnoUIGJicI [dostęp: 26.08.2024r.], Radio Emaus: 

https://radioemaus.pl/aktualnosci/co-dalej-z-poznanska-dawna-synagoga/ [dostęp: 26.08.2024r.], Podcast: 

https://open.spotify.com/episode/33FBiOXnKte4WGUuyXgojU [dostęp: 26.08.2024r.]. 



103 

 

Jest jedną ze stron, która wnioskuje o objęcie ochroną konserwatorską tego budynku, 

który gmina żydowska sprzedała prywatnemu właścicielowi. Sprawa stała się głośna, 

Krajewski organizował protesty, wypowiadał się w mediach. Od jakiegoś czasu jednak 

sprawa ucichła. Zarzuty, które niektórzy kierują pod adresem Łazęgi sprowadzają się do 

tego,  że jego działania, chociaż głośne, nie powiększają niczyjej wiedzy na temat 

społeczności żydowskiej i często prowadzą  jedynie do pogłębiania różnych waśni, a nie 

przybliżają do rozwiązywania sporów. 

2.1.1.8. „Wyparte historie. Antysemityzm na Uniwersytecie Poznańskim w latach 1919-

1939” 

Zarówno środowiska uniwersyteckie, jak i opinia publiczna coraz częściej apelują 

o rozliczenie się z przeszłością dotyczącą wykluczania Żydów z uniwersytetów w okresie 

międzywojennym. Uniwersytet im. Adama Mickiewicza postanowił odszukać informacje 

na temat żydowskich studentów oraz antysemickich zachowań w nich wymierzonych270. 

W związku z tym, w roku 2019, została powołana przez ówczesnego Rektora UAM 

Andrzeja Lesickiego. komisja ds. badania prześladowania osób pochodzenia 

żydowskiego na Uniwersytecie Poznańskim. W jej skład weszli Anna Wolf-Powęska, 

Krzysztof Podemski, Maciej Michalski, Rafał Witkowski, Tomasz Schramm i Piotr 

Forecki. Komisja przeprowadziła badania, których efektem stała się książka „Wyparte 

historie. Antysemityzm na Uniwersytecie Poznańskim w latach 1919-1939”271. Liczy ona 

około 700 stron. Zawiera oparte na źródłach materiały dotyczące żydowskich studentów 

oraz antysemityzmu,. Ze względu na niefortunny czas pandemii autorzy i autorki mieli 

utrudnione zadanie w przygotowaniu publikacji. W dniu 12.12.2022 odbyła się na UAM 

konferencja, na której autorzy i autorki przedstawili wyniki swoich badań, a jednocześnie 

stanowiła on promocję wspomnianej książki272. Choć przeznaczono pewien czasu na 

dyskusję, w praktyce nie miała ona właściwie miejsca. Pewien wywołany tym niedosyt 

organizatorzy postanowili zaspokoić podczas debaty zorganizowanej 07.03.2023 roku, 

 
270 Inicjatorem do przeprowadzenia badań na Uniwersytecie był Maciej Zaremba Bielawski, który 

wnioskował o to, aby na terenie uniwersytetu znalazła się tablica przypominająca o wydarzeniach z lat 30. 

XX wieku, chodziło o wprowadzenie „paragrafu aryjskiego” na uniwersytecie. Informacje uzyskane 

podczas konferencji od twórców książki. 
271 Wyparte historie. Antysemityzm na Uniwersytecie Poznańskim w latach 1919-1939, pod red. M. 

Michalskiego i K. Podemskiego, Wydawnictwo Naukowe UAM, Poznań, 2022. 
272 V. Szostak Najbardziej mroczny rozdział w historii europejskich uczelni, w: Gazeta Wyborcza 14 

grudnia 2022. 



104 

 

przez Komisję Historyczną Poznańskiego Towarzystwa Przyjaciół Nauk. Zaproszeni 

paneliści –Jolanta Żyndul, Anita Magowska oraz Krzysztof A. Makowski – przygotowali, 

krótkie wstąpienia dotyczące omawianej tu książki. Następnie oddano głos twórcom 

publikacji, którzy mogli odnieść się do opinii panelistów, następnie głos oddano 

publiczności. Żyndul wyraziła swoją pozytywną opinię na temat wydanego tomu, 

skrytykowała jedynie okładkę, która przedstawia m.in. Gwiazdę Dawida, uznając to za 

zbyt opatrzony element, często używany, jeśli jakaś książka traktuje o Żydach. 

Zasugerowała również, że, charakteryzując Żydów jako pewną grupę studentów, można 

było przedstawić dokładnie portret jednego ze studentów. Magowska przygotowała 

wystąpienie na temat globalnego kontekstu antysemityzmu oraz dlaczego w Poznaniu 

miał on takie, a nie inne oblicze . Makowski przedstawił przemyślenia dotyczące samego 

tytułu książki, a mianowicie pojęcia „wyparte”, które – jego zdaniem – nie pasuje za 

bardzo do kontekstu. Wskazał również na to, że w książce stosunkowo niewiele miejsca 

zostało poświęcone specyfice poznańskiego antysemityzmu, a zwłaszcza samym 

antysemitom. Podkreślił, że temat wymagałby pogłębienia. Mimo iż była to debata, to 

trudno mówić o wymianie myśli, o odnoszeniu się do wypowiedzi innych, do 

zastanawiania się nad tym, czy słowo „wyparte” jest adekwatne. Była to raczej próba 

odpierania zarzutów, które w zasadzie nie padły. Debatę zakończył Rafał Witkowski, 

oznajmiając, że „wyparte” jest właściwym słowem i zamykając tym samym  dyskusję. A 

mogła ona przecież  przynieść ciekawe wnioski i wskazać, w jaki sposób warto byłoby 

kontynuować rozpoczęte badania. 



105 

 

 

Ilustracja 19. Okładka książki poświęconej antysemityzmowi na 

Uniwersytecie Poznańskim, przedstawiająca gwiazdę Dawida oraz 

czerwone „pałki”, które mają być symbolem opresji wobec Żydów. 

2.1.1.9. Jezioro Rusałka 

Tematem, który często powraca jako przedmiot publicznego dyskursu, jest jezioro 

Rusałka. Wcześniej, przy opisywaniu działań Macieja Krajewskiego wspominałam o 

tablicy, która upamiętnia historię jeziora, nie jest to jednak jedyna inicjatywa związana z 

tym miejscem. W związku z tym chciałam wspomnieć o dyskusji z 26 stycznia 2023 roku, 

która odbyła się w Galerii Miejskiej Arsenał. Panel dyskusyjny towarzyszył wystawie 

„Tutaj i wtedy o zmierzchu”, autorstwa Adriany Molendy i Antona Vargi273. W dyskusji 

brali udział: Rafał Rosół, filolog klasyczny i językoznawca, historyk idei – Paweł 

Skrzypalik, Jan Kwiatkowski – edukator historyczny oraz redaktor naczelny czasopisma 

Miasteczko Poznań – Zbigniew Pakuła Prowadzącym był Przemek Prasanowski – 

animator kultury i aktor274. Podczas dyskusji zastanawiano się między innymi na tym, w 

jaki sposób rozmawiać o trudnych tematach, którym historia jeziora, według rozmówców, 

jest. Tematem jeziora zajmowano się wcześniej. Poświęcano mu artykuły w czasopiśmie 

 
273 https://arsenal.art.pl/ [dostęp: 20.01.2023r.]. 
274 https://arsenal.art.pl/event/tragiczna-historia-sielskiego-jeziora/ (dostęp: 20.01.2023). 



106 

 

miasteczko poznań.  Pakuła wspominał również, że temat ten pojawia się w księgach 

pamięci gmin żydowskich Koła, Kalisza, Turku czy Konina275. Podczas omawianego 

panelu zastanawiano się również nad tym, w jaki sposób należy przypominać przeszłość 

i ją upamiętniać. Paweł Skrzypalik w swoim wystąpieniu przedstawił tezy, które 

dotyczyły kolejno dewaluacji miejsc pamięci oraz „karykaturyzacji” upamiętniania276. 

Przez „dewaluację” rozumiał dużą liczbę  miejsc pamięci, brakiem wiedzy na ich temat 

oraz często niedokładnymi bądź błędnymi informacjami na ich temat. Z kolei 

„karykaturyzację pojmował jako wyczerpanie się formy upamiętniania 

martyrologicznego. Właśnie ta ostatnia kwestia wywołała wśród uczestników największe 

kontrowersje.  Podobnie było z pytaniem, czy macewy znajdujące się w jeziorze powinno 

się wydobyć, czy pozostawić tam, gdzie zostały znalezione. Paweł Skrzypalik był zdania, 

że macewy powinny pozostać tam, gdzie są, z kolei Maciej Krajewski postulował ich 

przeniesienie, przykładowo na któryś z już istniejących cmentarzy by oddać im szacunek.  

W przypadku „karykatryzacji” upamiętniania zdanie zabrał również Zbigniew Pakuła, 

który postulował, aby nie oceniać i nie dyskredytować tradycyjnych form celebrowania, 

takich jak zapalanie zniczy czy przynoszenie kwiatów.  

Dyskusja, która mogła się potoczyć między uczestnikami wydarzenia właściwie 

nie miała miejsca. Głos zabrało kilka osób,  jednak nie zadawały one  pytań, a jedynie 

skomentowały dyskusję lub opowiedziało o swoich działaniach, które w jakiś sposób 

odnosiły  się do tego, o czym mówili paneliści. W konsekwencji wiele pytań pozostało 

bez odpowiedzi, a wypowiedzi  bez komentarza czy rozwinięcia. Zadziałało to na 

niekorzyść całego przedsięwzięcia, gdyż pewne opinie właściwie nie wybrzmiały 

odpowiednio i nie miały szans na głębszą refleksję. Trudno zatem określić cel tej 

dyskusji. Najbardziej odpowiednie byłoby  określenie jej jako zapoznanie się z 

problematyką jeziora Rusałka z perspektywy zaproszonych gości.  

Jezioro Rusałka inspiruje do działań nie tylko społeczników, lecz także niektóre 

instytucje. Fakt znalezienia macew w jeziorze spowodował pewne reakcje  ze strony 

 
275 Księgi pamięci dokumentują to co niegdyś istniało, a niestety podczas wojny zostało zniszczone, 

najczęściej napisane są w języku hebrajskim bądź jidysz. Zostały napisane bardzo często przez osoby, które 

nie mieszkają w już w danym mieście, ale są jakoś z tym miastem związani. Niektóre z nich zostały 

przetłumaczone na język angielski. Swoje księgi pamięci ma kilka miast z Wielkopolski, np. Kalisz, Koło, 

Konin. Księgi pamięci można znaleźć na stronie internetowej 

https://digitalcollections.nypl.org/collections/yizkor-book-collection#/?tab=about [dostęp: 21.05.2023r.]. 
276 Słowo użyte w wypowiedzi Pawła Skrzypalika. 



107 

 

poznańskiego oddziału IPN. W dniu 6 czerwca 2023 roku, w Centrum Edukacyjnym IPN 

w Poznaniu został zaprezentowany film „Kamień znaczy pamięć”, który opowiada 

historię powstania jeziora oraz przedstawia prace archeologiczne, które miały pomóc 

zidentyfikować pozostałe wciąż w jeziorze płyty nagrobne. Po pokazie filmu odbyła się 

dyskusja z osobami zaangażowanymi w prace archeologiczne oraz kwerendę 

poprzedzającą owe badania. 

Ponadto organizowany przez Barak Kultury, (poznańska fundacja, która 

organizuje wiele wydarzeń kulturalnych i artystycznych) jest Festiwal „Rusałka – jezioro, 

które łączy”. Odpowiedź na pytanie o czym właściwie mają opowiadać poszczególne 

wydarzenia festiwalu zawiera się w poniższych słowach organizatorów: 

Co mają ze sobą wspólnego: Jezioro Rusałka, dawna Szkoła 

Podstawowa nr 57 im. Józefa Kostrzewskiego w Krzyżownikach-

Smochowicach oraz niedziałający już, poznański stadion im. Edmunda 

Szyca? Wszystkie te miejsca wiążą się z tragicznym losem ludności 

żydowskiej podczas II wojny światowej […] poznaniacy będą mogli 

poznać nieznany dla wielu mieszkańców fragment historii stolicy 

Wielkopolski277. 

Jak dotąd odbyły się cztery edycje - jedna w maju i trzy we wrześniu. Podczas nich można 

było uczestniczyć w wystawie poświęconej Irenie Bobkowskiej – poznańskiej artystce i 

konspiratorce, w marszobiegu pamięci, spacerze ornitologicznym, koncercie 

poświęconym pamięci Zalmana Kłodawskiego – ocalałemu z Zagłady, w wycieczce 

rowerowej, podczas której przewodnicy opowiadali o żydowskim Poznaniu278. W 2023 

roku odsłonięto również tablicę pamiątkową poświęconą  Zalmanowi Kłodawskiemu. 

2.1.1.10. Szlak Dziedzictwa Żydowskiego 

Wspomniałam wcześniej o wycieczkach czy jak się je również określa spacerach, 

śladami Żydów. W Poznaniu został przygotowany „Szlak Dziedzictwa Żydowskiego”. 

Do dyspozycji zwiedzających jest broszura informacyjna z tekstem przygotowanym 

przez Macieja Moszyńskiego, która zawiera mapę szlaku z zaznaczonymi miejscami oraz 

opisy miejsc związanych z Żydami. Trasa szlaku została opracowana w ramach projektu 

Trakt Królewsko-Cesarski, który stanowi szlak turystyczny Poznania279. Szlak prowadzi 

 
277 https://barakkultury.pl/rusalka-jezioro-ktore-laczy/ [dostęp: 27.08.2024r.]. 
278 Tamże. 
279 Informacje pochodzą z broszury: „Ślad Dziedzictwa Żydowskiego”. Podobną broszurę przygotowano 



108 

 

przez 26 miejsc i obiektów, które są punktem wyjścia do opowiedzenia historii. Są to np. 

budynki, które należały do gminy żydowskiej przed wojną, miejsca, w których niegdyś 

znajdowały się synagogi, a których współcześnie nie ma, pomnik upamiętniający ofiary 

hitlerowskiego obozu pracy dla  Żydów, rzeźba Davida Černego przedstawiająca Golema 

czy kościół Najświętszej Krwi Pana Jezusa, w którym znajduje się fresk przedstawiający 

legendę o trzech hostiach280. 

 

Ilustracja 20. Szlak Dziedzictwa Żydowskiego – przewodnik po Poznaniu 

2.1.1.11. Cyfrowe Lapidarium 

Ciekawą inicjatywą jest również portal internetowy, które dokumentuje historię 

cmentarzy żydowskich (adres  strony: www.e-lapidarium.pl. Nie jest on poświęcony 

wyłącznie żydowskim cmentarzem. Znajdujemy tam również opisy cmentarzy 

 
w Inowrocławiu, dostępna jest mapa z 1933 r. z zaznaczonymi miejscami, które mają związek z Żydami na 

tych terenach. Są to min. synagoga nowa i stara, nowy i stary cmentarz żydowski oraz kilka budynków, 

które należały np. do rodzin żydowskich. Autorem tekstu jest Marcin Woźniak. Tego typu mapa powstała 

również w Koninie w ramach projektu „Żydowski Konin – miejsce na mapie”. 
280 Więcej na temat legend o mordach rytualnych w: J. Żyndul, „Kłamstwo krwi. Legenda mordu rytualnego 

na ziemiach polskich w XIX i XX wieku”, Warszawa 2011.  



109 

 

rzymskokatolickich ewangelickich i prawosławnych, ale również garnizonowych 

epidemicznych i komunalnych z Poznania i okolic. Autorem „cyfrowego lapidarium 

Poznania archiwum społecznie zaangażowanego” jest Paweł Skrzypalik281. Znajdziemy 

na tej stronie opisy, mapy, plany, bibliografię czy zdjęcia. Często są to informacje, do 

których dostęp był wcześniej utrudniony. Sam autor określa ten projekt jako: „wirtualną 

przestrzeń, gdzie opisywana jest funeralna historia Poznania i Wielkopolski. Stanowi 

między innymi repozytorium, fototekę oraz miejski [nekro]bedeker”282. Skrzypalik poza 

publikowaniem na stronie efektów swojej pracy działa „w terenie”, porządkując 

nekropolie, dbając o nagrobki, stawiając pomniki. Przywraca i dba o pamięć mieszańców 

Wielkopolski, których żywot dobiegł końca, a którzy nierzadko, nie mając potomków, 

nie mieliby szans na upamiętnienie. 

2.1.2. Leszno 

Następnym ośrodkiem, w którym kontynuowano działania podjęte już w 

poprzednim okresie, było Leszno. Pewne zmiany zaszły wewnątrz Muzeum 

Okręgowego. W 2006 roku stała wystawa „Żydzi w Wielkopolsce” znajdująca się dotąd 

w Dziale Judaistycznym została przeniesiona do głównego budynku muzealnego, który 

znalazł swą siedzibę w dawnej synagodze283.  

 
281 Urodzony w Poznaniu, politolog i historyk, szczególnie zainteresowany historią funeralną. 
282 www.e-lapidarium.pl (dostęp: 13.05.2023 r.). 
283 http://www.muzeum.leszno.pl/strona_PL/portfolio-view/dzial-judaistyczny (dostęp 29.04.2023). 



110 

 

 

Ilustracja 21. Synagoga w Lesznie – Muzeum Okręgowe w Lesznie. 

Muzeum w Lesznie organizuje wiele wydarzeń związanych z historią i kulturą Żydów w 

mieście, aby wymienić tylko kilka: projekt „Synagoga opowiada” zrealizowany przy 

współpracy z Towarzystwem Przyjaciół Muzeum Okręgowego. W jego ramach  odbyły 

się m.in. pokazy filmowe, konkursy muzyczne i literackie, powstał mural na terenie 

dawnej dzielnicy żydowskiej, zorganizowano wykłady o świętach żydowskich (Pesach i 

Szawout, Rosz ha-Szana, Jom Kipur, Sukot oraz Chanuka). Dodatkowo zorganizowano  

warsztaty kulinarne, podczas których uczestnicy dowiedzieli się jak przygotować 

potrawy spożywane w czasie świąt. Wszystkie wydarzenia odbyły się między kwietniem, 

a listopadem 2022 roku. Zorganizowano, popularne również w innych miastach, spacery 

śladami Żydów. Odbyły się trzy spacery, każdy poświęcony był innej części żydowskiej 

historii Leszna. Jeden dotyczył cmentarza żydowskiego, jeden ukazywał dawną dzielnicę 

żydowską, a ostatni dotyczył Ludwiga Kalischa, autora pamiętników opisujących miasto. 

Spacery połączone były z degustacjami potraw, nauką kaligrafii hebrajskiej oraz 

elementami muzycznymi. Zorganizowano warsztaty z tańca izraelskiego, seanse 

filmowe, warsztaty ceramiczne oraz „warsztaty ” dla rodzin284. Projekt zakładał 

zaprezentowanie kultury żydowskiej, która przez lata była obecna w Lesznie. Wydarzenie 

 
284 Dokładne opisy poszczególnych wydarzeń oraz relacja z nich dostępna jest na stronie: 

http://www.muzeum.leszno.pl/strona_PL/archiwa/10170 [dostęp: 28.04.2023r.]. 



111 

 

trwało od kwietnia do listopada 2022 roku, obfitowało w wiele wydarzeń dla różnych 

grup wiekowych285. Innym projektem realizowanym przez Muzeum była „Edukacja 

kulturalna z Muzeum Okręgowym w Lesznie 2022”, dedykowany uczniom szkół 

podstawowych i ponadpodstawowych, w ramach którego odbyło się wiele wydarzeń, nie 

wszystkie były związane z kultura żydowską. W innych działaniach Muzeum, 

opowieściach o historii miasta również przywoływana jest społeczność żydowska. 

Wpisuje się to w postulowany przez wiele osób zajmujących się tematyką żydowską 

postulat , aby nie czynić z historii Żydów osobnej opowieści, a włączać ją w ogólną 

historię miast . 

Należy jeszcze dodać stronę internetową http://zydziwlesznie.muzeumleszno.pl/, 

na której można zapoznać się z informacjami dotyczącymi historii Żydów w Lesznie, 

miejsc z nimi związanych, historii rabinów oraz sławnych Żydów z tej okolicy. Opisana 

została tam też dzielnica żydowska, cmentarz i znajdujące się na nim macewy286. 

 

Ilustracja 22. Strona Muzeum w Lesznie jest jedną z tych, które bogato 

opisują swoje zasoby i poświęcają dużo miejsca społeczności 

żydowskiej. 

Inne wydarzenia,, o których warto jeszcze wspomnieć przy Lesznie,  to np.: spotkanie 

autorskie Zbigniewa Pakuły w związku z książka „Chawerim. Poznańscy Żydzi”, 

 
285 Tamże [dostęp: 27.04.2023r.]. 
286 http://zydziwlesznie.muzeumleszno.pl/ [dostęp: 28.04.2023r.]. 



112 

 

26.02.2017 roku, wykład „Komiksowa kultura Żydów” który został zorganizowany  w 

ramach cyklu „Na styku”, a wygłosił go Jakub Piwoński, który na podstawie kilku 

przykładów opowiadał zebranym o funkcji edukacyjnej komiksów287. W ramach 

prowadzonego przez Muzeum cyklu „Salon historyczno-artystyczny” odbyła się ponadto 

prelekcja pt. „Codzienność kobiet żydowskich” 288. 

2.1.3. Kalisz 

O procesie kontynuacji można też mówić w wypadku Kalisza. Od kilku lat 

organizowany jest tam Ogólnopolski Festiwal Piosenki i Pieśni Żydowskiej i Izraelskiej 

„Shalom”. Pomysłodawczynią i dyrektorką Festiwalu jest Anna Kowalkiewicz-Oligny. 

Jego celem jest promowanie młodych talentów, ale przede wszystkim zainteresowanie 

muzyką żydowską publiczności.  

Na terenie wzmiankowanego już wyżej cmentarza w 2001 roku wyremontowano dom 

przedpogrzebowy i stworzono w nim Dom Pamięci i Spotkań. Mieści się tam wystawa, 

na której można zobaczyć pamiątki po kaliskich Żydach. Cmentarz przy ulicy 

Podmiejskiej, można zwiedzać, wystarczy umówić się z odpowiedzialną za to Hilą 

Marcinkowską, która oprowadza po cmentarzu. 

Na cmentarzu ewangelicko-augsburskim przy ulicy Harcerskiej w roku 2002 roku 

postawiono pomnik. Został poświęcony „Zamordowanym przez hitlerowców w latach 

1939–1944 w Kaliszu, Koźminku, Chełmnie, Słonimiu, Warszawie, Lwowie Polakom 

Starego Testamentu, rolnikom, rzemieślnikom, kupcom i ich dzieciom”289. Pomnik został 

ufundowany przez Helenę i Józefa Margulesów. 

W dniu 22 sierpnia 2014 roku odsłonięto w Kaliszu tablice pamiątkowe w miejscach 

gdzie kiedyś stały synagogi.  Powstały one z inicjatywy Adama Aptowicza, 

wiceprzewodniczącego Towarzystwa Przyjaźni Izrael – Polska, Haliny Hili 

Marcinkowskiej, członkini gminy żydowskiej we Wrocławiu, a także Ziomkostwa 

Kaliszan w Izraelu i Miasta Kalisza290. To na pewno cenne wydarzenie, biorąc pod uwagę 

 
287 Tamże [dostęp: 28.04.2023r.]. 
288 http://www.muzeum.leszno.pl/strona_PL/archiwa/5304 [dostęp: 28.04.2023r.]. 
289 https://sztetl.org.pl/pl/miejscowosci/k/831-kalisz/116-miejsca-martyrologii/46565-pomnik-na-

cmentarzu-ewangelicko-augbsurskim-ul-harcerska [dostęp: 27.08.2024r.]. 
290 https://sztetl.org.pl/pl/miejscowosci/k/831-kalisz/120-aktualnosci/57063-22082014-w-kaliszu-

odslonieto-tablice-poswiecone-spolecznosci-zydowskiej [dostęp: 27.08.2024r.]. 



113 

 

jak znacząca była gmina kaliska i ilu Żydów tam mieszkało. Dziwić może, że wydarzyło 

się tak późno. 

Warto zaznaczyć, że na terenie Kalisza odbywały się dni kultury żydowskiej, 

natomiast było to zaledwie kilka edycji i obecnie już się odbywają. Organizowano wtedy 

wystawy, koncerty i,  prelekcje historyczne. 

Kilkukrotnie wspomniałam już Hile Marcinkowską291. Dba ona o to, aby nie 

zapominać o Żydach w Kaliszu, organizując chociażby rocznice powstania w getcie 

warszawskim czy rocznice wyzwolenia KL Auschwitz i Międzynarodowy Dzień Pamięci 

o Ofiarach Holokaustu.  Opiekuje się nekropolią, oprowadza po niej wycieczki. Jest 

autorką książki „Miasteczko w kolorze niebieskim – Żydzi z Błaszek” oraz „Wieczni 

tułacze. Powojenna emigracja polskich Żydów”. Poza Kaliszem również działa na rzecz 

pamięci o Żydach, będąc jednoczenie członkinią wrocławskiej gminy. Pełni funkcję 

redaktorki naczelnej „Forum Żydów Polskich” (portal poświęcony tematyce żydowskiej, 

gdzie publikowane są  artykuły, ale również jest miejsce na dyskusje,), przewodniczącej 

Rady Związku Gmin Wyznaniowych Żydowskich w RP, wiceprezeski Towarzystwa 

Opieki nad Zabytkami Oddział w Kaliszu292. Dodatkowo jest autorką wielu artykułów 

poświęconych społeczności żydowskiej. 

Nie bez znaczenia był incydent z 2021 roku, kiedy to podczas obchodów 11 listopada, 

jeden z występujących spalił Statut Kaliski. To bez wątpienia akt antysemicki. Nienawiść 

do Żydów nie jest przedmiotem niniejszej pracy, natomiast moim zdaniem, istotne jest 

pokazanie, że problematyka żydowska wciąż budzi wiele emocji, nie zawsze 

pozytywnych. 

2.1.4. Koźmin Wielkopolski  

Kolejną miejscowością, o której należy napisać, jest wspomniany już kilkukrotnie 

Koźmin Wielkopolski. Projekt „Antyschematy”, o którym pisałam w poprzednim 

rozdziale, działał do roku 2008. W jego ramach renowacji zostały poddane również inne 

cmentarze, nie tylko koźmiński.  Grupa osób pomagających stale się rozszerzała. Były 

 
291 W różnych sytuacjach można spotkać się z Haliną lub Hilą, ja używam wymiennie, zwykle dostosowując 

do tego jak została lub jak sama się przedstawiła. 
292 https://wielkahistoria.pl/author/halinamarcinkowska/ [dostęp: 27.08.2024r.] 



114 

 

wśród nich również osoby spoza Polski i Izraela293. Spadkobiercami tego projektu było 

na początku Stowarzyszenie Krotochwile, wspomniane przy okazji organizacji Festiwalu 

Simchat Chajim, a obecnie  Paweł Bajerlein – absolwent kulturoznawstwa na UAM, były 

prezes wspomnianego Stowarzyszenia 294.  

(Nie)obecni – historia koźmińskich Żydów – wystawa odbyła się 12.10.2023 roku 

w Bibliotece Publicznej w Koźminie Wielkopolskim. Bajerlein zaprezentował na niej 

losy żydowskich rodzin z tego miasta, skupiając się na XIX i XX wieku. Organizacja 

wystawy była możliwa dzięki dofinansowaniu Forum Dialogu i Samorządu 

Województwa Wielkopolskiego. W ramach przygotowań do niej autor przeprowadził 

kwerendy w archiwach np. we Frankfurcie. Poszukiwał śladów koźmińskich Żydów i 

znalazł m.in. fotografie i informacje dotąd nieznane na większą skalę. Wystawa była 

niejako ukoronowaniem projektu „Pozdrowienia z Koźmina!”, którego autorem jest 

również Bajerlein. W jego ramach zorganizowano ponadto rajd rowerowy i warsztaty 

pocztówkowe295. 

Żydowskie losy Koźmina są regularnie przedstawiane na Instagramie i 

Facebooku, prowadzonym przez Bajerleina. Publikuje on tam regularnie nowe 

wiadomości, które zbiera do przygotowywanej przez siebie książki.  

Dzieje Koźmina miały zostać zaprezentowane na 44. Międzynarodowej Konferencji 

Genealogii Żydowskiej w Filadelfii. Bajerlein wystąpił nawet w Telewizji Polvision 

Chicago, opowiadając o swoich działaniach i prosząc o wsparcie w sfinansowaniu 

wyjazdu do USA. Założył również zbiórkę internetową, jednak nie udało mu się zebrać 

wystarczających środków. Na swoją codzienną działalność zbiera środki na portalu 

Patronite. 

 

 
293 Szczegółowe informacje o projekcie, uzyskałam podczas spotkania z Jerzym Fornalikiem w sierpniu 

2020, w czasie trwania inwentaryzacji cmentarza żydowskiego w Koźminie Wielkopolskim. 
294 https://jewishwlkp.pl/o-mnie/ [dostęp: 27.08.2024r.]. 
295 https://jewishwlkp.pl/pozdrowienia-z-kozmina/ [dostęp: 27.08.2024r.]. 



115 

 

 

 

Ilustracja 23. Na stronie www.jewishwlkp.pl na bieżącą co możemy śledzić działania Pawła Bajerleina w 

Koźminie Wielkopolskim. 

 

2.1.5. Żabikowo i Chełmno nad Nerem 

Pozwoliłam sobie powrócić też do Żabikowa i Chełmna nad Nerem w jednym 

podrozdziale ponieważ od 2013 roku Muzeum byłego niemieckiego Obozu Zagłady stało 

się oddziałem zamiejscowym Muzeum Martyrologicznego w Żabikowie. Muzeum 

Martyrologiczne w Żabikowie przygotowało materiały edukacyjne do wykorzystania 

przez nauczycieli. Trzy tomy – „Niemiecki obóz zagłady Kulmhof”, „Obozy pracy 

przymusowej dla Żydów w Wielkopolsce” oraz „Sytuacja ludności żydowskiej w kraju 



116 

 

Warty” – to  przede wszystkim opracowania przygotowane dla prowadzących lekcje, 

materiały dydaktycznie, ale również porady metodyczne dotyczącego tego, w jaki sposób 

omawiać proponowany materiał, w drugiej publikacji natomiast są to materiały 

dydaktyczne które zawierają scenariusze zajęć, materiały multimedialne prezentujące 

źródła. Publikacje zostały przygotowane przy współpracy z Zakładem Dydaktyki Historii 

Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza w Poznaniu. Muzeum w swojej ofercie proponuje 

szkołom lekcje muzealne, wirtualne spacery i  warsztaty. Muzeum od lat jest 

zaangażowane w działania mające na celu utrwalanie pamięci, ale również na 

opracowywanie i pozyskiwanie źródeł. Poza tymi działaniami muzeum prowadzi 

działalność wydawniczą, wiele prac poświęconych jest Żydom. Ciekawą inicjatywą są 

również międzynarodowe warsztaty Workcamp, które muzeum prowadzi przy 

współpracy ze Stowarzyszeniem „Jeden Świat” SCI Poland. Warsztaty skupiają się na 

miejscu pamięci (w taki sposób określany jest teren, na którym działa Muzeum, czyli byłe 

niemieckie więzienie policji bezpieczeństwa i obozu karno-wychowawczego oraz tereny 

byłych obozów i miejsc zagłady)296. 

 

 
296 Wszystkie materiały dydaktyczne oraz oferta muzeum przedstawione są na stronie internetowej tej 

instytucji. Można również odbyć na niej wirtualny spacer po muzeum, zapoznać się z misją muzeum oraz 

koncepcją programowo organizacyjną: https://zabikowo.eu/ [dostęp: 01.05.2023r.]. 



117 

 

 

 

Ilustracja 24. Pomniki upamiętniające Żydów w Muzeum 

byłego niemieckiego Obozu Zagłady w Chełmnie nad Nerem. 



118 

 

2.1.6. Kobyla Góra i Kórnik 

Wracając do opisanej w poprzednim rozdziale Kobylej Góry, nie można dodać 

zbyt wiele. To przykład miejsca, które odkąd powstało, nie uległo znacznej zmianie. Poza 

dodaniem tablicy, która przybliża losy cmentarza w tym mieście. Pomimo iż cmentarz 

znajduje się w pobliżu ośrodków wypoczynkowych i rekreacyjnych, nie wygląda na to, 

aby był często odwiedzany. Chociaż na kilku nagrobkach można było dostrzec kamyki, 

które tradycyjnie się na nich zostawia. 

 

Ilustracja 25. Cmentarz żydowski w Kobylej Górze. 

 



119 

 

 

Ilustracja 26. Tablica informacyjna na temat cmentarza żydowskiego w Kobylej Górze. 

 

Podobny przykład stanowi Kórnik, o którym również już wspomniałam. Od momentu 

uporządkowania macew, niewiele się tam wydarzyło w związku z problematyką 

żydowską. W ramach XVI Dni Judaizmu w Kórniku powstał jedynie reportaż 

poświęcony kórnickiej społeczności żydowskiej, dostępny jest on na stronie: 

https://www.o-nauce.pl/?p=173433. 

2.2 Nowe inicjatywy 

W tej części rozdziału opisuję pozostałe działania o tematyce żydowskiej, których 

czas przypada na XXI wiek. Nie tworzyłam leksykonu inicjatyw. Starałam się wybrać 

różnorakie wydarzenia tak aby, jak już wspomniałam wcześniej, pokazać pełne spectrum 

form upamiętniania Żydów w Wielkopolsce.  

2.2.1. Ostrów Wielkopolski 

Inicjatorami działań, które mają lokalny charakter, nie muszą być osoby lokalne. 

Ciekawym przykładem jest tu Ostrów Wielkopolski, w którym to potomkini jednego z 

mieszkających niegdyś w Ostrowie Żydów, Bettina Landé-Tergeist zainspirowała 

miejscowych historyków i regionalistów do założenia Stowarzyszenia „Przyjaciele 

Ostrowskiej Synagogi”, które w późniejszych latach ewoluowało i przerodziło się wiele 

inicjatyw. Jako trzy główne cele przyjęto: po pierwsze, członkowie mieli wytworzyć 



120 

 

lobby na rzecz budynku synagogi, po drugie, propagować historię i kulturę ostrowskich 

Żydów i po trzecie, odnajdywać potomków i stwarzać im możliwości na wzajemne 

kontakty oraz poznawanie historii swoich przodków.297 

Pierwszą inicjatywą wartą odnotowania jest zainicjowany w 2013 roku Festiwal 

„Mazel Tov” organizowany przez Ostrowskie Centrum Kultury we współpracy z 

Ośrodkiem Badań nad Historią i Kulturą Żydów z Południowej Wielkopolski. W ramach 

tego wydarzenia organizowane są koncerty, wystawy, warsztaty językowe i taneczne. Z 

roku na rok jednak Festiwal oferuje coraz mniej wydarzeń. 

Drugą ważna inicjatywą, bezpośrednio związaną z pierwszą, jest powstanie 

Ośrodka Badań nad Historią i Kulturą Żydów z Południowej Wielkopolski, który swoją 

siedzibę ma właśnie w ostrowskiej synagodze. Działalność Ośrodka zainaugurowano 14 

maja 2013 roku. Odpowiedni akt założycielski został podpisany przez Marka 

Bojarskiego, rektora Uniwersytetu Wrocławskiego i Jarosława Urbaniaka ówczesnego 

prezydenta Miasta Ostrowa Wielkopolskiego298. Jak można przeczytać na stronie 

internetowej Ośrodka: „Ośrodek Badań nad Historią i Kulturą Żydów z Południowej 

Wielkopolski to instytucja naukowa zajmująca się badaniem, archiwizowaniem i 

opracowywaniem spuścizny materialnej i duchowej Żydów z południowej Wielkopolski, 

m.in. z Ostrowa Wielkopolskiego, Odolanowa, Raszkowa, Ostrzeszowa, Kępna.”299. 

Nierzadko prezentowano  swoje ustalenia  w publikacjach m.in.: „Studia Iudaica 

Ostroviensia”, wydano jak dotąd trzy tomy (2007, 2009, 2015), które są zbiorem tekstów 

poświęconych ostrowskiej społeczności żydowskiej czy planów rewitalizacji 

synagogi300. Mimo iż oficjalnie ośrodek powstał w 2013 roku, to osoby zaangażowane w 

jego działalność od lat działały nieformalnie,  podejmując inicjatywy o tematyce 

żydowskiej. Biernaczyk (sekretarz ostrowskiego ośrodka badawczego, nauczyciel 

historii) stwierdził, że ośrodek niejako „wszedł w buty” Stowarzyszenia „Przyjaciele 

Ostrowskiej Synagogi”. Ważnym elementem prac Ośrodka jest odszukiwanie potomków 

ostrowskich Żydów. Poza tym, że członkowie sami próbują nawiązywać kontakty, to 

 
297 Informacje o stowarzyszeniu i okolicznościach powstania uzyskałam podczas rozmowy z Jarosławem 

Biernaczykiem. 
298 http://www.synagoga.uni.wroc.pl/o-osrodku/ [dostęp: 20.04.2023]. 
299 Tamże. 
300 „Studia Iudaica Ostroviensia” 2007, tom I „Studia Iudaica Ostroviensia” 2009, tom II, „Studia Iudaica 

Ostroviensia. Żydzi w Ostrowie w dokumetach XVIII wieku” 2015, tom III. 



121 

 

zdarza się, że potomkowie (o czym wspomniałam już powyżej) sami szukają informacji 

o swoich przodkach i zgłaszają się do Ośrodka po pomoc w odszukaniu swoich korzeni. 

Taką osobą jest Betina Landé-Tergeist, potomkini budowniczego ostrowskiej synagogi, 

Moritza Landé301. Landé-Tergeist zgłosiła się do I Liceum Ogólnokształcącego, którego 

absolwentem był Moritz z prośbą o pomoc w uzupełnieniu luk w biografii przodka. 

Liceum skierowało ją do Jarosława Biernaczyka i tak nawiązali oni współpracę. Obecnie 

Landé-Tergeist jest członkinią Stowarzyszenia Przyjaciół Ostrowskiej Synagogi, pomaga 

w tłumaczeniach książek czy artykułów wydawanych przez członków Ośrodka, a 

niekiedy sama pisze np. teksty dotyczące Moritza Landé.  

Ważnym elementem działań Ośrodka jest organizowana konferencja naukowa 

dotycząca lokalnych społeczności żydowskich302. Odbywa się cyklicznie od momentu 

otwarcia Ośrodka Badań nad Historią i Kulturą Żydów z Południowej Wielkopolski. 

Nawet podczas pandemii  zorganizowano to wydarzenie, oczywiście online. Poza 

osobami, które przygotowują referaty, rokrocznie konferencja gromadzi mieszkańców 

Ostrowa, szczególnie młodzież z ostrowskich liceów. Poza nimi obecni są 

przedstawiciele władz miasta oraz władz Uniwersytetu Wrocławskiego.  

Poza działaniami na terenie Ostrowa, Ośrodek zajmuje się też innymi 

miejscowościami z najbliższej okolicy,  np. Odolanowem czy Raszkowem, poszukując 

tam żydowskich śladów. Na taką współpracę z innymi miastami wskazują chociażby 

umowy podpisane z Miastem i Gminą Pleszew, Muzeum Ziemi Kępińskiej, Gminą i 

Miastem Raszków oraz Odolanowem, w którym otworzono, jak to ujął Biernaczyk 

podczas rozmowy ze mną, „minifilę” Ośrodka303. 

Najczęściej, jeśli ktoś poszukuje informacji o Żydach na terenie Ostrowa 

Wielkopolskiego, jest kierowany do Jarosława Biernaczyka, który jest ściśle kojarzony z 

tą tematyką. Pomimo iż gmina żydowska nie działa od lat w Ostrowie, to z roku na rok 

coraz więcej można dowiedzieć się o jej przeszłości. Potencjał Ośrodka jest spory, a pracy 

do wykonania wciąż dużo. Porównując jednak Ostrów z innymi miejscowościami i 

instytucjami czy działaniami oddolnymi, można mieć poczucie niedosytu. Bardzo długo 

w synagodze nie było chociażby ulotek informacyjnych o społeczności żydowskiej. 

 
301 Informacje uzyskane od Jarosława Biernaczyka podczas wywiadu. 
302 http://www.synagoga.uni.wroc.pl/ [dostęp: 20.04.2023r.]. 
303 Tamże, str. 52. 



122 

 

Dopiero w 2023 roku, podczas kolejnej edycji konferencji zaprezentowano przewodnik 

„Śladami ostrowskich Żydów”. Zaprojektował go Konrad Moszyński. który jest 

jednocześnie autorem muralu znajdującego się w okolicy ostrowskiej synagogi. Mural 

przedstawia Mortiza Lande – budowniczego ostrowskiej synagogi304. 

Krajobraz polskich miast i miasteczek przed II wojną światową różnił się od tego, 

co możemy zaobserwować obecnie. Synagogi, cmentarze żydowskie, symbole związane 

z Żydami były obecne w tych przestrzeniach miejskich. Nie wszystko jednak przepadło, 

a część ze śladów obecności żydowskich sąsiadów przetrwała do dzisiaj. O niektóre z 

tych śladów postanowiono zadbać. W Ostrowie Wielkopolskim, który przed wojną był 

miejscem zamieszkania Polaków, Niemców i Żydów. Symbole związane z każdą z tych 

grup współcześnie możemy odnaleźć w mieście, pomimo że ich przedstawiciele nie są 

mieszkańcami, a na pewno nie są tak mocno reprezentowani. Najwięcej symboli i miejsc 

związanych jest z Polakami oraz religią katolicką i nie jest to nic nadzwyczajnego. Jeśli 

chodzi o Niemców, to w mieście znajdują się dwa szczególnie istotne symbole związane 

z protestantami, tj. były kościół ewangelicki przy ulicy Kaliskiej oraz cmentarz przy ulicy 

Grabowskiej. Przedmiotem tej pracy są jednak Żydzi, dlatego też tej grupie i temu, co po 

nich pozostało, poświęcone zostanie najwięcej uwagi.  

Symbolem obecności Żydów w Ostrowie Wielkopolskim, największym i najlepiej 

rozpoznawalnym305, jest synagoga przy ulicy Raszkowskiej306.  Budynek pochodzi z 

1860 roku, zbudowany został w stylu mauretańskim i przez lata służył gminie 

żydowskiej, aż do wybuchu II wojny307. Po wojnie synagoga stała pusta do momentu, 

gdy powstał w niej skład meblowy. W późniejszych latach synagoga popadała w ruinę, 

tylko niekiedy organizowano w niej jakieś wydarzenia. Dopiero w 2006 roku Urząd 

Miasta Ostrowa Wielkopolskiego odkupił budynek od wrocławskiej gminy żydowskiej. 

Warunkiem sprzedaży była deklaracja, że synagoga zostanie wyremontowana. W roku 

 
304 Informacje na temat przewodnika i muralu pochodzą z korespondencji z Konradem Moszyńskim. 

Morta K., Biernaczyk J. Przewodnik „Śladami ostrowskich Żydów”, Ostrowskie Centrum Kultury, 

Ostrów Wielkopolski, 2023. 
305 Wniosek na podstawie badań przeprowadzonych w Ostrowie Wielkopolskim, w ramach pracy 

magisterskiej autorki niniejszej rozprawy. 
306 M. Frąszczak, Żydzi w świadomości mieszkańców Ostrowa Wielkopolskiego, Poznań 2018, praca 

magisterska napisana w Instytucie Etnologii i Antropologii Kultury UAM. 
307 M. Skup, Synagoga w Ostrowie Wielkopolskim. Rewaloryzacja zabytkowego kwartału zabudowy 

staromiejskiej, Wrocław 1993 (maszynopis pracy magisterskiej napisanej pod kierunkiem prof. dr hab. E. 

Niemczyka). 



123 

 

2011, w odrestaurowanym budynku, nastąpiło otwarcie samorządowej instytucji kultury 

– Forum Synagoga. Prze lata w tej przestrzeni odbyło się wiele wydarzeń, zarówno 

związanych z kulturą i historią Żydów, ale również zupełnie nie związanych z tym 

tematem. Ze względu na charakter tej pracy skupiłam się na dwóch szczególnie istotnych 

inicjatywach organizowanych w Forum Synagoga. 

Staraniem ostrowskich regionalistów powstały dwa lapidaria w miejscach 

dawnych cmentarzy żydowskich, jedno przy placu 23 stycznia, a drugie przy alejach 

Słowackiego,  zawieszono tablicę upamiętniającą Israela Meira Freimanna i Arona 

Freimanna, zasłużonych mieszkańców Ostrowa oraz wykonano dwa murale znajdujące 

się w pobliżu synagogi308. 

 

Ilustracja 27. Lapidarium przy ulicy Słowackiego. Dostęp do niego jest ograniczony 

bowiem znajduje się na terenie szkoły. Należy więc poprosić o zgodę na 

odwiedzenie go. 

 
308 M. Jóźwiak, Działalność naukowo-dydaktyczna Ośrodka Badań na Historią i Kulturą Żydów z 

Południowej Wielkopolski Uniwersytetu Wrocławskiego, w: Żydowscy sąsiedzi, red. K. Morta, Ostrów 

Wielkopolski-Wrocław 2018, s. 44. 



124 

 

 

Ilustracja 28. Lapidarium przy placu 23 stycznia. Jest otwarty i każdy może go odwiedzić. 

 

 

Ilustracja 29. Lapidarium przy placu 23 stycznia. Jest otwarty i każdy może go odwiedzić. 

2.2.2. Zbąszyń 



125 

 

Jednym z ciekawszych projektów, jest ten przygotowywany prze szkołę w 

Zbąszyniu, w ramach „Szkoły Dialogu”. Jedna z Liderek Dialogu, Anita Rucioch-Gołek 

w ramach swoich działań zorganizowała w liceum, w którym pracuje, projekt o nazwie 

„Zbąszyński Balagan”309. 

 

Ilustracja 30. Logo projektu Zbąszyński Balagan, organizowanego w ramach 

projektu „Forum Dialogu” 

 Celem tego projektu było: „trwałe upamiętnienie i upowszechnienie wiedzy o lokalnym 

dziedzictwie żydowskim w Zbąszyniu”310. Zbąszyń był miastem, w którym o Żydach 

można był wcześniej usłyszeć za sprawą działań Wojciecha Olejniczaka z Fundacji 

TRES. Nie jest więc tak, że Zbąszyński Balagan jest pierwszą inicjatywą o tematyce 

żydowskiej na tym terenie, jednak bez wątpienia jest inicjatywą, która zasługuje na 

omówienie. Uczniowie lokalnego liceum przygotowali w ramach projektu „Szkoły 

Dialogu” przewodnik „Śladem Balaganu. Rodzinny przewodnik po Zbąszyniu śladami 

tutejszych Żydów”, stronę internetową – blog oraz stronę na Facebook311, graffiti312. 

Uczniowie, tworząc przewodnik, zdobywali wiedzę o historii swojego miasta po to, aby 

później móc zostać lokalnymi przewodnikami. Spacery, które prowadzili, przyciągały 

mieszkańców. Nie wszyscy jednak  odebrali pozytywnie ten projekt. Na stornie 

internetowej na Facebooku zdarzały się bardzo nieprzychylne komentarze313. Anita 

 
309 Informacje uzyskane na podstawie wywiadu przeprowadzonego z Anitą Rucioch-Gołek 08.12.2020 

roku. 
310 http://zbaszynskibalagan.blogspot.com/ [dostęp: 24.04.2023r.]. 
311 Profil Zbąszyńskiego Balaganu jest regularnie aktualizowany, publikowane są nim materiały związane 

z historią Żydów w Zbąszyniu. https://www.facebook.com/ZbaszynskiBalagan.  
312 http://zbaszynskibalagan.blogspot.com/ [dostęp: 24.04.2023r.]. 
313 Informacje uzyskane podczas wywiadu przeprowadzonego z Anitą Rucioch-Gołek 08.12.2020 roku. 



126 

 

Rucioch-Gołek podkreślała jak ważne jest wsparcie innych osób zajmujących się 

podobnymi tematami. Zajmowanie się historią i kulturą Żydów w Polsce wiąże się 

niekiedy z kontrowersjami, ale również z dużym ciężarem gatunkowym, bowiem często 

są to rozmowy o Zagładzie. Wsparcie, ale również nauka tego, w jaki sposób rozmawiać 

z młodzieżą na takie tematy jest niezbędna. Służy temu m.in. Forum Dialogu, ale również 

Konferencja zorganizowana w Poznaniu, o której była wyżej mowa. Jak skonstatowała 

Rucioch-Gołek, „dobrze wiedzieć, że nie jesteś sam”314. Wskazała również na to, że 

przestrzeń do rozmów powinna być na wielu przedmiotach, a nie tylko na zajęciach 

dodatkowych czy u nauczycieli, którzy są pasjonatami danej dziedziny. Rozmowy o 

Zagładzie, o Żydach, którzy mieszkali przed laty w danym mieście, o relacjach 

sąsiedzkich, nierzadko o trudnej historii i trudnych relacjach polsko-żydowskich mogłyby 

się odbywać w szkołach znacznie częściej. temat może być uniwersalny i nie musi 

dotyczyć wyłącznie Żydów, a na przykład  moralności, etyki czy po prostu relacji z innym 

człowiekiem315. Tematyka żydowska bywa spychana na margines, ale również 

postrzegana jest jako pewien niewygodny temat i to w jakim środowisku się znajdziemy 

ma niebagatelne znaczenie. Dlatego tak ważne są kontakty z innymi pasjonatami, 

regionalistami czy, jak często nazywa się takie osoby, aktywistami. Rucioch-Gołek 

poruszyła również kwestie związane z wycieczkami młodzieży z Izraela do Polski. 

Najczęściej odwiedzają one jedynie obozy zagłady, co również nie sprzyja dialogowi. 

Wraz z trwaniem projektu można było zobaczyć coraz większe zainteresowanie uczniów 

podjętym tematem . Rucioch-Gołek zaznaczała jednak w rozmowie, że przygotowanie 

przewodnika odbywało się na zajęciach pozalekcyjnych i tylko niektórzy uczniowie się 

do niego zgłosili. Były to osoby, które raczej na co dzień również wykazywały więcej 

zainteresowania tym, co dzieje się w szkole, są aktywne na różnych polach. Była to więc 

specyficzna grupa. W spacerach często uczestniczyły osoby specjalnie w tym celu 

zaproszone -  członkowie rodzin lub znajomi. Nie jest więc tak, że projekt budził wśród  

mieszkańców  Zbąszynia jakąś szczególną ciekawość.  Losy Żydów w wielkopolskich 

miastach i miasteczkach, nawet swoich, nadal pozostają  tematem niszowym. 

2.2.3. Konin 

Kolejnym miastem, które stara się zadbać o dziedzictwo żydowskie, czy jak po 

 
314 Tamże. 
315 Tamże. 



127 

 

prostu niekiedy mówią aktywiści, o lokalne dziedzictwo316, jest Konin. Jeśli ktokolwiek 

byłyby zainteresowany podejmowanymi tam działaniami, powinien udać się na stronę 

Facebookową konińskiej synagogi. Można tam znaleźć wszystkie inicjatywy oraz 

ciekawostki  na temat przeszłości lokalnej społeczności żydowskiej. Ta strona jest 

regularnie uzupełniania, publikowane są posty na temat lokalnych wydarzeń , ale również 

na temat  ważnych rocznic związanych z Żydami. Jeśli już mowa o synagodze to warto 

zaznaczyć, że w latach 1988-2004 mieściła się w niej biblioteka miejska. W roku 2011, 

wrocławska gmina żydowska, sprzedała budynek synagogi i domu talmudycznego osobie 

prywatnej. Niestety w roku 2016 dom talmudyczny został wyburzony co odbiło się 

szerokim echem wśród lokalnej społeczności, która uważała, że pozwolenie na 

wyburzenie było wydane nielegalnie. 

Aby wymienić tylko kilka z proponowanych  w Koninie wydarzeń, można 

wskazać spektakl „Sztetl”, który odbył się 26 czerwca 2022 roku w synagodze.  

Opowiadał on o miejscowej społeczności żydowskiej, a  przygotował go Koniński Teatr 

Tańca317. Z inicjatywy Stowarzyszenia Naukowo-Kulturalnego Sztetl Konin, w roku 

2011 tradycyjnie, dudniąc w Szofar, ogłoszono początek święta sukot oraz 

zorganizowano Chanukę.318. Lokalna społeczność stara się poznawać żydowską 

przeszłość  miasta i poznać  zwyczaje Żydów. 

W 2021 roku prezydent Miasta Konina, Piotr Kortykowski, zaprosił mieszkańców 

miasta na konsultacje społeczne dotyczące konińskiej synagogi. Odkąd biblioteka 

miejska zmieniła lokal, synagoga właściwie niszczała. Stąd też starania lokalnych 

społeczników aby wykorzystać jej budynek by nie popadła w totalną ruinę. Na stronie 

internetowej Miasta Konina – www.konin.pl – dostępne były ankiety, które zawierały 5 

pytań. Wypełniło je 1292 osób. Pierwsze pytanie brzmiało: Czy zabytkowej synagodze 

powinno się przywrócić funkcje kulturalne i biblioteczne?  Zdecydowana większość 

respondentów odpowiedziała twierdząco., W drugim pytaniu pytano, czy utworzenie 

przestrzeni kulturalno-bibliotecznej w dawnej synagodze może przyczynić się do 

ożywiania starówki. I w tym wypadku większość odpowiedziała twierdząco. Trzecie 

pytanie brzmiało: o jakie funkcje warto uzupełnić przestrzeń synagogi, by stanowiła 

 
316 Opinia wyrażona przez Damiana Kruczkowskiego podczas wywiadu przeprowadzonego 09.03.2020. 
317 https://www.facebook.com/events/389327823251651/ [dostęp: 26.04.2023r.]. 
318 https://www.facebook.com/events/1938087473027505/?ref=newsfeed [dostęp: 26.04.2023r.]. 



128 

 

nowy, kulturalny punkt na mapie Konina. Najwięcej osób (858) wskazało na funkcje 

koncertowe , Centrum Czterech Kultur – polskiej, żydowskiej, rosyjskiej, niemieckiej 

(806) oraz funkcje wystawiennicze (771). Czwarte pytanie dotyczyło sposobu  

zagospodarowania terenu za synagogą wraz z garażami. Największą liczbę głosów 

zdobyła odpowiedź: kawiarnia z restauracją na wolnym powietrzu (830) oraz dziedziniec 

artystyczno-kulturalny (778). Ostatnie pytanie dotyczyło tego, w jaki sposób osoby 

wypełniające ankietę zagospodarowałyby teren po Domu Talmudycznym. Najwięcej 

głosów otrzymał pomysł, aby na tym terenie znajdowały się lokale użytkowe, takie jak 

kawiarnia czy restauracja żydowska (1065). 

Konin liczy ponad 70 tysięcy mieszkańców, więc liczba niespełna 1300 osób, 

które wzięły udział a badaniu ankietowym, nie jest wynikiem wybitnym, a na pewno nie 

jest wynikiem reprezentatywnym.  Biorąc wszakże pod uwagę to, że tematyka żydowska 

– jak już wielokrotnie powtarzałam – jest niszowa, nie powinno to dziwić. Pytania były 

natury raczej ogólnej. Połączenie w pierwszym pytaniu funkcji kulturalnych i 

bibliotecznych dawnej synagogi właściwie może wskazywać na dwie funkcje, które nie 

muszą być nierozłączne. Z kolei pytanie dotyczące   funkcji, o jakie należałoby uzupełnić 

ten budynek (poza tym, że też miało charakter ogólny)  sugerowało, że  kulturalne funkcje 

synagogi zostały już przesądzone Niemniej jednak samą inicjatywę należy ocenić 

pozytywnie. Stanowi ona przykład „wsłuchiwania się” władzy w głos mieszkańców.319  

2.2.4. Mniejsze inicjatywy 

Na koniec zajmijmy się pomniejszymi inicjatywami z terenu Wielkopolski, 

których celem było upamiętnianie Żydów. Przybiera ono różne formy. W wielu miastach, 

miasteczkach, wsiach poszukuje się informacji o żydowskich sąsiadach. W miejscach, 

gdzie  ślady są bardziej widoczne, łatwiej znaleźć można punkt odniesienia i zachęcić do 

działania i dalszych poszukiwań nie tylko pasjonatów. Te ślady informują o kimś, kto 

kiedyś był, i o czymś, co kiedyś było, a dziś, z różnych powodów, już tego kogoś/tego 

czegoś  nie ma . Upamiętnianie Żydów w poszczególnych miastach przybiera różne 

formy. Zdarza się, że działania prowadzone na rzecz upamiętniania angażują społeczność 

 
319 Wszelkie informacje dotyczące konsultacji społecznych pochodzą z dokumentu „Wyniki konsultacji 

społecznych dotyczących zagospodarowania synagogi z dnia 26 marca 2021 roku” znajdującego się na 

stronie 

https://www.konin.pl/files/dokumenty/konsultacje_spoleczne/2021.03.26_konsultacje_zagospodarowanie

_synagogi_wyniki.pdf [dostęp: 27.04.2023r.]. 



129 

 

lokalną, można powiedzieć, na dłużej. Polegają wtedy przeważnie na odszukiwaniu 

informacji o lokalnych społecznościach głównie poprzez kwerendy w archiwach i 

bibliotekach czy na poszukiwaniu kontaktów z potomkami. Niekiedy zaś ograniczają się 

do wystawienia pomnika czy tablicy w celu uczczenia pamięci o żydowskich 

mieszkańcach. Zgodnie z celem tego rozdziału, w niniejszej części ukazuję dodatkowo 

kilkanaście pomniejszych inicjatyw, z różnych części Wielkopolski,  ażeby wzbogacić 

obraz form i ukazać zasięg terytorialnego upamiętniania tutejszych Żydów.   

W Pile, podczas prac nad rozbudową bazy dydaktycznej Szkoły Policyjnej, 

odnaleziono ludzkie kości (zanim zbudowano szkołę, był to teren cmentarza 

żydowskiego). Szkoła, aby prowadzić dalsze prace, musiała uzyskać stosowne zgody, ale 

poza tym postanowiono upamiętnić pilskich Żydów. Janusz Marciniak, artysta związany 

z Uniwersytetem Artystycznym w Poznaniu, stworzył projekt pomnika, który został 

odsłonięty 02.06.2015 roku320. W Pile już wcześniej odbywały się wystawy poświęcone 

historii i kulturze Żydów.  Np. w 2012 roku zorganizowano wystawę pt. „Wielkopolskie 

synagogi”, która przedstawiała losy bożnic.  Podobna „Niewinne oko nie istnieje” odbyła 

się w 2014 roku. 

Jest wiele inicjatyw, które nie są może spektakularne,  ale są na pewno warte 

odnotowania. W miejscowości Krajenka, na północy Wielkopolski, uporządkowano 

miejsce dawnego cmentarza żydowskiego, a w jego okolicy utworzono lapidarium,  

umieszczając tam  macewy, które wcześniej odnaleziono321. W Mikstacie, koło Ostrowa 

Wielkopolskiego, w roku 2019 upamiętniono miejscowych Żydów, stawiając pomnik z 

ich wypisanymi nazwiskami. Inicjatorem tego przedsięwzięcia był Phil Brill z Nowego 

Jorku. Monument stanął w pobliżu cmentarza żydowskiego. 14 lipca odbyła się 

uroczystość, w której udział wzięli m.in. przedstawiciele władz miasteczka, gminy 

żydowskiej we Wrocławiu oraz Ośrodka Badań z Ostrowa Wielkopolskiego322. Dzięki 

napisowi na jednym z nagrobków odwiedzający mogą dowiedzieć się o tradycji 

zostawiania kamieni na nagrobkach. 

 
320 http://sztetl.org.pl/pl/miescowosci/p/605-pila/120-aktualnosci/56141-02062015-odslonieto-pomnik-na-

zniszczonym-cmenatrzau-zydowskim-w-pile [dostęp: 30.04.2023r.]. 
321 http://www.krajenka.pl/asp/pl_start.asp?typ=14&menu=232&strona=1&sub=199&subsub=17 [dostęp: 

18.04.2018r.]. 
322 http://mikstat.pl/pamieci-mikstackich-zydow/ [dostęp: 12.04.2020r.]. 



130 

 

 

Ilustracja 31. Fragment pomnika upamiętniającego lokalną społeczność żydowską Mikstatu.  

 

Ilustracja 32. Pomnik upamiętniający Żydów z Mikstatu. 

W Międzychodzie od kilku lat władze miasta obiecują utworzenie lapidarium na 

terenie dawnego cmentarza. Niestety, z jakichś powodów nie dochodzi to do skutku, a 

odnalezione niegdyś macewy nie znalazły dotąd swojego stałego miejsca. Artur Paczesny, 

kierownik miejscowego muzeum, przygotował prelekcję przybliżającą przeszłość miasta, 

wspominając jego żydowskich mieszkańców i wskazując na ich osiągnięcia. Opowiedział 

o budynkach, które należały do gminy, przedstawił ich historię323. Nie wszystkie miejsca 

udaje się upamiętnić. Władze składają obietnice, ale ich potem nie realizują . Taka 

sytuacja ma miejsce np. w Pogorzeli. Od 2016 roku informowano o podjęciu decyzji 

dotyczącej uporządkowania terenu cmentarza i odpowiednim upamiętnieniu Żydów, 

jednak do dziś nie doszło to do skutku324. 

 
323 http://miedzychod.naszemiasto.pl/miedzychod-miasto-wielu-kultur-czyli-historia-lokalnych/ar/c1-

8655877 [dostęp: 03.05.2023r.]. 
324 Ostatnie informacje na temat upamiętnienia tego miejsca pochodzą z roku 2016: 

http://poznan.jewish.org.pl/index.php/Cmentarze-WLKP/Cmentarz-w-Pogorzeli-bedzie-



131 

 

W Swarzędzu od kilku lat ma powstać Centrum Integracji, Tolerancji i Kultury, 

którego zadaniem miałoby być m.in. upamiętnianie żydowskiego cmentarza. W planach 

było również utworzenie ekumenicznego miejsca upamiętnienia ofiar II wojny. Niestety, 

od lat (mniej więcej od 2012 roku) są to tylko plany, które nie zostały zrealizowane. 

Natomiast w roku 2023 odsłonięto tablicę upamiętniającą lokalną społeczność żydowską. 

W miejscowości Przedecz koło Koła upamiętniono w 2012 roku społeczność 

żydowską, organizując obchody 70. rocznicy wymordowania żydowskich sąsiadów w 

Obozie Zagłady w Chełmnie nad Nerem. Zaproszeni goście, w tym naczelny rabin Polski, 

potomkowie przedeckich Żydów mieli okazję obejrzeć film pt. „Rabin miasteczka 

Przedecz bojownik Getta Warszawskiego Josef Aleksander Zemelman”. Złożono również 

kwiaty pod pomnikiem, który przypomina miejscowy cmentarz żydowski325. 

W Raszkowie po cmentarzu żydowskim nie został nawet ślad.  Prawdopodobnie 

macewy, które się na nim znajdowały, zostały przez nazistów złożone w Ostrowie 

Wielkopolskim. Tam zaś odkryto, że jedna z macew najprawdopodobniej należy do 

rodziny Kempinskich, która pochodziła z Raszkowa. Burmistrz tego miasteczka chciałby, 

aby macewawróciły na swoje miejsce. Sprawa nie jest jednak prosta, albowiem wymaga  

zaangażowania władz obu miast, a także strony żydowskiej (chodzi o wydanie decyzji 

czy macewy można przenieść. Miały trafić na „minilapidarium” w Raszkowie326. 

W 2021 roku upamiętniony został cmentarz żydowski w Szamotułach. 

Postawiono tam kamień z tablicą w kształcie macewy. Poza cmentarzem, macewa 

upamiętniała również upamiętniona została społeczność żydowska z Szamotuł. Była to 

m.in. inicjatywa dyrektora szkoły, która została wybudowana na terenie cmentarza. 

Macewy, które zostały odnalezione na terenie miasta, znalazły swoje nowe miejsce na 

utworzonym lapidarium na terenie Muzeum Zamek Górków327. W Szamotułach nie było 

to dla mieszkańców pierwsze spotkanie z kulturą żydowską, bowiem w 2012 roku w 

Muzeum Zamek Górków odbyła się wystawa „I ciągle widzę ich twarze”, ukazująca zbiór 

fotografii, które fundacja Shalom pozyskała od ludzi z całego świata, a które 

przedstawiały żydowskich mieszkańców Polski. Wystawa prezentowana była w wielu 

 
upamietniony.html (dostęp: 06.03.2016). 
325 Przegląd Kolski, „Szalom – to znaczy pokój (13.11.2012). 
326 Informacje uzyskane podczas wywiadu z Jarosławem Biernaczykiem 02.05.2023. 
327M. Romanowska-Pietrzak „Pamięć o Żydach z Szamotuł”, http://kulturaupodstaw.pl/pamiec-o-zydach-

z-szamotul// [dostęp: 12.11.2021r.]. 



132 

 

miejscach na świecie (w Stanach Zjednoczonych, Kanadzie, Argentynie, Francji i w 

Polsce328. W 2012 roku Stowarzyszenie Inicjatyw Lokalnych „Horyzont” z Jastrowia 

otrzymało odznaczenie „Chroniąc pamięć”, przyznawane osobom, które są 

zaangażowane w ochronę dziedzictwa żydowskiego na terenie Polski oraz działanie na 

rzecz dialogu polsko-żydowskiego. Stowarzyszenie zajmuje się m.in. opieką nad 

cmentarzem żydowskim w Jastrowiu, zadbało o uporządkowanie i inwentaryzację 

zabytkowego miejsca329. 

Część budynków, które przetrwały wojnę, została zburzona już po niej. Wiele 

budowli należących do dziedzictwa żydowskiego zostało zburzonych przez to w jakim 

stanie się znajdowały. Taki los spotkał np. dawną szkołę żydowską w Pniewach w 2015 

roku. Wskazano na zły stan techniczny330. W Czarnkowie postanowiono zmienić decyzję 

o wyburzeniu dawnej mykwy, aby zachować dziedzictwo reprezentujące niegdysiejszą 

społeczność. Miasto przez zmianę decyzji utraciło część unijnych funduszy, dlatego 

mieszkańcy byli w tej sprawie podzieleni331.  Przeznaczenie budynków, w których 

mieściły się synagogi, jest różne. W Somopolnie przykładowo w budynku synagogi 

znajduje się dom kultury oraz biblioteka, z kolei cmentarz żydowski nie zachował się 

wcale332. W Pleszewie natomiast przetrwał budynek synagogi, niestety, jest w stanie 

ruiny, a dostęp do niego jest znacząco ograniczony. Na terenie tego miasta odnaleziono 

macewy, a jego władze zobowiązały się do utworzenia lapidarium, jednak wciąż do tego 

nie doszło333. 

Od 2017 roku odbywa się Festiwal Trzech Kultur w Kępnie. W programie 

rokrocznie znajdują się takie wydarzenia, jak pokazy filmowe, wystawa, koncert oraz 

warsztaty kulinarne. Organizatorzy zachęcali w poszczególnych latach do wzięcia 

udziału w wielokulturowym jarmarku oraz grach i zabawach. Według organizatorów, 

organizacja Festiwalu „ma uczyć szacunku i tolerancji dla odmienności, wzmacniać 

 
328 http://shalom.org.pl [dostęp: 13.04.2020r.]. 
329 http://sztetl.org.pl/pl/miejscowosci/j/1272-jastrowie/120-aktualnosci/53329-08072012-nagroda-dla-

stowarzyszenia-inicjatyw-lokalnych-%27horyzont%27 [dostęp: 19.05.2019r.]. 
330 R. Poczekaj, Niemy świadek historii w: „Dziennik Szamotulski”. 
331 A. Lipiec, Remont ul. Wodnej w Czarnkowie, http:/www.asta24.pl/2016/02/14/47734/ [dostęp: 

17.04.2018r.]. 
332 http://sztetl.org.pl/pl/miejscowosci/s/574-somopolno/99-historia-spolecznosci/138056-historia-

spolecznosci [dostęp: 04.05.2023r.]. 
333 http://sztetl.org.pl/pl/miejscowosci/p/221-pleszew [dostęp: 04.05.2023r.]. 



133 

 

dialog międzykulturowy oraz edukować poprzez uniwersalny język sztuki”334. Dużym 

utrudnieniem przez lata było to, iż stan miejscowej synagogi nie pozwalał, na korzystanie 

z niej. W końcu została jednak odremontowana i:  

W obiekcie powstanie Centrum Aktywizacji Społeczno-Kulturalnej, w 

ramach którego będą prowadzone działania skierowane do szerokiego 

grona odbiorców, szczególnie osób zagrożonych wykluczeniem 

społecznym: świetlica środowiskowo-socjoterapeutyczna, centrum 

aktywności organizacji pozarządowych, centrum różnych form terapii 

(głównie arteterapia i socjoterapia), centrum przedsiębiorczości dla 

osób wykluczonych lub zagrożonych wykluczeniem z rynku pracy. 

Ponadto, wnętrze zabytkowego obiektu zostanie dostosowane do pracy 

warsztatowej, pracy w grupach, prowadzenia terapii czy szkoleń, a 

także występów muzycznych, teatralnych, spektakli, wystaw itp. 

prezentujących efekty prowadzonych zajęć edukacyjnych i 

terapeutycznych oraz innych działań integrujących społecznie 

mieszkańców. Zapewnione zostanie wyposażenie na potrzeby 

prowadzenia działalności społecznej, kulturalnej i edukacyjnej i 

ukazania dorobku kulturowego związanego z obiektem.335 

Na efekty trzeba będzie jeszcze poczekać. Nie ma również decyzji o tym, w jaki sposób 

ukazana zostanie przeszłość tego miejsca. 

 
334 http:/sztetl.org.pl/pl/miejscowowsci/k/226-kepno/120-aktualnosci/139771-kepno-ii-festiwal-trzech-

kultur [dostęp: 19.09.2018r.]. 
335Wypowiedź pochodzi z korespondencji z Anną Dulian- przedstawicielką Urzędu Miasta i Gminy Kępno. 



134 

 

 

Ilustracja 33. Synagoga w Kępnie sprzed lat i współcześnie. 

Miejsko-gminna biblioteka publiczna w Kleczewie organizuje różnego rodzaju prelekcje 

o tematyce żydowskiej, m.in. „Rola cmentarza w kulturze żydowskiej”, wygłoszona 

przez Damiana Kruczkowskiego 30 czerwca 2021 roku, „Rok obrzędowy w kulturze 

żydowskiej”, wygłoszona przez  Eli Bir336(17.09.2021 roku). Zorganizowano koncert 

tradycyjnej muzyki klezmerskiej w wykonaniu zespołu „Sholem”, otwarcie też wystawę 

„Żydowski Kleczew”337. W rocznicę wybuchu powstania w getcie warszawskim 

miejscowa biblioteka organizuje warsztaty dla młodzieży o wielokulturowości miasta. 

Wszelkie informacje na temat tych wydarzeń znajdują się na stronie Facebook Książnica 

kleczewska. Kleczewskim Żydom poświęcona została książka w języku angielskim 

autorstwa  Anetty Głowackiej-Penczyńskiej, Tomasza Kawskiego i Witolda 

Mędykowskiego, pod redakcją  Tuvii Horev pt. „The First be Destroyed: The Jewish 

Community of Kleczew and the Beginning of the Final Solution”. Opisuje ona wycinek 

historii Żydów w Kleczewie, ten związany z akcją Reinhart,.zieje Żydów z Kleczewa. 

Warto też wspomnieć o  projekcie zrealizowanym w ramach projektu „Szkoły 

Dialogu”  w Gimnazjum im. Polskich Olimpijczyków w Zespole Szkół w Stawiszynie. 

 
336 https://biblioteka.kleczew.pl/aktualnosci/ [dostęp: 26.04.2023r.]. 
337 https://www.facebook.com/profile.php?id=100064629104445 [dostęp: 26.04.2023r.]. 



135 

 

Przygotowano tam działania mające na celu zdobycie wiedzy o żydowskich 

mieszkańcach miasta, ale również zastanowienie się nad stereotypami, które nierzadko 

kierują ludzkim myśleniem. Przygotowano sondy uliczne, przeprowadzono wywiady, 

zorganizowano wycieczkę, zapoznano się ze zbiorem judaików w lokalnym muzeum, 

upamiętniono również stawiszyńskich Żydów, zostawiając kamienie338 na ocalałych 

macewach. Wynikiem pracy gimnazjalistów było umieszczenie cmentarza żydowskiego 

na planie miasta339. Wiele działań w ramach projektu ma podobną  formę. Zwykle są one 

osadzone mocno w lokalnym kontekście. Zakładają dużą samodzielną pracę młodzieży. 

Twórcy zaś zwykle pozostawiają po sobie czy to przewodniki, czy filmy (w Zagórowie 

przygotowano film „Coś dobrego na końcu tęczy. Losy Leona Jedwaba z Zagórowa”). 

Podczas badań odwiedziłam wiele miejsc związanych z Żydami. Niektóre były 

trudno dostępne, a właściwie częściowo ich nie było. Chodzi o to, że wbrew częstym 

przekonaniom o  dewastacji miejsc żydowskich podczas II wojny, miejsca te niekiedy 

niszczeją do dziś. Część z nich została zniszczona po wojnie, a niektóre nie zostały 

otoczone opieką, co doprowadziło je do ruiny. Tak też jest w przypadku cmentarza w 

Odolanowie. W Internecie można znaleźć jeszcze zdjęcia, na których widać część murów 

cmentarza i kilka macew, natomiast na miejscu nie sposób je znaleźć340. Ciężko również 

określić czy pozostałości już tam nie ma, czy są po prostu niezwykle trudne do 

odnalezienia. Sam burmistrz nie jest w stanie udzielić zbyt wielu informacji:   „Niestety 

kirkut nigdy nie był eksponowany. Miejsce po cmentarzu zostało oznaczone i na tym 

zakończono prace.[…]. Być może coś jeszcze w ziemi zostało, ale w tej chwili nie mamy 

wolnych środków na pracę w tym obszarze”341.  

 

 
338 Żydzi zostawiają na macewach kamienie. 
339 http://dialog.org.pl/szkola-dialogu/pl/szkola/stawiszyn [dostęp 27.04.2023r.]. 
340 http://cmentarze-zydowskie.pl/odolanow.htm. [21.08.2024r.]. 
341 Cytat pochodzi z korespondencji z Marcinem Szorskim, Burmistrzem Gminy i Miasta Odolanów. 



136 

 

 

Ilustracja 34. Tablica informująca o cmentarzu żydowskim w Odolanowie 

Niektóre, ślady są ukryte nieco bardziej niż inne i, jedynie wiedząc czego się 

szuka, można je dostrzec. Takim przypadkiem jest Ostrzeszów i niegdysiejszy dom 

rabina. Obecnie jest to dom mieszkalny. Na jednej ze ścian można jednak dostrzec, choć 

z problemami,  Gwiazdę Dawida.  

 

Ilustracja 35. Fragment elewacji budynku, który niegdyś należał do ostrzeszowskiego rabina, 

przedstawiająca gwiazdę Dawida. 

*** 

Powyżej wspominałam już niektóre strony internetowe. W tym miejscu chciałam 

dodać jeszcze kilka, których celem jest opisywanie lokalnych historii, tych związanych z 



137 

 

Żydami.   Portal www.gaso-gostyn.pl, to miejsce, w którym dwóch założycieli – Maciej 

Gaszek i Mariusz Sobecki, publikuje materiały historyczne dotyczące Gostynia. Z okazji 

pierwszych urodzin portalu zorganizowano m.in. prelekcję „Żydzi na ziemi gostyńskiej 

– współistnienie kultur”. Zaprezentowano makietę gostyńskiej synagogi, odbył się 

również koncert muzyki żydowskiej342.  

3. Rozmowy 

W swojej pracy, wielokrotnie wymieniałam osoby zaangażowane w 

upamiętnianie wielkopolskich Żydów. Oczywistym stało się, że w swoich analizach 

powinnam i im poświęcić trochę miejsca. Przede wszystkim starałam się tę grupę w jakiś 

sposób scharakteryzować, ale wysłuchać także ich opinii. Czasem bardzo wartościowych 

i konstruktywnych. Starałam się dowiedzieć kim są ci ludzie, jakie kierowały nimi 

motywacje i na czym polega ich aktywność. Stało się to więc istotnym uzupełnieniem 

moich obserwacji.  

Na początku do wywiadów wytypowałam osoby, których działania były w 

Wielkopolsce najbardziej widoczne – organizatorów największych inicjatyw, bądź takich 

które miały już długotrwały charakter. Prowadząc badania, sukcesywnie, poznawałam 

nowe, nieznane mi wcześniej wydarzenia dzięki czemu docierałam do kolejnych 

aktywistów. Podczas wywiadów, jedno z pytań dotyczyło tego, czy organizatorzy są w 

stanie wskazać inne aktywności lub osoby, które mają wpływ na przywracanie pamięci o 

Żydach. W ten sposób uzupełniłam listę dodatkowo o nowe nazwiska. W sumie 

przeprowadziłam 12 wywiadów pogłębionych, a z pięcioma korespondowałam. Warto 

podkreślić, że większość osób, z którymi chciałam przeprowadzić wywiad, zgodziła się 

na to. Założyłam że wszystkimi porozmawiam w miejscowościach, w których realizują 

one swoje projekty. Niestety, ze względu na pandemię musiałam częściowo 

zweryfikować to założenie i część rozmów przeprowadzić online lub telefonicznie. Część 

osób, które prosiłam o rozmowę zgodziła się jedynie na opisanie swoich działań w formie 

meilowej. Pewna grupa natomiast, w ogóle nie zareagowała na moją prośbę. Oczywiście 

nie wszystkie rozmowy, szczególnie korespondencyjne omawiam w niniejszym 

podrozdziale. Do części z nich odwoływałam się już w poprzednich częściach pracy. 

Muszę zaznaczyć, że moi rozmówcy formalnie nie autoryzowali swoich wypowiedzi, ale 

 
342 www.gaso-gostyn.pl [dostęp: 20.05.2019r.]. 



138 

 

zezwolili na ich swobodne wykorzystanie. Czasem zdarzało się jedynie, że prosili o 

nieupublicznianie pewnych informacji.  Poniżej omawiam szczegółowo osiem spośród 

nich. Przygotowując się do przeprowadzenia wywiadów skonstruowałam kwestionariusz 

badawczy składający się z 24 pytań, który zamieszczam poniżej. W których pytam o 

wszystkie interesujące mnie kwestie związane z ich działalnością. Dotyczące nie tylko 

ich działań, ale także kwestii ogólnych w tym stosunków polsko-żydowskich. 

3.1. Patryk Piotr Antoniak i Anna Maciejewska – zainteresowanie 

Patryk Piotr Antoniak i Anna Maciejewska wystąpili w rozmowie jako 

przedstawiciele organizatorów Simchat Chajim oraz Stowarzyszenia Krotochwile. 

Obecnie Antoniak nie jest już związany z Festiwalem ani ze Stowarzyszeniem. Punktem 

wyjścia ich działań była z jednej strony tęsknota za pokazywaniem wielokulturowości, 

bardzo mało mówiło się bowiem na ten temat w mieście pochodzenia Stowarzyszenia, 

czyli Krotoszynie. Z  drugiej zaś strony poszukiwanie planu na działalność 

Stowarzyszenia. I  tymi dwiema  drogami dotarli do społeczności żydowskiej. W swoich 

działaniach starali się nawiązywać współpracę z osobami w różnych miastach 

Wielkopolski, dążąc do tego, aby festiwal swoim zasięgiem obejmował różne miejsca 

związane z Żydami. Mieli ambicje, żeby festiwal co roku był organizowany z większym 

rozmachem, obejmował więcej działań. Poza historią Żydów zajmowano się również 

współczesnym Izraelem, w związku z czym planowano poświęcić swoją uwagę zarówno 

żydowskiej części tego państwa, jak i arabskiej. Większość naszej rozmowy została 

poświęcona działaniom, które respondenci prowadzą, co zostało opisane powyżej. Poza 

tym moi rozmówcy  starali się  zachęcić i sprowokować społeczeństwo do poszukiwań 

historycznych, chociażby historii rodzinnych, ale również  zwrócić uwagę na fakt, że w 

najbliższym otoczeniu można mówić o wielokulturowości. Wskazali na to, iż nie są w 

stanie dokonać zmian w świadomości społeczeństwa, nie są w stanie odwrócić skutków 

działań polityków, w każdym razie nie od razu. Uważają, że potrzeba na to czasu, ale 

również, że ich ambicją nie jest uświadamianie, a raczej zainteresowanie. Wskazali na to, 

że stosunki polsko-żydowskie czy polsko-izraelskie bywają zawiłe i skomplikowane. 

Szczególnie „odkąd prawica jest u władzy, jest znaczenie gorzej”, a więc i pracy do 

wykonania jest więcej. Zdawali sobie sprawę, że wiele jeszcze było pracy do zrobienia.  

Uważali, że ich obowiązkiem było zadbanie o historie, którymi ktoś się z nimi podzielił. 

Nie widzieli jednak w swym otoczeniu  osoby, która mogłaby zrobić to w ich imieniu. 



139 

 

Podczas Festiwalu starali się tak dobierać wydarzenia, aby widzowie mogli zapoznać się 

z różnymi interpretacjami, z różnymi głosami, z różnorodną twórczością,  aby nie 

przekazywać jedynie jednego punktu widzenia. Swoją wiedzę czerpali z literatury, ze 

spotkań ze świadkami historii, z Internetu oraz z wielu innych dostępnych wydarzeń o 

tematyce żydowskiej. 

3.2. Anita Gołek-Rucioch – lokalna edukatorka 

Budowanie wspólnoty, podkreślanie jej znaczenia, wydaje się istotne w wielu 

działaniach. Anita Gołek-Rucioch, jedna z Liderek Dialogu, która jest 

współorganizatorką  opisanego przeze mnie wcześniej „Zbąszyńskiego Balaganu”, 

również w swoich wypowiedziach podkreślała jak istotne jest budowanie wspólnoty, 

zarówno w społeczeństwie, jak i wspólnoty osób zajmujących  się tematyką żydowską.  

Wspólnota jest istotna ze względu na wsparcie twórców. To właśnie bliscy rozmówczyni 

byli bowiem pierwszymi odbiorcami przewodników po żydowskim Zbąszyniu, osobami, 

które wzięły udział w spacerach, przyciągając niekiedy innych. Gołek-Rucioch 

stwierdziła, że „kropla dąży skałę”, zaczyna się od bliskich, a na późniejszych etapach 

inicjatywa zyskuje większe grono odbiorców, prowokując ich do własnych poszukiwań 

na związanych z historią społeczności żydowskiej. Zresztą sama inicjatywa zbąszyńska 

była skierowana przede wszystkim do lokalnej społeczności. Starano się włączyć 

żydowskich mieszkańców do lokalnej świadomości oraz wskazać na niegdysiejszą 

koegzystencję. 

Według mojej rozmówczyni tematyka żydowska jest wciąż niszowa i 

marginalizowana, a według niej jest to „uniwersalne spektrum tematów, które można by 

wykorzystać podczas wielu lekcji w szkole”, bowiem to edukacja może spowodować 

zmiany, zarówno w postrzeganiu historii, jak i  stosunków polsko-żydowskich, które 

przez lata bywały tematem kontrowersyjnym, wokół którego narosło wiele stereotypów. 

Gołek-Rucioch zauważała potrzebę przypominania i edukacji w zakresie poruszanej 

problematyki, oceniając, że wiedza społeczeństwa jest w tym zakresie ograniczona. 

Wskazywała na to, iż czuje powinność wobec mieszkańców, aby zajmować się Żydami. 

Chociaż bywa to trudne ze względu na komentarze, jakie pojawiają się w związku jej 

działaniami, najczęściej komentarze antysemickie. Nie były  one jednak dla niej 

przeszkodą. Spotyka się bowiem również z pozytywnymi opiniami . Jak już 

wspomniałam, Gołek-Rucioch uczestniczy w projekcie Forum Dialogu. Została 



140 

 

„zwerbowana” jako lokalna edukatorka. Najpierw odbyły się warsztaty w Instytucie Yad 

Vashem w Jerozolimie o tym, w jaki sposób przekazywać młodzieży wiedzę o 

Holokauście. Wspomniany Projekt  ma za zadanie m.in. wspierać  działania na rzecz 

upamiętniania Żydów, poprzez organizację  różnego rodzaju warsztatów czy wycieczek 

oraz, co jest według edukatorki bardzo istotne, budowanie  sieci kontaktów oraz sieci 

wsparcia. Za szczególnie ważne uznawała ona właśnie owo wsparcie dla osób, które w 

danym mieście nie mają innych współpracowników. A przecież w pojedynkę trudno 

osiągnąć bardziej znaczące rezultaty. Nie jest to niemożliwe, ale przy większej liczbie 

można poszerzyć pole działania, zwiększając również szanse na ich bardziej 

zróżnicowany charakter. Jako jeden z problemów w relacjach polsko-żydowskich, 

przypominaniu historii edukatorka wskazała  wycieczki organizowane dla młodzieży z 

Izraela do obozów koncentracyjnych. Samo zwiedzanie tych miejsc jest w tym wypadku 

oczywistą destynacją, natomiast Gołek-Rucioch mówiła o tym, że poza miejscami tego 

typu należałoby jeszcze pokazywać chociażby takie inicjatywy i miejsca, które starają się  

upamiętniać historię i kulturę Żydów, tak aby jedynym skojarzeniem z Polską nie były 

nazistowskie obozy. Według niej, najskuteczniejszym upamiętaniem jest edukacja. Nie 

chodziło jej tylko o to, aby przekazywać wiedzę, ale również zachęcać innych, by sami 

jej poszukiwali, wzbudzać zainteresowanie, wskazywać punkty wyjścia do tego, aby inni 

zechcieli sami poszukać historii swoich miast . 

3.3. Damian Kruczkowski – „ponieważ byli” 

Kolejnym społecznikiem, który aktywnie działa na rzecz upamiętniania Żydów w 

Wielkopolsce, jest Damian Kruczkowski. Został on już wspomniany w kontekście 

działań w Koninie i jego wystąpienia podczas konferencji o wielkopolskich Żydach. W 

rozmowie bardziej szczegółowo odniósł się do działań w Koninie i do tego,  co dzieje się 

w tym mieście związanego z historią i kulturą Żydów, ale również z dziedzictwem, 

ponieważ, jak mówił, „potrzeba upamiętniania ludzi, ludzie wracają, nic nie znosi próżni, 

nie mówiło się o nich, ale nie można nie mówić, ponieważ byli”. Wskazywał, że należy 

dbać o pozostałe dziedzictwo, ponieważ wielu Żydów zginęło podczas wojny, wielu 

wyjechało. Kto zatem miałby dbać o ich dziedzictwo:  

Katolicy żyją, kultywują swoje tradycje, zwyczaje i tego nikomu nie 

trzeba przypominać. Wzorem rodziców dziadków, pradziadków, nie 

zastanawiając się skąd to się wzięło. O tym nie trzeba pamiętać, bo to 



141 

 

się dzieje. To jest w czasie teraźniejszym natomiast Żydów w naszych 

miejscowościach trzeba przypominać i o nich mówić, bo giną na tle tej 

żyjącej tkanki. Takich działań powinno być jak najwięcej żebyśmy 

przypomnieli sobie, że oni tu byli, że korzystamy z efektów ich pracy, 

że te miejscowości wsie, miasteczka, być może nie istniałyby dzisiaj 

albo istniałyby lub zaistniałyby o wiele później343.  

Jako remedium na niepamięć Damian Kruczkowski wskazywał edukację. Stąd też 

wszelkie podejmowane przez niego działania, oprowadzanie po budynku synagogi, 

opowiadanie o Żydach w Koninie, każdemu, kto zechce słuchać. Mój rozmówca odniósł 

się również do konsultacji społecznych, które przeprowadzono w celu pozyskania opinii  

mieszkańców Konina na temat zagospodarowania  synagogi. Konsultacje były, według 

niego, ukłonem w stronę mieszkańców, ale miasto nie dysponuje środkami, aby 

odbudować synagogę. Wszystko zależy od tego czy uda się zgromadzić pieniądze. Jeśli 

budynek nie zostanie wyremontowany wkrótce, nie będzie możliwe organizowanie w nim 

niczego. Dodatkowym zajęciem rozmówcy, próbą przywracania pamięci o lokalnej 

społeczności żydowskiej, jest wyszukiwanie książek z bibliotek żydowskich, by w 

efekcie przekazać je miejscowej bibliotece i udostępnić wszystkim zainteresowanym. 

Według Kruczkowskiego,  bardzo dużo jest wciąż do zrobienia, jeśli chodzi o 

przywracanie pamięci oraz upamiętnienie żydowskiej społeczności, natomiast wciąż 

niewiele osób jest zainteresowanych podejmowaniem inicjatyw, więcej z chęcią będzie 

w nich uczestniczyć.  Kruczkowski jest również członkiem projektu Forum Dialogu, jest 

jednym z Liderów. Nie uważa jednak, aby projekt był dla niego pomocny z punktu 

widzenia  doskonalenia umiejętności, które już posiada.  

3.4. Jarosław Biernaczyk – historie regionu 

Bardziej tradycyjne formy upamiętniania reprezentuje środowisko, które zajmuje 

się tematyką żydowską w Ostrowie Wielkopolskim. Jarosław Biernaczyk, który jest 

historykiem i od lat zajmuje się tematyką żydowską, wskazywał, że istotne w 

podejmowanych działaniach są spotkania z potomkami ostrowskich Żydów. Potomkowie 

sami zgłaszają się, poszukując rodzinnych historii.  Biernaczyk również sam poszukuje 

osób, które mogłyby wzbogacić swoimi pamiątkami i opowieściami rodzinnymi historię 

 
343 Wywiad przeprowadzony z Damianem Kruczkowskim 15 czerwca 2023. 



142 

 

Ostrowa, ale również miast i wsi w okolicy.  Szuka również śladów ostrowskich Żydów 

poza Ostrowem, np. w Berlinie, Wrocławiu czy Nowy Jorku. Ważnym elementem 

upamiętniania są również książki i artykuły napisane przez mojego rozmówce. Opisuje 

on w nich historię ostrowskiej społeczności żydowskiej oraz Żydów związanych z tym 

miastem lub jego okolicami. Pomimo tego, że w Ostrowie upamiętniono kilka osób 

pochodzenia żydowskiego, utworzono dwa lapidaria w miejscach, gdzie znajdowały się 

cmentarze żydowskie, to w dalszym ciągu nie jest to skończona praca. Biernaczyk 

wskazuje na to, że jeszcze wiele osób wymaga upamiętnienia, wciąż jeszcze brakuje 

faktów, by opisać rzetelnie społeczność żydowską w południowej Wielkopolsce. dlatego 

właśnie m.in. na tym skupiają się działania Ośrodka Badań nad Historią i Kulturą Żydów 

z Południowej Wielkopolski, którego jest członkiem. W mniejszym stopniu 

organizowane są natomiast w Ostrowie  warsztaty o tematyce żydowskiej. 

3.5. Paweł Bajerlein – „pozdrowienia z Koźmina” 

Znaczenie przynależności do grupy, która zajmuje się podobnymi tematami, 

oferuje wsparcie merytoryczne, zarówno jeśli chodzi o to, w jaki sposób prowadzić 

projekty związane z tematyką żydowską, jak i oferuje stypendia, które pozwalają 

sfinansować różne działania, podkreślił Paweł Bajerlein. Według niego, Liderzy Dialogu, 

o których już wspominałam kilka razy, to organizacja pomagająca m.in. przygotować 

lepsze projekty dzięki  wymianie doświadczeń z innymi liderami. Stypendia, które można 

otrzymać, umożliwiają m.in. wyjazdy do innych liderów, by zapoznać się z ich pracą. 

Według mojego rozmówcy, to cenne doświadczenie nie tylko ze względów 

merytorycznych. Pomaga  ono również przetrwać różne trudy związane z podejmowaną 

tematyką czy brakiem wsparcia, szczególnie, gdy na co dzień nie pracuje się w żadnym 

zespole. Paweł Bajerlein należał do Stowarzyszenia Krotochwile, które  organizowało 

Festiwal Simchat Chajim i to właśnie przez wzgląd na te działania organizacja zgłosiła 

się i zaproponowała dołączenie do Liderów. Początkowo jednak nikt ze Stowarzyszenia 

nie zdecydował się na współpracę. Dopiero w 2022 roku, tuż przed konferencją 

organizowaną przez Liderów, Paweł Bajerlein przyjął ponowne zaproszenie i dołączył do 

tej organizacji. „Czuję wewnętrzną potrzebę zajmowania się tym tematem”, stwierdził 

mój rozmówca. Według niego, to dawanie głosu tym, którzy z jakiegoś powodu go nie 

mają, ale oprócz tego to również „wkładanie kija w mrowisko”, próba poruszenia 

tematów, które nie były poruszane lub zostały omówione stereotypowo i bezrefleksyjnie. 



143 

 

Istotne jest zbieranie informacji, tworzenie archiwum społecznego, odnajdywanie 

koźmińskich Żydów, ich historii. Chodzi o to, aby móc opowiadać o mieście, w tym 

przypadku Koźminie Wielkopolskim, biorąc pod uwagę wszystkich mieszkańców. 

Bardzo ważna jest tutaj lokalność. Mój rozmówca zwrócił uwagę, że wiele działań czy 

publikacji poświęconych jest czasom II wojny, a przecież jest dużo więcej do 

opowiedzenia. Należałoby najpierw poznać społeczność żydowską w Koźminie, trzeba 

dowiedzieć się kim byli, zapoznać się z ich działaniami, dowiedzieć się o ich relacjach 

sąsiedzkich. Tylko w taki sposób można uniknąć stereotypów i uogólnień „konkretni 

Żydzi, konkretne historie”, ponieważ to jest właśnie historia Koźmina. „Chodzi o to, aby 

opowieści miały nazwiska”, nie chodzi tylko o grupę, ale właśnie o wskazanie wprost 

ludzi. Dopiero kiedy ich poznamy, można by mówić o czasach wojennych, inaczej będzie 

to opowieść o jakiejś wyobrażonej grupie, a nie autentyczna historia sąsiadów. Jak 

wskazuje Paweł Bajerlein, mówienie jedynie o czasach wojennym jest uproszczeniem 

historii Żydów. Uważa, że bez wątpienia istotne jest mówienie o tragedii i okrucieństwie, 

o niewyobrażalnej stracie, ale nie można zapominać, że to nie są jedyne historie o Żydach, 

a w końcu dzieje Żydów w Polsce to setki lat przed wojną.  

W Koźminie sytuacja jest nieco inna niż w wielu innych miastach, bowiem 

większość koźmińskich Żydów wyjechała jeszcze przed II wojną, więc potomkowie, 

którzy dzisiaj opowiadają o swoich przodkach, nie mają do opowiedzenia tych 

tragicznych historii. Koźmin nie kojarzy im się z wojną, mają inne doświadczenia niż  

osoby, które pochodziły z innych części Polski. To spostrzeżenie było istotne również dla 

działań Liderów, ponieważ historie z Wielkopolski  różnią się od tych z centrum i 

wschodu Polski i warto to uwzględnić, planując jakiekolwiek działania. 

3.6. Katarzyna Frąckiewicz – mniejszości 

Wiele inicjatyw jest organizowanych przez nauczycielki, nie inaczej jest w 

podpoznańskim Swarzędzu. Katarzyna Frąckiewicz w swoich działaniach podejmuje 

tematykę żydowską, ale nierzadko w szerszym kontekście wielokulturowości, zajmując 

się lokalną historią Swarzędza. Włącza w jej zakres nie tylko Żydów, ale również 

Bambrów czy Romów.  Jeden z projektów poświęcony był poznaniu kultur poprzez ich 

kuchnie. Na początku młodzież z klas ponadpodstawowych spotkała się  z 

przedstawicielką gminy żydowskiej, by ta opowiedziała im o koszernej kuchni. Po tej 

rozmowie, w Zespole Szkół nr 1 im. Powstańców Wielkopolskich w Swarzędzu, klasy o 



144 

 

profilu gastronomicznym przygotowały uszy Hamana. Przeprowadzono również 

wywiady z przedstawicielką społeczności romskiej, która również podzieliła się z 

uczniami przepisami. Przygotowano również potrawy kuchni wielkopolskiej i ukraińskiej 

(wiele osób z Ukrainy  uczy się w tej  szkole. dlatego zdecydowano się również 

przybliżyć kulturę ukraińską). Według mojej rozmówczyni, istotne jest to, aby poznawać 

swoją lokalną historię. Jak powiedziała: „młodzież powinna znać swoja lokalną historię. 

Nie zawsze są znane, a jest to potrzebne, trzeba znać innych, nie skupiać się jedynie na 

sobie”.344 Młodzież, z którą współpracuje Katarzyna Frąckiewicz, według niej, jest 

otwarta i chętna do zdobywania informacji. Podkreśla, że uczniowie, w zakresie tematyki 

żydowskiej nie dysponują szczególną wiedzą, dlatego też podczas regularnych lekcji 

przemyca dodatkowe informacje spoza programu, tak by opowiadać młodzieży więcej. 

Chodzi o to, aby uczniowie mogli wypracować swoje zdanie: „szczególnie jest to ważne 

w obecnej sytuacji”, w której to do uczniów dociera wiele informacji na temat wojny w 

Izraelu.  

Katarzyna Frąckowiak koordynuje projekt krokus i akcje żonkile. W ramach 

projektu krokus, który jest inicjatywą Żydowskiego Muzeum Galicja w Krakowie, 

uczniowie sadzili krokusy, które „upamiętniają dzieci – ofiary Holokaustu”345.  Akcja 

żonkile to z kolei inicjatywa Muzeum Historii żydów Polskich POLIN, organizowana z 

okazji upamiętnienia powstania w getcie warszawskim i przypada rokrocznie 19 

kwietnia346. Każdy może pobrać ze strony internetowej szablon żonkila, by w dzień 

obchodów oddać  hołd poległym w powstaniu. Oba działania są inicjatywami 

ogólnopolskimi, które z roku na rok są popularniejsze. Pomimo, że jest to inicjatywa 

ogólnopolska to wiele miast z Wielkopolskich jest w nią zaangażowanych. 

Na chwilę obecną nie możemy mówić jeszcze o cykliczności tych akcji w 

Swarzędzu, ponieważ w ostatnich latach, podczas pandemii, z oczywistych względów się  

w szkole  nie odbyły, natomiast w roku poprzednim Katarzyna Frąckowiak przebywała 

na urlopie, a nikt inny nie przejął odpowiedzialności za te działania. 

Działania, które podejmowane są  przez nauczycieli, to – jak wspominałam - 

działania nadobowiązkowe, wolontariackie, wymagające poświęcenia swojego wolnego 

 
344 Wypowiedź pochodzi z rozmowy przeprowadzonej z Katarzyną Frąckiewicz 16.04.2024 r. 
345 https://galiciajewishmuseum.org/projekty/projekt-krokus/ [dostęp: 20.04.2024r.]. 
346 https://www.polin.pl/pl/zonkile [dostęp: 20.04.2024r.] 



145 

 

czasu.347 Niektóre szkolenia czy warsztaty, w których można uczestniczyć, proponują 

darmowe materiały, noclegi czy przejazdy, to ułatwia dostęp dla osób, które w 

przeciwnym razie nie mogłyby sobie na to pozwolić. Udostępnianie materiałów, w 

ramach konkretnych akcji, ułatwia przeprowadzanie lekcji czy organizowanie obchodów. 

3.7. Teresa Jabłońska – cykliczność 

Nauczycielka historii i wiedzy o społeczeństwie, Liderka Dialogu z Wrześni, która 

realizuje projekty dla młodzieży dotyczące problematyki żydowskiej. Swoje działania 

kieruje nie tylko do młodzieży szkole, ale całej społeczności lokalnej we Wrześni. 

Spektrum jej działań jest szerokie, poza projektami edukacyjnymi są to zarówno koncerty 

muzyki żydowskiej, warsztaty kulinarne, organizacja wycieczek do miejsc związanych 

ze społecznością żydowską oraz spotkania z pisarzami lub innymi twórcami. 

Rozmówczyni wskazała, że największym zainteresowaniem cieszą się te działania, które 

zakładają zajęcia poza murami szkoły lub zakładają zapraszanie gości na zajęcia. Jeśli 

chodzi o odbiór poszczególnych aktywności to jest on różny. Pojawiają się osoby, które 

są zainteresowane poruszaną tematyką, takie, które aktywnie się angażują. Zdarzają się 

również takie, które jak określiła Jabłońska „zainteresowane są w sposób krytykancki 

mają swoje zdanie i szukają tylko jego potwierdzenia, reszta ich nie interesuje”348. W 

swojej pracy spotyka się również z negatywnymi komentarzami, zdarzyło się, że w sali, 

której prowadzi lekcje znajdywał rysunki Gwiazdy Dawida.  

 Od 2008 roku współpracuje z poznańską gminą żydowską. Współpraca polega na 

zapraszaniu przewodniczącej  lub członków gminy do szkoły przy okazji realizacji 

projektów związanych z problematyka żydowską. Najczęściej „w czasie upamiętnień – 

np. odrestaurowanie pomnika, wmurowanie tablicy w miejscu cmentarza”349. Jabłońska 

wraz z uczniami odwiedza czasami siedzibę gminy w Poznaniu.  

 Motywacje, które kierowały moja rozmówczynię w stronę podjęcia się tematyki 

żydowskiej „Wyrosłam w domu antysemickim, dlatego  moje zainteresowania poszły w 

tym kierunku. Jako historyk chciałam poznać historię Żydów. Dowiedzieć się skąd bierze 

się antysemityzm, oraz jak go zwalczać. A jako nauczyciel i wychowawca uważam taką 

 
347 Opinia wyrażona przez K. Frąckowiak podczas wywiadu. 
348 Cytat pochodzi z korespondencji z Teresą Jabłońską. 
349 Tamże. 



146 

 

postawę za swój obowiązek. Uczę historii żydowskiej przed i po Zagładzie”350. W 

najbliższym czasie będzie realizowała kolejny projekt w ramach działań „Forum 

Dialogu”, zależy jej na tym aby uczniowie napisali artykuł do periodyku muzealnego o 

judaikach wrzesińskich. Dodatkowo planuje stworzenie ścieżki śladami żydowskich 

kamienic we Wrześni oraz doprowadzenie do powstania lapidarium z macewami we 

Wrześni. Podkreśla, że cykliczność działań nie pozwoli zapomnieć o Żydach w 

Wielkopolsce.  

3.8. Paweł Skrzypalik – historia funeralna 

Jednym z działaczy, o którym już wspominałam w niniejszej części, jest Paweł 

Skrzypalik. Nie zajmuje się on jedynie tematyką żydowską, ale w głównej mierze 

upamiętnianiem cmentarzy na terenie Poznania i okolic. Reprezentuje w wielu kwestiach 

inne podejście niż wielu aktywistów, przede wszystkim, jeśli chodzi o to, w jaki sposób 

upamiętniać. Podstawą jego pracy są źródła. Każda tablica czy pomnik, który proponuje, 

musi mieć uzasadnienie i konkretne odniesie do historii. Nie są to więc działania 

spontaniczne, są  czasochłonne, wymagające wielu przygotowań. Skrzypalik nie jest 

zwolennikiem wzbudzania sensacji ani nazbyt emocjonalnych debat wokół problematyki 

żydowskiej. Często określa tego rodzaju debaty jako dyskusje na temat emocji 

debatujących, podczas których gubi się fakty i prawdziwy ich sens: „a ich wzruszenie 

własnym wzruszeniem ostatecznie dominowało nad rozpoznanymi faktami oraz nad 

pamięcią o najważniejszym, czyli o ofiarach okupacyjnego terroru”. Najwięcej emocji, 

jego zdaniem, wywołuje temat jeziora Rusałka oraz  poznańskiej synagogi. Rozmawianie 

o emocjach czy stawianie się w centrum działań, jest, według mojego rozmówcy,  

nieskuteczne i często nie dostarcza rzetelnej wiedzy na poruszane tematy. Osoby 

upamiętniające powinny się skupiać na faktach, aby jak najbardziej rzetelnie przywracać 

przeszłość. Brak udokumentowania w archiwach czy relacjach światków, wybiórcze 

traktowanie historii może powodować budowanie narracji, która jest jedynie fragmentem 

większej całości, która jest wyidealizowaną wersją, a niekiedy po prostu jest niezgodna  

z faktami. Obserwacja np. pomników, które już istnieją, doprowadziła go do wniosku, że 

wiele tego typu miejsc właściwie nie funkcjonuje w świadomości mieszkańców. Kwiaty 

i znicze, które najczęściej składa się w takich miejscach, pojawiają się najczęściej 

podczas rocznic związanych z danym pomnikiem, ale bardzo często są to jedyne okazje, 

 
350 Tamże. 



147 

 

kiedy te miejsca „żyją”. Liczba pomników, np.  znajdujących się w okolicach Rusałki, 

jest duża i mnożenie ich niekoniecznie skutkuje zwiększoną świadomością mieszkańców 

na temat tego, co miało miejsce  w tej okolicy. Rozmówca podkreślił, że obecnie jezioro 

jest miejscem rekreacyjnym i ciężko oczekiwać od ludzi , aby cały niemal teren 

potraktować jako jedno, wielkie miejsce pamięci. Uzupełnienia wymagała również 

kwestia wydobycia macew z wody. Po pierwsze, Skrzypalik wskazał, że narracja 

zbudowana wokół tematu nieco odbiega od prawdy i jest w zasadzie bardziej sensacyjna. 

Ciężko określić, ile jeszcze macew znajduje się w jeziorze, ale prawdopodobnie nie jest 

to duża liczba, dodatkowo one rzeczywiście stanowią budulec tego jeziora i wydobycie 

ich wymagałoby wielkiego nakładu pracy i pieniędzy.  

Jako jeden z braków, na który wskazał rozmówca, jest za małe zaangażowanie w 

problematykę żydowską akademików, którzy mogliby wzbogacić i zweryfikować 

informacje, które przekazują społecznicy, czasami być wsparciem, a niekiedy się 

sprzeciwić,  wywołując realną dyskutuje w przestrzeni publicznej.  

Cmentarze, którymi  zajmuje się Skrzypalik, nie są celem samym w sobie „tylko 

narzędziem do stworzenia czegoś głębszego, choćby relacji wewnątrzlokalnej wspólnoty, 

nadania tożsamości”. Cmentarz to jeden z obszarów jego działania, ale tak naprawdę 

celem jest organizacja społeczeństwa obywatelskiego, uczenie ludzi „odpowiedzialności 

za wspólnotę lokalną, obecną, np. krajobraz po cmentarzu i dawną – szacunek do 

historii”. Obszarem działania są zatem wybrani  mieszkańcy Poznania, którzy „pozostają 

ważnym, konstytutywnym elementem wspólnoty”. 



148 

 

Kwestionariusz: 

1. Imię i nazwisko 

2. Rok urodzenia 

3. Miejsce urodzenia 

4. Miejsce zamieszkania (miejscowość) 

5. Wykształcenie/Zawód 

6. Jest Pani Żydówką/ Pan Żydem?/Jakiej jest Pani/Pan narodowości? 

7. Skąd Pani/Pan czerpie wiedzę o Żydach? 

8. Kto jest pomysłodawcą tej inicjatywy? 

9. Skąd pomysł na stworzenie takiej inicjatywy? 

10. W jakim celu została stworzona? 

11. Czy ta inicjatywa wynika z przypominania czy jest nowym przekazem? 

12. Dla kogo jest przeznaczona? 

13. Dlaczego akurat odbywa się w takim a nie innym miejscu? 

14. Jaki jest jej odbiór (przez różne grupy i osoby)? 

15. Czy uważa Pani/Pan, że ta inicjatywa ma jakiś wpływ na wiedzę odbiorców o Żydach? 

16. Czy ta inicjatywa ma jakiś wpływ na miasto/wieś, w której się odbywa? 

17. Jeśli miałaby Pani/Pan ocenić jakie miejsce zajmuje ta inicjatywa na mapie kulturalnej 

wielkopolski to jakie by ono było? 

18. Jak Pani/Pan myśli, dlaczego ludzie podejmują w swych działaniach tematy kultury, historii 

czy tradycji żydowskiej? 

19. Czy widzi Pani/Pan sens przypominania kultury, tradycji, historii Żydów w Polsce? 

Dlaczego tak, dlaczego nie? 

20. Na czym opiera się Pani/Pana wiedza o Żydach? 

21. Skąd Pani/Pan czerpie wiedzę o Żydach? 

22. Czy zna Pani/Pan inne inicjatywy o tematyce żydowskiej? 

23. Jeśli miałaby Pani/Pan ocenić jakie miejsce zajmują Żydzi w kulturze współczesnej to jakie 

by ono było.  

24. Jak oceniłaby Pani/Pan stosunki polsko-żydowskie? (Jaki jest Pani/Pana stosunek do 

pogromów na Żydach po II WŚ? Jaki jest Pani/Pana stosunek do Marca 68? Nowa ustawa 

IPN, mienie pożydowskie) 

 
 



149 

 

4. Podsumowanie 

Scharakteryzowane w tym rozdziale inicjatywy dowodzą, że istniały i ciągle 

istnieją szanse na wydobycie pamięci o wielkopolskich Żydach z zakamarków 

magazynów opisywanych w rozdziale teoretycznym. Niestety, ilość inicjatyw nie 

przekładała i nadal nie przekłada się na ich jakość i utrudnia proces upamiętniania. Nawet 

jeżeli, niektóre działania poświęcone są problematyce żydowskiej nie oznacza to, że 

informacje w nich przekazywane automatycznie zakotwiczą się w pamięci funkcjonalnej, 

o której pisała Aleida Assmann, na której głównie opierałam się w trakcie moich badań. 

Jak już wspominałam w części teoretycznej, w koncepcji Aleidy Assmann pamięć 

kulturowa charakteryzuje się tym, że ma dwa warianty, które mogą się przenikać – pamięć 

funkcjonalną (czyli jak już wyjaśniałam w części teoretycznej rezerwuaru 

ponadczasowych artefaktów czasu minionego, które nie tracą swojej siły wyrazu) i 

magazynującą (rozumianą jako swoiste archiwum kultury).  

Dla celów analitycznych przyjęłam w pracy ten właśnie podział. Elementy 

pamięci funkcjonalnej mogą zostać przeniesione do wspomnianego archiwum kultury, na 

różne sposoby. W przypadku moich rozważań chodzi o przenoszenie z pamięci 

funkcjonalnej informacji dotyczących społeczności żydowskiej. I wtedy pamięć 

magazynująca  staje się ratunkiem dla tych elementów, ponieważ zdeponowane tam 

różnorodne artefakty (np.  dokumenty, fotografie) mogą zostać z niego wydobyte. A więc 

nawet jeżeli coś zostało przeniesione do pamięci magazynującej, np. w wyniku 

manipulacji, to może na powrót stać się istotne dla grupy i stać się ponownie częścią 

pamięci funkcjonalnej.  

Niektóre elementy zostają przeniesione z pamięci funkcjonalnej i trafiają do 

pamięci magazynującej, ale część przepada bezpowrotnie. Wtedy mamy do czynienia z 

opisywanym przez Ricoeura zapominaniem poprzez zatarcie śladów, czyli zapominaniem 

definitywnym. W przypadku podejmowanej przeze mnie tematyki część pamięci 

zarówno funkcjonalnej, jak i magazynującej przepadła w wyniku Zagłady. Przywracając 

pamięć, przenosząc artefakty z pamięci magazynującej do funkcjonalnej, aktywiści 

muszą więc pracować nierzadko z ograniczoną ilością informacji.  

Analizowane przeze mnie inicjatywy stanowią doskonała ilustrację tych procesów 

wydobywania artefaktów z pamięci magazynującej i prób ich przywrócenia do pamięci 



150 

 

funkcjonalnej. Jakość podejmowanych działań związana jest również z różnymi innymi 

mechanizmami nie tylko związanymi z wypieraniem pamięci, natomiast inne procesy 

wykraczają poza problematykę tej pracy. 

Na początku chciałabym zaznaczyć, że jeśli chodzi o kwestie upamiętniania 

Żydów, to wkład regionalistów jest niekwestionowany. Poruszanie tematyki żydowskiej, 

odnajdywanie śladów, potomków, przeglądanie archiwów, wywiady ze świadkami, to 

nieoceniony wkład w badania nad kulturą i historią Żydów. Należy podkreślić, że w dużej 

mierze to właśnie im zawdzięczamy przywracanie pamięci i odnajdywanie 

zapomnianych historii. Jak zauważa Krzysztof A. Makowski w swojej książce, która 

opisuje  znaczną część literatury dotyczącej wielkopolskich Żydów, to pozycje o 

charakterze głównie lokalnym oraz w większości "stanowią prace popularne i 

popularnonaukowe"351.  

W Wielkopolsce od lat upamiętnia się społeczność żydowska, najczęściej są to 

działania lokalne, skupiające się na danej miejscowości, zaaranżowane przez 

miejscowych aktywistów pamięci.  Ich starania powodują, że wiedza o przeszłości staje 

się bardziej dostępna, przywracają to, do czego dostęp był ograniczony lub nie było go 

wcale albo nikt inny się wcześniej tym nie zainteresował.  

Pomimo tego, co napisałam powyżej, mianowicie, że za większość inicjatyw są 

odpowiedzialne osoby, które nie są członkami społeczności żydowskiej, to zdarza się, że 

właśnie Żydzi mogą zainspirować do pewnych działań. Niejednokrotnie pojawią się 

potomkowie Żydów mieszkających niegdyś na tych terenach szukający informacji o 

swoich przodkach. Jednocześnie uzupełniają historie danej miejscowości, opowieściami 

i pamiątkami rodzinnymi, a niekiedy inspirują do podjęcia tej problematyki, jak miało to 

miejsce np. w Ostrowie Wielkopolskim. Punktem wyjścia w zdecydowanej większości 

przypadków są widoczne ślady z przeszłości, takie jak synagogi czy cmentarze, ale 

również osoby, które zapisały się w jakiś znaczący sposób na kartach historii danego 

miasta. W miastach, w których te ślady, symbole czy, jak można je nazwać, miejsca 

pamięci, są widoczne, trudniej jest ignorować przeszłość, a tym samym łatwiej o osoby, 

które tę przeszłość dostrzegą i zaczynają się nią zajmować. Upamiętnianie jest możliwe, 

 
351 K. A. Makowski, The Power of Myth, or on the Meanders of Historical Writing. A History of 

Historiography on Jews in Poznań in the Period of Partitioned Poland, Logos Verlag Berlin, Berlin, 2023, 

str. 456-476. 



151 

 

jeśli znajdą się osoby, które chcą wydobyć z przeszłości fakty i ludzi. Wielkość miasta 

nie ma znaczenia. Wielkopolska jest przykładem tego, że w takim mieście jak Poznań – 

stolica Wielkopolski – nie odrestaurowano synagogi, a w takich miastach jak Ostrów 

Wielkopolski czy Buk, lokalni aktywiści i urzędy zadbały, by dziedzictwo żydowskie nie 

przepadło.  

Poza widocznymi miejscami można odnaleźć również te, które zauważy wprawne 

oko. Są nimi fragmenty macew znajdujące się w miejskim bruku. Interpretacja, którą 

przedstawię, jest autorstwa jednego z moich rozmówców, Jana Kwiatkowskiego. 

Fragmenty macew, które Żydzi na polecenie nazistów musieli niszczyć i umieszczać jako 

fragmenty drogi, są nadal częścią dróg. Niektóre z nich są odwrócone napisami tak, że 

można z łatwością zauważyć hebrajskie litery, nie są one oczywiście tak widoczne, jak 

np. synagogi, ale nie można ich zlekceważyć. Pojawia się wiele głosów, aby wydobyć je 

i umieścić  w lapidarium. Jan Kwiatkowski proponowałby jednak, aby potraktować je 

jako miejsce pamięci, nie wydobywając ich. Po pierwsze ze względów technicznych, 

gdyż musiano by całkowicie przebudować drogę, obrócić i zbadać każdy kamień. Po 

drugie, skoro są widocznym śladem obecności Żydów, to dlaczego mielibyśmy tworzyć 

dla nich inne miejsce? Interpretacja, którą przedstawił dotyczy tego, że można 

przypuszczać, że Żydzi z premedytacją umieszczali macewy napisami na górze, tak aby 

były widoczne, by w okolicznościach, w jakich się znaleźli, zostawić ślady swojego 

bycia. 

Oczywiście są to jedynie przypuszczenia i pewna interpretacja faktów, natomiast 

ciekawe wydaje się być potraktowanie tych fragmentów jako pewnego rodzaju miejsc 

pamięci. Nie trzeba by było tworzyć osobnego miejsca, w którym zostaną umieszczone, 

zostawienie ich w jezdni nadawałoby im szczególnego kontekstu, a właściwie nie 

pozbawiłyby  go. Mówiłyby o niezaprzeczalnej krzywdzie, jaka spotkała osoby, które 

musiały umieszczać tam te macewy352. Pierre Nora pisał o tym, że miejsca pamięci to 

„każdy z materialnych albo niematerialnych sensów, który wola ludzi bądź działanie 

uczyniły częścią memorialnej spuścizny danej wspólnoty (…)”353, warto zatem dokonać 

namysłu nad tym, czy wydobycie ich i przeniesienie nie pozbawiłoby ich statusu miejsc 

 
352 Opinia/ sugestia uzyskana od Jana Kwiatkowskiego podczas rozmowy. 
353 P. Norra „Jak pisać historię Francji?”, w: (Kon)teksty pamięci. Antologia, red. K. Kończal, Narodowe 

Centrum Kultury, Warszawa 2014, str. 20. 



152 

 

pamięć, bo jeśli przyjmiemy zaproponowaną interpretację, to ludzka wola i działanie 

zaistniały, a pozbawienie tych fragmentów kontekstu mogłoby zmienić ich znaczenie. 

Zdaje się, że należałoby zaznaczyć, gdzie są, dlatego, aby ten kontekst był znany. Drugim 

podejściem jest, jak wspomniałam wydobycie pozostałości macew, ponieważ według 

niektórych to, że wciąż stanowią część ulicy, jest bezczeszczeniem pamięci o ich 

właścicielach. Rzetelność, szerszy kontekst, dociekliwość, mogą uratować przed 

kreowaniem historii. W Wielkopolsce proces przypominani trwa. Obecnie możemy tylko 

częściowo ocenić efekty tego procesu. Istotnie, możemy zaobserwować np. kierunki, 

którymi podążają organizatorzy oraz cele, które starają się zrealizować, ale końca tego 

procesu określić nie możemy. Ważna jest również narracja, którą przyjmują poszczególne 

osoby, bowiem proces przypominania może być w pewnym sensie narzędziem 

manipulacji. Paul Ricoeur pisał o „nadużyciach pamięci i zapominania”, co znajduje 

odzwierciedlenie w niektórych inicjatywach354. Takie nadużycia znajdziemy w 

działalności instytucji: „narzucona pamięć zostaje uzbrojona przez historię 

<autoryzowaną>, historię oficjalną, historię wyuczoną i publicznie celebrowaną. Pamięć 

wyćwiczona to w istocie – w płaszczyźnie instytucjonalnej – pamięć wyuczona; 

wymuszone zapamiętywanie zostaje zwerbowane na rzecz przypominania dziejów 

historii wspólnej, traktowanych jako wydarzenia założycielskie w stosunku do wspólnej 

tożsamości”355. W przypadku upamiętnień związanych z Żydami w Wielkopolsce można 

wskazać na propozycję IPN, oddziału w Poznaniu, dotyczącą upamiętnienia 

Sprawiedliwych Wśród Narodów Świata, co wpisuje się w tendencję podtrzymywania 

narracji o bohaterstwie Polaków. Instytucja ta planuje, poza skwerem noszącym to imię, 

postawić pomnik, podtrzymując pewien mit, utrzymując określony dyskurs, który może 

budzić wątpliwości, ponieważ często, zajmując się heroicznymi dokonaniami niektórych, 

pomija się lub bagatelizuje mniej chwalebne dokonania innych, co powoduje, że faktów 

w takich dyskusjach jest niewiele. Chodzi o podtrzymywanie mitów dotyczących 

bohaterstwa narodu polskiego, a nie o przywracanie i nauczanie  historii takiej, jaka w 

rzeczywistości była. W efekcie jest to jej pewna, wybiórcza forma356. W skali 

ogólnopolskiej podobne zjawisko można zaobserwować to zjawisko w niektórych 

 
354 P. Ricoeur, „Pamięć, historia, zapomnienie”, Universitas, Karków, 2012, str. 107. 
355 Tamże, str. 113. 
356 P. Forecki, „Po Jedwabnem. Anatomia pamięci funkcjonalnej”, Instytut Badań Literackich PAN, 2018, 

str. 255-362. 



153 

 

muzeach. Przykładowo można tu wymienić budzące kontrowersje Muzeum II Wojny 

Światowej w Gdańsku czy Muzeum Polaków Ratujących Żydów Podczas II Wojny 

Światowej im. Rodziny Ulmów w Markowej. W Wielkopolsce, jak już wielokrotnie 

wspominano, taki problem jednak nie występuje ponieważ, jak pisałam wyżej w muzeach 

rzadko podejmuje się wątek żydowski. 

Inne kłopoty z narracją pojawią się, jeśli chodzi, również podobnie jak w 

przypadku opisanym powyżej, o tworzenie pewnych wizji historii pasujących do narracji 

przywracających. Można wskazać tutaj działania związane jeziorem Rusałka, działania 

zarówno gminy żydowskiej, jak i części społeczników. Wokół jeziora narosło wiele 

opowieści, często niepopartych źródłami, ale mających duży ładunek emocjonalny. Czy 

rzeczywiście trzeba to robić w taki emocjonalny sposób, biorąc pod uwagę, że mówimy 

o czasach wojennych które raczej nie wymagają hiperbolizacji? Konsekwencją skupienia 

się na swoich emocjach i zwracanie się w emocjonalnym tonie, odwołując się do emocji 

innych, mało przestrzeni zostaje na fakty. Zaczyna liczyć się opowieść, a nie prawda. 

Macewy układa się na powrót w jeziorze, by je sfotografować i zwrócić na nie uwagę. 

Wagonik wyłowiony z jeziora traktuje się jak dowód na to, w jaki sposób przewieziono 

macewy na teren jeziora. Przez budowanie narracji pozostaje dużo luk i niedopowiedzeń, 

czyniąc temat mętnym, trudnym w odbiorze i jedynie pozornie opowiadającym o 

przeszłości. Bo kilka faktów i jeszcze więcej niedopowiedzeń nie przybliża nas do 

przypomnienia, a jedynie daje ułudę wiedzy, której w rzeczywistości nie mamy. Każdy 

potencjalny związany z okresem II wojny głaz znajdujący się w jeziorze musi być 

związany z losem Żydów i ich pracą przy jego budowie. Niestety, to założenia czy 

przypuszczenia? Potrzebne są źródła i fakty, a niekiedy pogodzenie się z tym, że nie 

wszystko będziemy w stanie odkryć. Takie braki są również wykorzystywane przez 

ewentualnych przeciwników poszczególnych inicjatyw, którzy bardzo łatwo mogą 

podważyć ich zasadność. 

Można więc stwierdzić, że założenia dotyczące przypominania, o których 

wspominałam we wstępnie pracy, okazały się słuszne.  Powody przypominania mogą być 

różne. Po pierwsze – przypadkowe. Ktoś szuka pola działania, którym chciałby się 

zajmować i trafia na pewien nieoczywisty, wciąż mało eksplorowany temat. Najczęściej 

takie przypadki (na co wskazują przeprowadzone przeze mnie rozmowy) są 

spowodowane tym, że w danej miejscowości zostały jakieś ślady obecności społeczności 



154 

 

żydowskiej. Drugim powodem przywracania pamięci może być pewnego rodzaju próba 

przezwyciężenia tego co Ricoeur nazwał pamięcią zmanipulowaną357. Dana osoba 

orientuje się, że obowiązujące narracje wzbudzają wątpliwości. Opisane powyżej 

inicjatyw dowodzą, że wielu organizatorów jako powód swoich działań wskazuje właśnie 

na przełamywanie pomówień, stereotypów czy przeinaczeń. Podejmowanie problematyki 

żydowskiej z przypadku nie wyklucza tego aby działać na rzecz przełamywania utartych, 

zmanipulowanych narracji. 

Większość inicjatyw to próba uczynienia dziedzictwa żydowskiego częścią 

dziedzictwa miast, w których działają aktywiści pamięci, tak, aby wskazać, że wszyscy 

są odpowiedzialni za dziedzictwo, ponieważ jest ono częścią dziedzictwa miast, jest 

śladem, że Wielkopolska była miejscem wielokulturowym i jest zbudowana prze osoby 

wyznające różne religie, pochodzące z różnych krajów oraz posługujące się różnorakimi 

symbolami.  

 Zdarza się, że informacje, które są już dostępne, nie są powszechne, a osoby, które 

z jakiegoś powodu postanawiają się zająć tym tematem zaczynają na własną rękę, nie 

przyswoją już dostępnych informacji, traktując każde swoje odkrycie jako przełom, mimo 

że przełomem nie jest, a informacją znaną od dawna. Tutaj myślę, że ujawnia się po raz 

kolejny nikła wiedza na temat społeczności żydowskich oraz problem upowszechniania 

np. prac naukowych, ale również wyjątkowo lokalny charakter działań, które mają mały 

zasięg. Problem z powszechnością informacji na temat społeczności żydowskiej ujawnia 

się również w działaniach, które obserwowałam. Wiele z organizowanych zajęć jest 

przeznaczona dla chętnych, więc grupy osób w nich uczestniczących są często nieduże 

lub ograniczają się zawsze to tej samej grupy. Jedna z działaczek, zajmująca się projektem 

Zbąszyński Balagan, zauważyła również, że odbiorcy ich inicjatywy byli ściśle związani 

z osobami, które przygotowywały projekt, co oznacza, że treści przez nich zebrane nie 

zostały tak upowszechnione, jak zakładano, a w dużym stopniu ograniczyły się do osób 

spokrewnionych czy znajomych, a nie dotarły  do wszystkich mieszkańców.  

 Wyróżniłabym dwie postawy działaczy, praktyczną i refleksyjną. Refleksyjną 

postawę cechuje bardziej osobiste podejście do podejmowanych treści, zaangażowanie, 

niekiedy nawet utożsamianie się z osobami przypominanymi. Praktyczne podejście 

 
357 P. Ricoeur, „Pamięć, historia, zapomnienie”, Universitas, Karków, 2012, str. 590-595. 



155 

 

cechuje zdecydowanie większy dystans do opowiadanych historii, u osób, które pracują 

w taki sposób, nie ma mowy o osobistym podejściu, o poziomie zaangażowania tak 

dużym, jak w przypadku osób reprezentujących refleksyjną postawę czy, mówiąc inaczej, 

zaangażowaną. W żaden sposób nie chciałabym jednak wartościować tych  postaw, a 

jedynie wskazać na różne podejścia do pracy nad podobnymi tematami. To zależy jednak 

od wielu czynników, przede wszystkim profesjonalnego przygotowania z jednej strony, a 

z drugiej od temperamentu. Wyróżniłabym również dwa sposoby przywracania pamięci 

– kultywowanie  i przypominanie. Kultywowanie  jest właściwe tym bardziej 

zaangażowanym, przypominanie tym raczej praktycznym czy zdystansowanym. 

Między osobami, które podejmują  opisywane przeze mnie inicjatywy, istnieją 

różne zależności, sympatie i antypatie.  Nie chciałabym jednak się skupiać na tym, a 

jedynie zaznaczyć, że to środowisko jest stosunkowo nieduże, więc większość osób w 

mniejszym lub większym stopniu się zna. Dlatego jedynie chciałam to zaznaczyć, a 

odnieść się jedynie wtedy, gdy ktoś publicznie, niejako oficjalnie, wyra swoją niechęć do 

kogoś, niechęć do współpracy albo nawet do osoby. Szczególnie jest to widoczne w 

działaniach Macieja Krajewskiego, który często wyraża swoje niezadowolenie z postawy 

przewodniczącej poznańskiej gminy żydowskiej – Alicji Kobus. Najbardziej widoczne 

jest to w ostatnim czasie ze względu na sytuację związaną z poznańską synagogą. Maciej 

Krajewski wystąpił z petycją, która ma na celu „uratowanie dziedzictwa 

wielokulturowego Poznania” przed przebudową czy to na hotel czy apartamentowce. 

Synagoga została sprzedana przez poznańską gminę. Początkowo transakcja była owiana 

tajemnicą. Oczywiście gmina nie miała obowiązku informować wszystkich o tym, komu 

sprzedaje swoją nieruchomość, natomiast przez pewną grupę osób, w tym wspomnianego 

Krajewskiego, zostało to przyjęte negatywnie i potraktowane jako próba ukrycia faktu 

sprzedaży budynku. Gmina żydowska sprzedała budynek m.in. ze względu na to, że jej 

członków nie byłoby stać na jej wyremontowanie  . Przewodnicząca w rozmowie ze mną 

(ale również podczas wielu innych okazji) mówiła publicznie o tym, że wielokrotnie od 

ponad 20 lat próbowała zainteresować miasto Poznań, przyjaciół z Izraela, naczelnego 

rabina Polski, by pomogli zadbać o budynek, jednak nigdy nie uzyskała takiej pomocy. 

Przez aktywistów sytuacja jest oceniania dosyć jednoznacznie, padają takie określenia 

jak „hańba” czy nawet „wstyd”. Zarówno dla gminy żydowskiej, jak i dla miasta Poznania 

i jego mieszkańców. Alicja Kobus powiedziała jednak, że obiekt ten nie jest już miejscem 

sakralnym i nie mógłby na powrót stać się synagogą, a skoro przez lata nie otrzymała 



156 

 

pomocy, to nie rozumie dzisiejszego zamieszania. Zarówno gmina, jak i Krajewski nie 

próbowali się ze sobą porozumieć. 

Poza tym, o czym już pisałam omawiając pewne inicjatywy oddolne, często są 

one „skromniejsze” ponieważ nie otrzymują zewnętrznego wsparcia finansowego. Nawet 

jeżeli są organizowane przez nauczycieli w szkołach, to przeważnie nie przeznacza się na 

takie przedsięwzięcia dodatkowych środków. Wiele rzeczy przygotowuje się we własnym 

zakresie. A nawet jeśli uzyska się instytucjonalne wparcie to na ogół też nie jest 

spektakularne. To przykładowo środki na wydanie publikacji książek (raczej bez wielkich 

nakładów), materiały edukacyjne czy zapraszanie gości. Działania w zakresie tematyki 

żydowskiej odbywają się zarówno w ramach szerszych działań, głównie przy omawianiu 

wielokulturowości danego miasta. Zdarzają się też wydarzenia poświęcone wyłącznie 

tematyce żydowskiej. Wiele z działań ma charakter edukacyjny i upamiętniający. 

Regularność to kolejna cecha, która jest pożądana  w procesie przywracania pamięci. Nie 

zawsze da się ją jednak osiągnąć. Niektóre działania są bowiem jednorazowe. Niektóre 

wydarzenia odbywają się raz do roku. Różny może być także poziom angażowania 

odbiorców w wydarzenia. Zdarzają się takie, które wymagają od uczestników aktywnego 

udziału oraz takie, które jedynie zakładają bierny odbiór  (np. wymagają wysłuchania 

prelekcji czy obejrzenia wystawy). Wspominałam już o korzystaniu ze źródeł w 

poszczególnych działaniach. Skala ich wykorzystywania jest skromna. Oczywiście 

można przyjąć, że każda inicjatywa w mniejszym lub większym stopniu opiera się na 

pewnych źródłach. Częściowo mamy do czynienia z permanentnym powielaniem tych 

samych źródeł. Część jednak, stara się rozszerzać swoją bazę źródłową, poszukując 

nowych źródeł które wcześniej nie były wykorzystywane. 

Kolejnym istotnym czynnikiem mającym wpływ na to, jak wyglądają 

poszczególne działania na terenie Wielkopolski, jest bez wątpienia wyraźny brak ośrodka, 

który mógłby służyć pomocą i zajmować się wsparciem lokalnych inicjatyw. 

Rzeczywiście na terenie województwa znajduje się Ośrodek Badań nad Historią i Kulturą 

Żydów z Południowej Wielkopolski, ale już sama jego nazwa wskazuje, że w zakresie 

jego zainteresowań jest ograniczony obszar województwa. Żadna z osób, z którymi 

rozmawiałam, nie wskazała też na ewentualną współpracę z tym ośrodkiem, co, w mojej 

opinii, świadczy o tym, że nie jest on Wsparcia można oczywiście szukać w innych 

ośrodkach, np. uniwersyteckich, natomiast osoby, z którymi rozmawiałam wskazują na 



157 

 

to, że w mieście wojewódzkim, w którym mieszkali Żydzi, w którym nadal są widoczne 

ślady ich obecności, w którym są uniwersytety, brakuje jednostki, która zajmowałaby się 

tematyką żydowską w sposób całościowy. Jak wspominałam wyżej, w Poznaniu są 

badacze, którzy zajmują się tematyką żydowską w Wielkopolsce, na UAM jest 

hebraistyka, ale ze względu na jej specyfikę nie wypełnia funkcji ośrodka, który 

zajmowałby się kompleksowo problematyką żydowską. 

Kolejną kwestią jest tematyka. Kiedy rozpoczynałam swoje badania 

jednoznacznie mogłabym określić, że wiele działań dotyczy II wojny i okupacji, ale coraz 

częściej można zauważyć pewien zmieniający się trend i zaobserwować, że coraz częściej 

aktywiści sięgają do czasów przed wojną, do początków, do czasów, kiedy Żydzi pojawili 

się na danym obszarze. Jak zauważył jeden z moich rozmówców, w swoich działaniach 

chce, aby odbiorcy jego inicjatyw poznali najpierw tę społeczność, aby uzmysłowili sobie 

miejsce Żydów w ich okolicy, rozpoznali miejsca z nimi związane, ich wpływ na rozwój 

miast, a dopiero później zajęli się niepowetowaną stratą wojenną. Jeden z moich 

rozmówców uważa, że mówienie o Żydach jedynie w kontekście pewnej straty, jest 

problematyczne, ale przede wszystkim ogranicza dyskusje to krótkiego momentu w 

historii. 

Dla wielu miast upamiętnianie nie jest priorytetem. Często upamiętnienia dotyczą 

znanych osób lub wielkich osiągnięć, a nie zwykłych mieszkańców i ich codzienności. 

Jeśli przyjrzeć się działaniom wokół problematyki żydowskiej, to można zwrócić uwagę, 

że kilku śmiałków, aktywistów nie jest w stanie w jednym momencie zaradzić temu, że 

przez lata w ogóle się tym nie zajmowano. Potrzeba na to więcej czasu, ludzie oraz 

środków. Wiele tego, co udało się już zrobić, może robić wrażenie. Tym bardziej, że 

najczęściej jest to efekt  dodatkowej, a nieodpłatnej  pracy  wielu osób. Zmiany 

systemowe, wygospodarowanie więcej miejsca  w programach nauczania, przeznaczenie 

większej ilości środków finansowych na pewno pomogłyby rozszerzyć tę działalność i 

zwiększyć zakres działań osób, które organizują festiwale, spacery, prelekcje, piszą 

książki, tworzą murale, po prostu przywracają to, co przez lata zaniedbaliśmy lub o czym 

nie mieliśmy pojęcia, a ma znaczenie dla naszej lokalnej tożsamości. 

Ze względu na to, że pamięć o Żydach w tym wielkopolskich została przeniesiona 

do archiwum kultury czyli pamięci magazynującej. Aby tę zawartość przywrócić do 

aktywnej pamięci, czyli funkcjonalnej potrzebne są różnego rodzaju inicjatywy, które tę 



158 

 

pamięć o Żydach by ożywiły. Dodatkową trudnością w owym procesie przywracania jest 

charakter zapominania, w tym wypadku manipulacji pamięci, celowego wypierania, które 

czasami powodowało zniekształcenie pamięci np. usuwając bezpowrotnie część 

archiwów lub powielanie utartych mitów i stereotypów. Gdyby proces zapominania o 

Żydach odbywał się w bardziej naturalny sposób, zadanie aktywistów nie byłoby tak 

trudne.  

Istotne jest również przyjrzenie się temu czym różni się pierwszy okres 

upamiętniania tj. do końca XX wieku od tego w jaki sposób roi się to w XXI wieku. 

Początki były skromne, przełamywanie tabu, czy po prostu poruszanie tematyki 

żydowskiej nie było oczywistym wyborem badaczy czy lokalnych zainteresowanych. 

Mimo to, dzięki pionierskim dokonaniom rozpoczęła się droga upamiętniania. 

Oczywiście, z różnym skutkiem, podejmowana przez profesjonalistów jak i amatorów, 

natomiast już sam fakt tego, że coś się dzieje w tej materii, jest wart docenienia. 

Późniejszy okres charakteryzuje się wzrostem ilości upamiętnień. Nie rozwiązało to 

jednak wszystkich problemów bowiem nie zawsze efekt jest współmierny do nakładu. 

Wiele miejsc związanych z Żydami przez lata było zapomnianych. Tereny, na 

których znajdowały się cmentarze (czy jak niektórzy twierdzą znajdują się cmentarze, 

bowiem nie przestają nimi być) zostały podczas wojny i okupacji lub w czasach już 

powojennych zdewastowane, a na ich miejscu budowano osiedla czy inne budynki 

przeznaczane na lokalne usługowe. Jedynym sposobem by o nich nie zapomnieć jest ich 

upamiętnienie. Tym zajmują się właśnie społecznicy, bez których, przynajmniej w 

Wielkopolsce , pamięć o Żydach byłaby znacznie mniejsza. W wielu miejscach są to 

pojedyncze osoby, które jeśli zaprzestałyby swoich działań niemieliby następców. 

Skutkiem tego byłoby przerwanie działań. W moim przekonaniu konieczne jest 

budowanie zespołów by móc znaleźć wsparcie dla organizatorów. Pomocne mogłoby się 

okazać utworzenie w Wielkopolsce Ośrodka, który zrzeszałby wszystkich lokalnych 

działaczy. O tym już, jednak w następnym rozdziale.  



159 

 

V. Prognozy – propozycje rozwiązań 

1.  Centrum akademickie w Poznaniu 

 

Niezadowalający stan upamiętniania Żydów w Wielkopolsce zrodził u mnie 

potrzebę przedstawienia tego, czego w inicjatywach zaobserwowanych nie było. To, co 

udało mi się zaobserwować, ale również sugestie moich rozmówców, pozwoliły mi na 

opisanie w niniejszej pracy różnych czynników, które mają wpływ na stosunek do 

tematyki żydowskiej, w Wielkopolsce. Wskazywałam na pewne uwarunkowania, które 

powodują, że jest to wciąż problematyka niszowa, a wiedza zdecydowanej większości 

ludzi w tym zakresie jest ograniczona. Przyczyn tego szukałam  w różnych  podmiotach 

i sytuacjach. Z jednej strony wskazać możemy na niewielki  dostęp do wiedzy o Żydach, 

z drugiej zaś  podejmowanie różnych inicjatyw w tej dziedzinie przez osoby do tego 

merytorycznie nieprzygotowane. Dodatkowym elementem  jest nikłe zaangażowanie 

UAM w badania nad dziejami i kulturą społeczności żydowskiej w Wielkopolsce, a 

czasem  po prostu antysemityzm. Wskazując na czynniki i niejako oceniając 

poszczególne z nich, wydarzenia, inicjatywy, działania, postawy, nie chciałabym zostać 

posądzona o hipokryzję, a właściwie się jej dopuścić. Dzięki analizom i wywiadom 

zdobyłam unikatowe doświadczenie, którego niewykorzystanie wydaje mi się swoistym 

„marnotrawstwem”.  W moim mniemaniu tytułowe prognozy na przyszłość nie rysują się 

optymistycznie, w związku z czym proponuję przykłady konkretnych rozwiązań. takie 

rozwiązania.  

W niniejszym rozdziale zaprezentuję krótko pewien ideał jednostki 

uniwersyteckiej, która, w mojej opinii, powinna już dawno powinna była znaleźć się w 

strukturach UAM. Zdaję sobie sprawę, że na obecnym etapie  powołanie do życia  bez 

przygotowania nowej instytucji, może się wydawać naiwne, ale dla mnie ważna jest już 

sama idea jej utworzenia i pomysł na jej funkcjonowanie. Ze względu na ogrom pracy 

potrzebnej do powołania takiego centrum postanowiłam jedynie o nim wspomnieć i 

przedstawić jego ogólną idee. Zależy mi jednak na tym aby znaleźć rozwiązanie i jak 

sądzę udało mi się to zrobić.  W drugiej części rozdziału wskażę na coś, co wydaje się 

bardziej realne i osiągalne przy znacznie mniejszych zasobach Mam na myśli 

udoskonalenie instytucji już istniejącej, a mianowicie Ośrodka Badań nad Historią i 

Kulturą Żydów z Południowej Wielkopolski w Ostrowie Wielkopolskim. Wybrałam tę 



160 

 

placówkę  ze względu na to, iż  ma już ona gotową infrastrukturę, choć niezbyt 

rozwiniętą. Należy jedynie rozwinąć  jej działania, aby – zgodnie z moim zamysłem – 

stała się niejako centrum badań nad Żydami w Wielkopolsce. 

Przejdźmy więc do pierwszej części, czyli projektu centrum. Jako że jest to praca 

naukowa pisana na Uniwersytecie im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, którego 

zaangażowanie w badania nad tematyką żydowską określiłam jako skromne, to naturalne 

wydało mi się zaproponowanie takiej inicjatywy, która mogłaby zmienić dotychczasowy 

stan rzeczy, czyli znaczne zintensyfikowanie studiów  nad dziejami i kulturą 

wielkopolskich Żydów. Zaznaczę również, że w takich miastach, jak Kraków, Warszawa, 

Wrocław, Łódź czy Lublin (przy tamtejszych uniwersytetach) działają podobne jednostki. 

W Poznaniu, niestety, ograniczyło się, jak dotąd, tylko  do pomysłu. Propozycja 

utworzenia centrum, choć w nieco innej formie, pojawiała się już w roku 2006 wśród 

historyków i hebraistów. Jednym z inicjatorów był  Krzysztof Makowski z Wydziału 

Historii, który zgodził się udostępnić mi informacje na ten temat. Wspomniany pomysł  

opierał się przede wszystkim na utworzeniu działu judaistycznego przy bibliotece 

uniwersyteckiej, jako swoistego zaplecza dla studiów hebraistycznych. Dopiero, gdy 

udałoby się wyodrębnić judaika i uzupełnić braki,  planowano rozszerzenie działania 

centrum również na obszar badań. Powody i cele pomysłu sprzed lat, jak i mojego, są 

zbliżone. Przez prawie 20 lat nikt nie zrealizował bowiem podnoszonych wtedy 

postulatów.  W konsekwencji potrzeba pomyślanej przeze mnie placówki stała się jeszcze 

bardziej paląca. 

Mimo iż większość analizowanych przeze mnie inicjatyw miało charakter  

oddolny, to uważam, że w tym wypadku to Uniwersytet powinien wziąć na siebie 

odpowiedzialność i włączyć się w rozmaite przedsięwzięcia, w tym te, które są już 

realizowane . Moi rozmówcy wielokrotnie wskazywali na brak wsparcia, zatem tego typu 

instytucja mogłaby  te potrzeby zaspokoić.  

Obserwacje, których dokonałam w ramach prowadzonych przeze mnie wcześniej 

badań (na potrzeby  pracy licencjackiej, magisterskiej i doktorskiej), skłoniły mnie do 

rozważań na temat tego, dlaczego jako społeczeństwo tak mało wiemy o mieszkającej w 

Wielkopolsce ludności żydowskiej. Zainteresował mnie to przede wszystkim, dlatego że 

przecież przez tyle lat w Polsce żyło tak wielu Żydów. Co więcej, znaki tej obecności 

nadal są widoczne, chociażby w przestrzeni, i chociaż w znacznie mniejszym już stopniu 

niż kiedyś, to Polska jest dla nich wciąż domem.  



161 

 

Przyglądając się chociażby programom nauczania, niewiele miejsca poświęca się 

tematyce Żydów. Liczyć możemy w tej kwestii na nauczycieli, którzy akurat interesują 

się tą tematyką i przemycają  dodatkowe informacje spoza programu, lub osoby, które 

organizują różnorakie wydarzenia związane z tą tematyką. Edukacja, to moim zdaniem, 

kluczowy obszar, który pod tym względem jest bardzo zaniedbany. Zadaniem centrum 

byłoby również prowadzenie działalności edukacyjnej/poszerzanie oferty edukacyjnej. 

Jak już wspominałam, według Aleidy Assmann pamięć magazynująca i 

funkcjonalna to dwa wymiary pamięci kulturowej. Pierwsza, jak sama nazwa wskazuje, 

jest magazynem tego, co nie mieści się z jakiegoś powodu w pamięci funkcjonalnej, czyli 

żywej i aktualnej358. Z pamięcią magazynującą mamy pewien kłopot, bo wraz z rozwojem 

technologii znajduje się  w niej  bardzo dużo informacji. Nowe technologie pozwalają na 

gromadzenie właściwie nieograniczonej ilości danych. Pamięć o Żydach,  materiały, 

które dotyczą społeczności żydowskiej, najczęściej znajdują się  w magazynie w bardziej 

tradycyjnej formie. W sensie dosłownym źródła zdeponowane są w archiwach, 

bibliotekach, muzeach, czyli w swego rodzaju  magazynach.  Informacje zatem , ale z 

rzadka się po nie sięga, jeszcze rzadziej  się je  wydobywa „na światło dzienne”. 

Informacje są rozproszone w wielu magazynach. Ciężko zatem oczekiwać, aby przeciętna 

osoba sama je odszukała . To powoduje ciągły deficyt informacji. Tkwią w magazynach, 

ale w większości nie wróciły do pamięci funkcjonalnej. 

W niniejszej pracy wielokrotnie wskazywałam na braki w informacjach w 

zakresie wiedzy o życiu Żydów na terenie Wielkopolski, więc naturalna wydaje się być 

potrzeba ich uzupełnienia. Celem centrum wedle moich wyobrażeń, byłoby gromadzenie 

materiałów dotyczących Żydów – różnorodnych źródeł i literatury, opracowywanie ich, 

oraz udostępnianie. tych materiałów na potrzeby edukacyjne i inne. Centrum 

zajmowałoby się również promowaniem zdobytej  wiedzy oraz  współpracowałby z 

lokalnymi aktywistami i innymi instytucjami o podobnym charakterze. 

Centrum byłoby jednostką międzywydziałową, która z założenia byłaby 

interdyscyplinarna. Poszczególne działy (badawczy, edukacyjny, wizualny, 

administracyjny, pozyskiwania źródeł), a w efekcie podejmowane projekty, będą 

wymagały kompetencji i wiedzy z wielu różnych dziedzin. Oczywistym wyborem na 

 
358 A. Assmann, „O medialnej historii pamięci kulturowej”, w: Między historią, a pamięcią. Antologia, 

Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa, 2013, str. 144. 



162 

 

współpracowników zdają się być historycy, archiwiści, antropolodzy, literaturoznawcy 

hebraiści, psycholodzy, pedagodzy, socjolodzy, archeolodzy, filozofowie, historycy 

sztuki czy judaiści. Celem centrum byłoby zatem gromadzenie i upowszechnianie źródeł. 

Ponadto, prowadzenie badań z zakresu problematyki żydowskiej oraz działań 

edukacyjnych. Istotnym elementem działalności centrum byłaby współpraca ze 

społecznikami, którzy na co dzień działają z lokalnymi społecznościami, 

upowszechniając historię czy kulturę Żydów. Mają bezpośredni kontakt z osobami, do 

których kierowane byłyby działania.    

2. Ośrodek Badań nad Historią i Kulturą Żydów z Południowej 

Wielkopolski 

Jak już zaznaczyłam na początku tego rozdziału, jest to pewien hipotetyczny 

model który pewnie nieprędko, jeśli w ogóle, zostanie zrealizowany. Do którego – w 

mojej opinii - warto wszakże dążyć, aby osiągnąć satysfakcjonujące efekty w zakresie 

badań nad problematyką żydowską. Prace nad powstaniem takiej instytucji, to na pewno 

lata pracy i przygotowań. Istnieje, w mojej opinii, alternatywne rozwiązanie. A 

mianowicie rozwój istniejącego już, na terenie województwa Ośrodka Badań nad Historią 

i Kulturą Żydów z Południowej Wielkopolski w Ostrowie Wielkopolskim afiliowanego 

przy Instytucie Studiów Klasycznych, Śródziemnomorskich i Orientalnych, 

Uniwersytetu Wrocławskiego. 

Informacje o społeczności żydowskiej w poszczególnych miastach Wielkopolski 

są generalnie dostępne. Problemem polega jednak na tym, że, jak już wcześniej 

podkreślałam są one rozproszone i mało kto wie gdzie ich szukać. O ile od naukowców 

czy osób, które zajmują się tematyką żydowską, należałoby oczekiwać, że będą 

wiedziały, gdzie znajdują się odpowiednie źródła, o tyle od przeciętnych członków 

społeczeństwa nie powinno się tego wymagać. Pozornie więc dostęp do informacji jest, 

natomiast nie każdy do nich dociera. W mojej opinii, ośrodek mógłby być odpowiedzią 

na problem. Mógłby gromadzić i porządkować źródła, tak by inni nie musieli przedzierać 

się przez gąszcz rozproszonych informacji. To moim zdaniem najbardziej skuteczny 

sposób, aby przenosić sukcesywnie wiedzę z magazynów do pamięci funkcjonalnej.  

Opierając się na moich kilkuletnich już kontaktach z Ośrodkiem, proponuję kilka 

rozwiązań, które w moim przekonaniu, mogą usprawnić, ale przede wszystkim 

rozszerzyć jego działania: 



163 

 

1. Ośrodek swym zakresem terytorialnym obejmuje południową Wielkopolskę, oznacza 

to, że wiele miast nie leży w obrębie działań. To ważne, aby docelowo zwiększyć 

obszar zainteresowań Ośrodka. Tak długo jak nie powstanie jednostka, która 

zajmowałaby się całą Wielkopolską, doświadczenie Ośrodka byłoby niezwykle 

pomocne. 

2. Bardzo istotny, wydaje się, rozwój badań prowadzonych przez tę instytucję. Przede 

wszystkim, jeśli jest to ośrodek badawczy, afiliowany przy uniwersytecie, należałoby 

się zastanowić, dlaczego tak mało naukowców, publikuje pod patronatem tej 

instytucji. Nie ma też długotrwałych projektów badawczych i nie pozyskuje się 

grantów. To ewidentnie działa na jego  niekorzyść. Żydzi z wielu miast w południowej 

Wielkopolsce wymagaliby rzetelnego opisania  i sięgnięcia po nowe źródła. Myślę, 

że to podstawy, na których powinien się skupić ośrodek. Powstanie monografii 

Żydów z Kępna, Raszkowa, Koźmina, Kalisza i wielu innych miast i miasteczek czy 

monografia wielkopolskich Żydów, znacznie mogłoby wzbogacić bibliografię 

wielkopolskich Żydów 

3. Rozszerzenie działań badawczych Ośrodka wymagałoby powiększenia samego 

zespołu, który teraz jest raczej skromny. Niewiele w nim naukowców, których 

doświadczenie i umiejętności mogłyby podnieść poziom zarówno publikacji jak i 

wsparcia dla okolicznych społeczników, którzy podejmują problematykę żydowską. 

4. Na terenie Ostrowa Wielkopolskiego znajdują się dwa lapidaria. Wzorem 

koźmińskiej inicjatywy, należałoby zinwentaryzować macewy, które się  na nich 

znajdują. Zdaję sobie sprawę, że więcej możemy na nich znaleźć fragmentów 

nagrobków, natomiast przynajmniej część udałoby się opisać. Dodatkowo można by 

sporządzić listę Żydów pochowanych w tym mieście. Wiązałoby się to z pozyskaniem 

i opracowaniem dokumentów ostrowskiej gminy żydowskiej. Byłby to kolejny krok 

w uzupełnieniu historii miasta.  

5. Odkąd synagoga w Ostrowie Wielkopolskim została zrewitalizowana (2011 rok), w 

jej wnętrzu nie ma dostępnych chociażby ulotek, które informowałyby o tym, co to 

za budynek, komu służył przed wojną. Plany, aby przygotować taką pomoc dla 

zwiedzających były, opracowano nawet materiały. Natomiast wciąż nie są dostępne, 

chociażby dla turystów. Osoby, które pracują w synagodze na własną rękę poszukują 

informacji, aby cokolwiek móc powiedzieć na temat miejsca. 

6. Wspominałam już w tej pracy o konferencjach organizowanych przez ostrowski 



164 

 

Ośrodek. To cenna inicjatywa, która, wzorem poznańskiej konferencji „Żydzi w 

Wielkopolsce w XX wieku. Historia i pamięć”, mogłaby otworzyć się również na 

społeczników. Charakter ostrowskiej konferencji jest dwojaki. Z jednej strony to 

wydarzenie ściśle naukowe, a z drugiej strony bierze  w nim udział bardzo wiele 

licealistów. Gdyby prelegentami byli również, społecznicy mogłoby to zwiększyć 

zainteresowanie młodzieży i pokazać problematykę żydowską z nieco bardziej 

przyziemnej strony. Takie wydarzenie byłoby okazją również do zaprezentowania 

szerszemu gronu odbiorców działania Ośrodka. Mógłby stać się bardziej znaczący w 

środowisku wielkopolskich aktywistów pamięci, ale również w środowisku 

naukowym 

7. Obecnie to Ostrowskie Centrum Kultury jest odpowiedzialne za Festiwal Mazel-Tov, 

który w ostatnich latach znacząco ograniczył swoje wydarzenia. Tego typu inicjatywa 

jest doskonałą okazją do upowszechniania wiedzy o Żydach oraz do przywracania o 

nich pamięci. Niefortunnie marnuje się jednak potencjał takiego wydarzenia. 

Festiwale są bowiem dobrą okazją do upowszechniania wiedzy, np. o losach 

ostrowskiej gminy żydowskiej. Ograniczanie się jedynie do zorganizowania 

koncertów czy jednorazowych warsztatów to wciąż za mało, by zainteresować 

lokalną społeczność ostrowskimi Żydami. Działania festiwalowe powinny być 

dłuższe niż jeden czy dwa dni i obejmować swoim zakresem wiele grup wiekowych 

i wiele form działania. 

8. Działania Ośrodka są skoncentrowane na konkretnym obszarze, wyróżnia się przede 

wszystkim Ostrów Wielkopolski, Odolanów, Raszków, Ostrzeszów i Kępno. Wiem, 

z rozmowy z Jarosławem Biernaczykiem – członkiem Ośrodka, że zakres 

zainteresowań jest szerszy i czasami działania obejmują więcej miast. Natomiast 

wciąż niewiele można znaleźć informacji  na temat wielu z nich. Problem stanowi 

również brak dokładnych informacji, co i gdzie właściwie udało się zdziałać. 

Proponuję stworzenie dokładnej interaktywnej mapy, wszystkich miejscowości na 

terenie południowej (przynajmniej na początku) Wielkopolski, w których znajdują się 

ślady żydowskiej przeszłości. Dodatkowo tych, w których próżno szukać znaków 

obecności Żydów, ale wiadomo, że kiedyś istniały. Nawet jeżeli można znaleźć 

informacje, o tym, że w danym miejscu coś jest/było, to nie zawsze są poprawnie 

oznaczone lub wcale nie można się do nich dostać. Mapa pomogłaby zebrać w jednym 

miejscu dostępne, koniecznie aktualizowane, dane. Pomogłoby to również udostępnić 



165 

 

zbierane przez lata materiały Ośrodka. 

9. Bardzo ważnym elementem działalności tego typu Ośrodków powinno być 

upowszechnianie wiedzy. Warto byłoby więc zbierać dokonania ośrodka oraz 

opublikować w sieci, na specjalnie do tego przeznaczonym portalu to, co już udało 

się odszukać, dowiedzieć, pozyskać. Ten punkt jest ściśle związany z poprzednim. 

Zarówno jeden jak i drugi pomysł mogłyby się ze sobą łączyć. 

10. Zainteresowanie młodszego pokolenia badaczy problematyką wielkopolskich Żydów, 

wydaje mi się kluczowe. Ostrowski Ośrodek mógłby proponować praktyki dla 

studentów lub warsztaty badawcze i zachęcać do poruszania tej tematyki w swoich 

rozważaniach. To okazja do pozyskania nowej perspektywy w działaniach. Niemal 

od początku członkowie zespołu to właściwie te same osoby. Nowe osoby mogłyby 

również rozwijać ofertę edukacyjną Ośrodka. 

11. Wielokrotnie w tej pracy podkreślałam rolę edukacji z zakresu problematyki 

żydowskiej. Pewna oferta zajęć, które może przeprowadzić Ośrodek już istnieje. 

Natomiast w moim przekonaniu istotne jest, aby nadać im regularności. Regularność 

jest wskazana z kilku względów. Ogrom historii Żydów nie pozwala poprzestać na 

jednych zajęciach. Proponuję zatem stworzenie rozbudowanej oferty dla szkół. 

Placówki mogłyby przystępować do projektu, który zakładałby udział w minimum 2-

3 zajęciach na semestr.  W ramach ukoronowania pracy w projekcie można by 

przyznawać uczestnikom czy szkołom certyfikaty uczestnictwa. Szkoły mogłyby na 

tym skorzystać, nie tylko jeśli chodzi o zdobycie wiedzy, ale również potraktować to 

jako innowacje w prowadzeniu zajęć. 

3. Scenariusze 

Planując działania tego centrum i zastanawiając się nad rozwojem Ośrodka Badań 

nad Historią i Kulturą Żydów w Południowej Wielkopolsce, zależało mi na uwypukleniu 

funkcji edukacyjnej. Poniżej przedstawiam scenariusze, które mają stanowić główną oś 

edukacyjnych działań obu tych instytucji. Z tych scenariuszy mógłby skorzystać każdy 

nauczyciel czy edukator zainteresowany tematyką żydowską w ogóle, a tematyką Żydów 

wielkopolskich w szczególności. Mogłyby one zostać wykorzystane w całości lub we 

fragmentach, zgodnie z  potrzebami grupy, dla której zajęcia byłyby prowadzone. Przy 

wyborze danego tematu powinno się brać pod uwagę możliwości realizacji konkretnego 

tematu na danym terenie, wykorzystując jego możliwości, na przykład znajdujący się 



166 

 

cmentarz żydowski, synagogę, informacje w regionalnym muzeum itp. Docelowo, 

zarówno centrum jak i ostrowski ośrodek, mogłyby prowadzić zajęcia według tych 

scenariuszy. 

Jak już wspomniałam poszczególne scenariusze można będzie wykorzystać w 

zależności od potrzeb. Ale również będzie można wybrać konkretny cykl. W miarę 

możliwości osadzone w tej rzeczywistości regionalnej. Poniżej proponuję dwie ścieżki, 

podstawową, która będzie zakładała ogólne wprowadzenie w tematykę żydowską. Druga 

zaś będzie kontynuacją pierwszej lub będzie przeznaczona dla osób, których wiedza  na 

temat społeczności żydowskiej w Wielkopolsce jest bardziej zaawansowana. 

Cykl podstawowy zakłada realizację 6 zajęć, które wprowadzą uczestników w 

żydowski świat. 

Scenariusz nr 1 

Temat Skąd ta Synagoga? 

Grupa wiekowa Klasy IV-VIII oraz uczniowie szkół ponadpodstawowych 

Czas 90 minut (czas może zmieniać się w zależności od 

liczebności grupy). 

Cel Zapoznanie uczniów z podstawowymi pojęciami 

związanymi z historią i kulturą Żydów, zwłaszcza w mieście, 

w którym zlokalizowana jest dana szkoła. 

Miejsce Budynek, w którym niegdyś mieściła się synagoga (jeżeli 

jest do niego dostęp) lub sala lekcyjna. 

Proponowany 

przedmiot 

Historia, godzina wychowawcza 

Metody i formy pracy Praca z mapą, praca w grupach, prezentacja, praca z tekstem, 

dyskusja, gra dydaktyczna. 

Potrzebne materiały Brystole/szary papier, pisaki, książki zaproponowane w 

bibliografii, mapa/plan miasta, komputery z dostępem do 

Internetu (opcjonalnie). 

Przebieg 1. Przywitanie i wprowadzenie w tematykę 

zajęć.  

2. Ćwiczenie nr 1 – mapa – uczestnicy zajęć 



167 

 

zostaną poproszeni o narysowanie mapy/planu drogi dotarcia 

z domu do szkoły (czy też z miejsca, w którym odbywają się 

zajęcia).  Ich zadaniem jest wskazanie na przestrzenie i 

miejsca, które są dla nich istotne, prowadzącemu pozwoli 

również określić to czy uczestnicy zajęć rozpoznają 

jakiekolwiek przestrzenie związane z Żydami w swojej 

miejscowości. 

3. Prezentacja i uzupełnianie map – ćwiczenie 2 

– uczestnicy zaprezentują efekty swoich prac, krótko 

opowiadając o swoich mapach i zaznaczonych na niech 

miejscach. Następnie prowadzący pokaże mapę/plan miasta, 

na której uczestnicy wspólnie będą mogli nanieść, 

najważniejsze i najbardziej charakterystyczne miejsca dla 

danego miasta/wsi. 

4. Ćwiczenie nr 3 – Żydzi – Na tablicy zostaje 

zapisany wyraz „ŻYDZI”. Uczestnicy zostaną poproszeni o 

podanie skojarzeń, jakie mają z zapisanym hasłem. Celem 

tego zadania jest sprawdzenie czy uczestnicy mają 

jakiekolwiek skojarzenia z Żydami. Pozwoli to m.in. określić 

prowadzącemu poziom wiedzy grupy. 

5. Ćwiczenie nr 4 – opowiadanie – prowadzący 

opowie o Żydach, o tym skąd przybyli do Polski, 

scharakteryzuje podstawowe pojęcia związane z kulturą i 

religią. Materiały dla prowadzącego zajęcia - załącznik nr 1. 

6. Ćwiczenie nr 5 – pojęcia - uczniowie zostaną 

podzieli na grupy/pary (w zależności o ilości uczestników), 

w których będą opracowywali pojęcia. Uczestnicy będą 

mieli do dyspozycji materiały plastyczne takie, by mogli 

lepiej zaprezentować pojęcia reszcie grupy.  Informacje będą 

czerpać w zależności od możliwości, z książek i z Internetu. 

Lista pojęć, które można wybrać i przydzielić grupom 

dostępna jest w załączniku nr 2. 

7. Prezentacja ćwiczenia – uczestnicy dzielą się 



168 

 

wynikami swojej pracy w taki sposób, by każdy mógł 

zapoznać się ze wszystkimi pojęciami. W celu utrwalenia 

znajomości pojęć i sprawdzenia pozyskanej wiedzy można 

skorzystać z gry dydaktycznej umieszczonej w załączniku nr 

3. 

8. Ćwiczenie nr 6 – współczesne ślady – 

zapoznawszy się z ze wszystkimi pojęciami oraz 

wysłuchaniu prezentacji prowadzącego uczestnicy powrócą 

do mapy. Skonfrontują to czego się dowiedzieli i spróbują 

zaznaczyć na swoich mapach miejsca związane z Żydami.  

9. Ćwiczenie nr 7 – uzupełnienie – uczestnicy 

powrócą do dużej mapy, która uzupełniali wspólnie i 

przyjrzą się jej pod kontem tego czy wcześniej udało im się 

wskazać na jakieś miejsca związane z Żydami. W miarę 

możliwości uzupełnią ją o te miejsca, a jeśli będzie taka 

potrzeba prowadzący je wskaże. Istotne jest, aby osadzić 

społeczność żydowską, jej istnienie w przestrzeni, którą jest 

bliska uczestnikom zajęć. 

10. Podsumowanie – poza krótkim omówieniem 

zajęć warto poruszyć, w zależności od efektów pracy, to 

dlaczego niektóre miejsca związane z Żydami nie zostały 

rozpoznane a także skąd uczestnicy wiedzieli, że te, na które 

wskazali są związane z Żydami.  

Bibliografia A. Unterman, Encyklopedia tradycji i legend żydowskich, 

Książka i Wiedza, Warszawa 1994. Hasła: Aron ha-Kodesz 

str. 30, Aszkenazyjczycy str. 33, Cheder str. 58, Cicit str. 64, 

Cmentarz str. 64, Diaspora str. 72, Jesziwa str. 128-129, 

Jidysz str. 130, Kitel str. 146, Koszer str. 150, Magen Dawid 

str. 166, Menora str. 176, Mezuza str. 178, Mykwa str. 193, 

Pejsy 210-211, Parochet str. 210, Przykazania , 613 str. 223, 

Rabin str. 227, Sefardyjczycy str. 246, Synagoga str. 259-

260, Szabes goj str. 262, Sztetł str. 272, Szuł str. 274, 

Świątynia str. 278, Talit str. 282, Talmud str. 282, Tefilin str. 



169 

 

285, Tora str. 288, Ubiór str. 290-291, Żyd str. 305. 

P. Smoleński. „Balagan, alfabet izraelski”, Wydawnictwo 

Czarne, Wołowiec 2021. Hasła: Diaspora str. 52-55, Kipa str. 

135-138, Tora str. 228-229, Talmud str. 229-230. 

 

Załącznik nr 1 – Opowieść o Żydach – fragment historyczny pochodzący z niniejszej 

rozprawy doktorskiej. Nie chcę powielać treści, dlatego nie umieszczę go ponownie w 

tym miejscu, a na prezentacji umieściłam jedynie hasła. Prowadzący ma prawo wybrać 

jakie treści poruszy, jakie  pominie, a jakie  rozbuduje. Jest to zatem jedynie propozycja 

i wzór, którym mogą się posłużyć. 



170 

 

 

Załącznik nr 2 – pojęcia: 

Synagoga, mykwa, cmentarz żydowski, cheder, jesziwa, Tora, Talmud, menora, rabin, 

jad, mezuza, aron ha-kodesz, bima, parochet, Sefardyjczycy, Aszenazyjczycy, Gwiazda 

Dawida, ubiór żydowski, kipa, cicit, tefilin, talit, diaspora. 

*Alternatywa dla młodszych klas, w zamian opisywania pojęć gra w memory. Lub gra 

jako utrwalenie znajomości tychże pojęć. Pierwsza wersja to po prostu dobranie 

obrazków w pary, przy okazji, gdy uczestnicy będą odszukiwać par, prowadzący 



171 

 

opowiada co znajduje się na obrazkach. Druga wersja, nieco trudniejsza, to dobranie 

obrazka do karty z jego nazwą.  

Załącznik nr 3 

Gra memory – utrwalenie znajomości pojęć 



172 

 



173 

 



174 

 

 

 



175 

 

Scenariusz 2 

Temat Kalendarz 

Grupa wiekowa Klasy IV-VIII oraz uczniowie szkół ponadpodstawowych 

Czas  135 minut 

Cel Celem zajęć będzie zapoznanie z kalendarzem żydowskim 

oraz świętami, które obchodzą Żydzi 

Miejsce Grupa spotyka się we wcześniej przygotowanej przestrzeni 

nawiązującej do tematyki zajęć tj. w świątecznym szałasie. 

Zajęcia można przeprowadzić również w zwykłej sali 

lekcyjnej. 

Proponowany 

przedmiot 

Historia 

Metody pracy Praca w grupach, pokaz, opowiadanie. 

Potrzebne materiały Szałas (jeśli zajęcia będą się w nim odbywać), przedmioty 

związane ze świętami żydowskimi lub zdjęcia, które będą je 

przedstawiać, drejdel, kolorowe kartki, chała lub inna 

potrawa (w zależności od możliwości prowadzących można 

modyfikować to co zostanie przygotowane dla uczestników). 

Przebieg 1. Przywitanie i wprowadzenie w tematykę 

zajęć 

2. Ćwiczenie nr 1 – kalendarz księżycowo-

słoneczny – prowadzący prezentuje uczestnikom czym jest 

kalendarz księżycowo słoneczny. Załącznik nr 1. 

3. Ćwiczenie nr 2 – miesiące żydowskie – każdy 

z uczestników otrzymuje rozsypankę. Po jednej stronie 

wypisane są miesiące żydowskie, w przypadkowej 

kolejności, a drugiej miesiące znane uczestnikom. Ich 

zdaniem jest dopasowanie miesięcy, tak aby mogli je 

umiejscowić w czasie. Załącznik nr 2. 

4. Prezentacja ćwiczenia, wskazanie 

poprawnych odpowiedzi na wcześniej przygotowanej 

planszy z kalendarzem żydowskim (załącznik nr 3) 



176 

 

5. Jeżeli zajęcia będą odbywać się w namiocie, 

to uczniowie dowiedzą się, dlaczego znajdują się w takiej 

przestrzeni. Dowiedzą się również, że tradycyjnie namioty 

czy szałasy budowane są podczas święta Sukot. 

6. Zapoznanie z przedmiotami znajdującymi się 

w przestrzeni warsztatowej (jeżeli nie ma możliwości 

pozyskania przedmiotów, to można je zastąpić np. 

zdjęciami). Prowadzący, we wcześniej przygotowanej 

przestrzeni, w której będą znajdowały się przedmioty 

związane z poszczególnymi świętami, zachęci by uczestnicy 

przyjrzeli się im. Następnie, w zależności od podjętej przez 

prowadzącego decyzji rozpocznie opowieść o świętach. 

Prowadzący może zdecydować od jakiego święta 

rozpocznie. W przypadku zajęć prowadzonych w 

zainscenizowanym szałasie, zasadne jest rozpoczęcie od 

omawiania święta Sukot. Można rozpocząć od święta, które 

wypada najbliżej momentu, w którym odbywają się zajęcia 

lub po prostu pozwolić zadecydować uczestnikom, np. 

pozwalając im wybrać jakiś przedmiot. (załącznik nr 4) 

7. Podsumowanie zajęć 

Bibliografia J. Żyndul, Kim są Żydzi?, w: „Pamięć, Historia Żydów 

Polskich przed, w czasie, i po Zagładzie”, pod. red. F. Tycha, 

Fundacja Shalom, Warszawa, 2004, str. 12-16. 

A. Unterman, Encyklopedia tradycji i legend żydowskich, 

Książka i Wiedza, Warszawa 1994. Hasła: Chała str. 53-54, 

Chanuka str. 55-56, Charoset str. 56, Czulent str. 68, Etrog 

str.89, Hagada str. 106, Jom Kipur str. 131-132, Lulaw str. 

161, Miód str. 182, Seder str. 245-246, Pesach str. 212, Purim 

str. 225-226, Purim szpil str.  226, Rosz ha-Szana str.  235, 

Suka str. 256-257, Sukot str. 257-258, Szabat str. 261-262, 

Szawuot str. 266, Szofar str. 272, Świece szabatowe str. 278-

279, Święta pielgrzymie str. 279, Święta plonów str. 280. 

P. Smoleński. „Balagan, alfabet izraelski”, Wydawnictwo 



177 

 

Czarne, Wołowiec 2021. Hasła: Cymes str. 41-42, Gefilte 

fisz str. 80-84, Koszerność str. 122-125, Szabat str. 222-223. 

*W załącznikach nie dodaję map ze względu na to, że musiałabym dodać mapę niemal 

każdej miejscowości w Wielkopolsce. Mapy dodawane będą na bieżąco wtedy, kiedy 

zajęcia będą przeprowadzone. Dokładnie tak samo będzie z lokalnymi historiami, które 

każdorazowo będą się zmieniać w zależności od miejsca prowadzenia zajęć. 

Załącznik nr 1 – Prezentacja kalendarza, wskazanie innych kalendarzy oraz grup, które z 

nich korzystają (słoneczne – np. gregoriański, juliański, aztecki, szwedzki, słowiański; 

księżycowe – np. starogrecki, rzymski, muzułmański; księżycowo-słoneczne – np. 

egipski, chiński, żydowski) 

Załącznik nr 2 – ćwiczenie nr 2 

 

 

 

 

 



178 

 

 

Załącznik nr 3 – kalendarz 

 

 



179 

 

 

Załącznik nr 4 

Przedmioty charakterystyczne dla obchodów poszczególnych świąt: 

Szabat Świece, świeczniki, besaminki (metalowe naczynka na zioła), chała, 

czulent 

Rosz ha-Szana Szofar, chleb, miód,  

Jom Kippur  

Sukot Namiot/szałas/suka, bukiety (splecione z gałązek palmy (lulaw), 

trzech gałązek mirtu (hadasa), dwóch gałązek wierzby (arawa) 

trzymanymi w prawej ręce i owocami cytronu (etrog)). 

Chanuka Chanukija, drejdl,  

Purim Uszy Hamana, przebrania 

Pesach Maca, talerz sederowy, słona woda, cykoria (chazeret), charoset, 

pietruszka (karpas), jajko (beitza), upieczona kość (zeroa), chrzan 

(maror), kielich 

Szawuot Kwiaty i inne rośliny, sernik 

 

Załącznik nr 5 – opis świąt 

• Sukot - Trwa siedem dni, rozpoczyna się 15 dnia miesiąca tiszri. Inaczej nazywa się 

je Świętem Szałasów, Namiotów lub Kuczki (warto wskazać na te różne nazwy ze 

względu na to, że ułatwi to zapamiętanie ważnych elementów święta).  Jest to jedno 

z najstarszych świąt żydowskich, należące do tzw. świąt pielgrzymich ze względu ma 

odbywające się podczas niego pielgrzymki do Świątyni (warto przypomnieć motyw 

świątyni z poprzednich zajęć). Wydarzenie upamiętnia czterdziestoletnią wędrówkę 

tuż po tym jak Żydzi uciekli z niewoli egipskiej. Schronienie na pustyni odnajdywali 

właśnie w szałasach, stąd podczas trwania święta buduje się szałasy, najczęściej na 

podwórku, w których spożywa się posiłki. Ważne, aby z szałasu widoczne było niebo. 

Niekiedy w domach żydowskich kuczki były zbudowane na stałe, dobudowane do 

domu (pokazać zdjęcia takich kuczek, jeśli to możliwe to z danego miasta, te które 

się zachowały lub takie na archiwalnych fotografiach).  

• Chanuka – przypada na 25 dnia miesiąca kislew. Upamiętnia wydarzenie, które miało 



180 

 

miejsce w II w. p.n.e., a mianowicie zwycięstwo Machabeuszy nad Seleucydami, 

którzy zbezcześcili Świątynię i chcieli zmusić Żydów do zmiany swojej religii. 

Machabeusze zwyciężyli, aby jednak mogli na powrót korzystać ze swojej Świątyni 

musieli ją oczyścić, rozpalając menorę (tutaj znowu można przypomnieć czym ona 

jest), niestety, znaleźli jedynie jedno naczynie z odrobiną oliwy potrzebnej do 

zapalenia. Mimo małej ilości oliwa paliła się osiem dni, co uznano za cud (stąd tyle 

dni obchodzi się to święto, a na pamiątkę tego wydarzenia każdego dnia rozpala się 

kolejną świecę); często chanukowe lampki wystawia się na widok publiczny , np. w 

oknach,),. Tradycyjnie podczas Chanuki spożywa się potrawy smażone, obdarowuje 

dzieci prezentami (czasami są to pieniądze, a czasami np. słodycze), dzieci grają  też 

w bączki, zwane drajdlami (uczestnicy będą mogli zagrać lub przynajmniej zobaczyć 

te bączki). 

• Purim – to jedno z najbarwniejszych świąt żydowskich, obchodzi się je 14. dnia 

miesiąca adar. Istotne podczas obchodów jest czytanie Księgi Estery, która uratowała 

Żydów przed zakusami Hamana, który chciał ich zgładzić podczas babilońskiej 

niewoli. W owe święto każdy powinien wspomóc potrzebujących, dać im jałmużnę, 

ale również obdarować kogoś, kogo się zna, jakąś potrawą. Potrawą, która cieszy się 

popularnością w tym czasie są tzw. uszy Hamana. Czasami to święto nazywane jest 

również karnawałem żydowskim, a to ze względu na to, że w tym czasie odgrywa się 

scenki rodzajowe, przebiera się i generalnie zasady dotyczące strojów, są wtedy 

luźniejsze. 

• Pesach – 14. dzień miesiąca nissan rozpoczynają się obchody Pesach, które 

upamiętniają ucieczkę Żydów z Egiptu. Jest to jedno z trzech – obok Szawuot i Sukot 

– świąt z najdłuższą tradycją. Trwa 8 dni i w tym czasie kategorycznie zabrania się 

jedzenia chleba pieczonego na zakwasie. To czas, w którym je się szczególnie macę, 

która przypomina, że Żydzi, gdy uciekali z Egiptu, nie mieli czasu na pieczenie 

tradycyjnego chleba. Jednym z bardziej uroczystych momentów tego święta jest  

wieczerza sederowa odbywająca się już pierwszego wieczoru obchodów. Bardzo 

istotne są tutaj spożywane potrawy; żadna nie jest przypadkowa: słona woda 

symbolizująca łzy, cykoria symbolizująca surowe warunki niewoli (chazeret), 

charoset, czyli słodka pasta z owoców i orzechów symbolizująca zaprawę murarską 

lub glinę, z której w niewoli korzystali Izraelici, pietruszka lub inne zioła, które są 

gorzkie mające symbolizować gorycz niewoli (karpas), jajko symbolizujące żałobę 



181 

 

po zburzeniu świątyni (beitza), upieczona kość baranka, który symbolizuje Baranka 

Paschalnego składanego w ofierze za czasów istnienia Świątyni (zeroa) oraz chrzan, 

który jest symbolem cierpienia doznanego podczas niewoli (maror). Ważnym 

elementem kolacji jest również wino, którego zgodnie z tradycją każdy powinien 

wypić cztery kielichy na znak upamiętnienia czterech obietnic, które Bóg złożył; 

nalewa się również dodatkowy kielich, który ma symbolizować krew baranka. 

• Szawuot – trzecie święto należącące do tych najstarszych świąt żydowskich, przypada 

na 6. dzień miesiąca siwan. Zwane jest czasami również Świętem Tygodni. 

Upamiętnia się nim dar od Boga, jakim była Tora otrzymana przez Mojżesza na górze 

Synaj. To jednocześnie święto plonów, dzięki czemu zaczęto wtedy przystrajać domy 

i synagogi kwiatami i innymi roślinami. 

• Rosz ha-szana – przypada na początek miesiąca tiszri i jest to żydowski Nowy Rok. 

Charakterystyczne jest wówczas dęcie w szofar, czyli barani róg, dlatego też to święto 

czasem nazywa się w Polsce Świętem Trąbek (jako ciekawostkę warto pokazać tutaj 

obraz Aleksandra Gierymskiego z 1880 roku „Święto Trąbek”). Jest to święto, które 

ma pomóc nam w pokucie i uzyskaniu przebaczenia od osób, których skrzywdziliśmy. 

• Jom Kipur – Dzień Pojednania lub Sądny Dzień, przypadający na 10. dzień miesiąca 

tiszri, stanowiący centralne święto okresu pokuty, nie można w ten dzień  

przyjmować pokarmów i napojów, skupiając swoją uwagę na wyznaniu grzechów 

oraz modlitwie za zmarłych. Tradycyjnie ubiera się wtedy na biało oraz składa 

życzenia innym, aby zapisano ich w Księdze Życia. 10. tisziri, Bóg ofiarował 

Izraelitom ponownie Tablice Dekalogu, jako znak wybaczenia tego, że zbudowali 

złotego cielca.  

• Szabat – trwający od piątku tuż przed zmierzchem aż do zachodu słońca w sobotę, 

jest jednym z bardziej znaczących świąt, ponieważ wyznacza tygodniowy rytm życia. 

W tym czasie nie należy pracować oraz trzeba się powstrzymać od wykonywania 

pewnych czynności,  np. od rozpalania ognia. To dzień, który Bóg poświęcił na 

odpoczynek po stworzeniu świata. Szabas rozpoczyna rozpalenie przez kobietę świec 

szabasowych, śpiewa się też pieśni. Istotne jest również spożycie specjalnych potraw, 

m.in. chały oraz czulentu, które przygotowywane są wcześniej. Mówi się, że podczas 

szabasu w człowieka wstępuje dodatkowa dusza oraz że cała przyroda odpoczywa. 

 

 



182 

 

 

Scenariusz 3 

Temat Cmentarze żydowskie 

Grupa wiekowa Klasy IV-VIII oraz uczniowie szkół ponadpodstawowych 

Czas  90 minut 

Cel Zapoznanie z symboliką cmentarzy żydowskich oraz 

pogrzebową obrzędowością. 

Miejsce Cmentarz żydowski (jeśli to możliwe, rekomenduję cmentarz w 

Koźminie Wielkopolskim, ponieważ zachowało się tam sporo 

macew). 

Proponowany 

przedmiot 

Religia, technika 

Metody pracy Spacer, obserwacja, wywiad 

Potrzebne 

materiały 

Jeżeli zajęcia odbywają się na cmentarzu to potrzebne będą 

fotografie symboli umieszczonych na macewach, których nie 

odnajdzie się na tym konkretnym cmentarzu. Jeżeli natomiast 

zajęcia będą się odbywać w sali lekcyjnej, to zdjęcia nagrobków 

i symboli. 

Przebieg 1. Przywitanie i wprowadzenie w tematykę. 

2. Ćwiczenie nr 1 – obserwacja – Jeśli możliwości 

prowadzącego pozwolą i zajęcia odbędą się na cmentarzu 

żydowskim po krótkim wprowadzeniu uczestnicy otrzymają czas 

na rozpoznanie przestrzeni, w której się znajdują. 

3. Gdy uczniowie zbiorą się po obserwacji 

cmentarza nastąpi czas na ich pytania i spostrzeżenia dotyczące 

nekropoli. Prowadzący może zadawać pytania pomocnicze o to, 

co udało się zaobserwować uczestnikom, co ich zainteresowało 

itp. Pytania można zapisać, aby móc wrócić do nich w trakcie 

zajęć. 



183 

 

4. Ćwiczenie nr 2 – opowieść o zwyczajach 

pogrzebowych Żydów – prowadzący rozpoczyna opowieść o 

zwyczajach, jeśli zajęcia odbywają się na cmentarzu opowiada 

na podstawie tego, co uczestnicy mogą zaobserwować, ale 

również poruszając ewentualne brakujące treści. Jeśli natomiast 

nie ma możliwości przeprowadzenia zajęć na terenie cmentarza 

to prowadzący może posiłkować się prezentacją by przedstawić 

nekropolię uczestnikom. 

5. Uczestnicy wracają do rozglądania się po  

nekropolii w celu ponownej i już bardziej świadomej obserwacji 

macew i umieszczonych na nich symboli.  

6. Prowadzący powraca do pytań, które pojawiły się 

na początku zajęć, wyjaśniając nurtujące kwestie, uzupełniając je 

o odpowiedzi na ewentualne pytania, które pojawiły się po 

drugiej obserwacji. 

7. Podsumowanie. 

Bibliografia A. Unterman, Encyklopedia tradycji i legend żydowskich, 

Książka i Wiedza, Warszawa 1994. Hasła: Chewra Kadisza str. 

60, Cmentarz str. 64-65, Hakafot str. 106, Nagrobek str. 196. A. 

Żbikowski „Żydzi”, Wydawnictwo Dolnośląskie, Wrocław 2014, 

str. 145-147. https://jewishwlkp.pl/, 

https://forumzydowpolskichonline.org/2020/02/19/symbolika-

nagrobkow-zydowskich/ 

 

Scenariusz 4 

 

Temat Zajęcia językowe – hebrajski 

Grupa wiekowa Klasy IV-VIII oraz uczniowie szkół ponadpodstawowych 

Czas  45 minut 

Cel Zapoznanie z podstawami języka hebrajskiego 



184 

 

Miejsce Sala lekcyjna 

Proponowany 

przedmiot 

Dowolny  

Metody pracy Pokaz, ćwiczenia przedmiotowe. 

Potrzebne materiały Plansza z alfabetem hebrajskim, materiały do nauki dla 

uczestników.  

Przebieg 1. Powitanie i wprowadzenie w tematykę zajęć. 

Zadanie pytań: 

- Czy znacie inne alfabety niż alfabet polski? 

- Czym różnią się te alfabety? 

2. Prowadzący opowiada krótką historię języka 

hebrajskiego.  

3. Przedstawienie alfabetu hebrajskiego - 

załącznik nr  

4. Przedstawienie podstawowych zasad języka 

hebrajskiego. 

5. Ćwiczenie nr 1 – przećwiczenie pisania liter, 

każdy z uczestników próbuje zapisać kilka hebrajskich liter. 

6. Ćwiczenie nr 2 – gra w zapisywanie słów – 

prowadzący dzieli grupę na mniejsze zespoły. Każdy z nich 

dostaje ciąg liter, które pierwsza osoba z grupy musi 

zapamiętać i przekazać kolejnej i tak aż do ostatniej osoby w 

grupie, która zapisuje hasło na tablicy. Grupa, która jako 

pierwsza zapisze prawidłowo ciąg liter na tablicy, zdobywa 

tytuł Mistrzów Hebrajskiego. 

7. Podsumowanie zajęć (jeżeli prowadzący ma 

możliwość może obdarować uczestników zajęć książką 

zaproponowaną w bibliografii, aby uczestnicy mogli 

kontynuować ćwiczenia językowe we własnym zakresie). 

*Analogicznie można przeprowadzić takie zajęcia z 

języka jidysz. 

Bibliografia „Alfabet hebrajski, Zeszyt ćwiczeń”, wydawnictwo Austeria, 



185 

 

2021. 

 

Załącznik nr 1  

Alfabet dostępny jest w darmowych materiałach przygotowanych przez Klub Hebrajski 

na ich stronie internetowej: https://www.klubhebrajski.pl/materialy-hebrajski/ 

Scenariusz 5 

 

Temat Antysemityzm 

Grupa wiekowa Uczniowie szkół ponadpodstawowych 

Czas  45 minut 

Cel Celem zajęć jest zapoznanie z trzema pojęciami: 

antysemityzm, negacjonizm i mowa nienawiści. 

Miejsce Sala lekcyjna 

Proponowany 

przedmiot 

Etyka, religia, historia 

Metody pracy Praca w grupach, dyskusja 

Potrzebne materiały Książki zaproponowane w bibliografii 

Przebieg 1. Przywitanie i wprowadzenie w tematykę zajęć 

(5 minut) 

2. Podział na grupy 

3. Ćwiczenie nr 1 – pojęcia – każdej z grup 

zostanie przydzielone jedno z trzech pojęć – antysemityzm, 

mowa nienawiści lub negacjonizm. Zadaniem każdej grupy 

będzie opracowanie danego pojęcia, tak by mogli je 

zaprezentować całej klasie. Ważne jest poinformowanie 

uczniów, by nie szukali oficjalnych definicji, ale spróbowali 

sami wypracować definicje. 

4. Prezentacja wyników pracy w grupach + 

dyskusja na temat zjawisk zaprezentowanych przez 

uczestników zajęć 

5. Prowadzący prezentuje definicje ze słownika 



186 

 

trzech zjawisk, które są przedmiotem zajęć, uczestnicy mogą 

porównać to co udało im się wypracować z oficjalnym 

przekazem, ocenić swoją pracę oraz oficjalny przekaz. 

Załącznik nr 1. 

6. Ćwiczenie nr 2 – działania przeciwdziałające – 

kiedy już uczniowie zapoznają się z definicjami i je omówią, 

przedyskutują wątpliwości i przemyślenia spróbują 

zaproponować działania, które można by podjąć, aby 

zapobiegać omawianym zjawiskom. (załącznik nr) 

7. Zaprezentowanie strony internetowej 

https://zglosantysemityzm.pl/ oraz 

https://uprzedzuprzedzenia.org/czym-mowa-nienawisci/ po to 

aby wskazać miejsca, gdzie można szukać ewentualnej 

pomocy lub zyskać więcej narzędzi do zrozumienia 

poruszanych problemów. 

8. Podsumowanie zajęć 

Bibliografia A. Cała „Żyd – wróg odwieczny? Antysemityzm w Polsce i 

jego źródła”, Wydawnictwo Nisza, Warszawa 2012, str. 15-44. 

J. Żyndul, Żydzi w Polsce przed 1939 r., w: „Pamięć, Historia 

Żydów Polskich przed, w czasie, i po Zagładzie”, pod. red. F. 

Tycha, Fundacja Shalom, Warszawa, 2004, str. 56-57. 

A. Unterman, Encyklopedia tradycji i legend żydowskich, 

Książka i Wiedza, Warszawa 1994. Hasła: Antysemityzm str. 

27-28. „Mowa nienawiści, mowa pogardy. Raport z badania 

przemocy werbalnej wobec grup mniejszościowych”, pod. 

red. P. Marton, Warszawa 2017, str. 11-30, str.153-158. 

https://www.wprost.pl/tygodnik/87311/banalizacja-zla.html, 

https://www.newsweek.pl/polska/smierc-na-

parkingu/9372p6m 

 

Załącznik nr 1 



187 

 

 

 

Scenariusz 6 

Temat Chała? Czulent? Może gefilte fisz? 

Grupa wiekowa Bez ograniczeń 

Czas  135 minut 



188 

 

Cel 1. Poznanie typowych i tradycyjnych potraw kuchni 

żydowskiej. 

2. Nauka gotowania potraw żydowskich. 

Miejsce Sala z dostępem do kuchni 

Proponowany 

przedmiot 

Technika 

Metody pracy Prezentacja, zajęcia praktyczne – gotowanie. 

Potrzebne materiały Produkty potrzebne do przygotowania wybranych potraw.  

Przebieg 1. Powitanie i wprowadzenie w tematykę zajęć. 

2. Prowadzący przedstawia potrawę, którą 

wspólnie z uczestnikami będą przygotowywać. (Przepisy 

znajdują się w książce zaproponowanej w bibliografii. 

Prowadzący może wybrać samodzielnie potrawę lub 

wcześniej zaproponować wybór uczestnikom. 

3. Gotowanie – wykonanie potraw według 

wcześniej omówionych przepisów. Uczniowie mogą 

przygotowywać potrawy w kilkuosobowych grupach. 

Wszyscy mogą przygotowywać tę samą potrawę lub różne 

(decyzja w tym obszarze należy do prowadzącego zajęcia).  

4. Wspólne ucztowanie, prowadzący opowiada 

również o potrawach, które zostały przygotowane oraz o 

kuchni żydowskiej ogólnie. Może skorzystać z historii 

zawartych w książce. 

5. Podsumowanie 

Bibliografia H. Merlak „Żydzi od kuchni. Opowieści wokół rodzinnego 

stołu.” Austeria, Kraków, Budapeszt, Syrakuzy, 2019. 

 

Cykl rozszerzony to realizacja 4 zajęć, które z założenia będą polegać na pewnych 

interpretacjach tematyki żydowskiej dokonywanych przez uczestników. 

Scenariusz 1 

Temat Komiks 

Grupa wiekowa Klasy IV-VIII oraz uczniowie szkół ponadpodstawowych 



189 

 

*istotne jest, aby realizować ten scenariusz, dopiero po tym 

jak uczestnicy wezmą udział w zajęciach „Skąd ta 

synagoga?”. 

Czas  45 minut (ewentualnie czas na pracę w domu i dodatkowy na 

późniejszą prezentację). 

Cel Stworzenie komiksów dotyczących lokalnych społeczności 

żydowskich. 

Miejsce Sala lekcyjna 

Proponowany 

przedmiot 

Plastyka, historia, język polski 

Metody pracy Praca w grupach, tworzenie komiksów. 

Potrzebne materiały Materiały plastyczne, komiksy 

Przebieg 1. Przywitanie i wprowadzenie w tematykę 

zajęć oraz zaprezentowanie techniki komiksu. 

2. Prowadzący zaprezentuje komiksy autorstwa 

Kischki, krótko opowie o czym są.  

3. Ćwiczenie nr 1 – Grupa zostaje podzielona na 

mniejsze, w których będą pracować nad komiksem. Istotne 

jest, aby grupy nie były zbyt liczne, by każdy miał okazje 

uczestniczyć w tym zadaniu. Każda z grup otrzymuje 

fragment wyżej wymienionych komiksów, który ma za 

zadanie przeczytać, a potem krótko o nim opowiedzieć 

pozostałym uczestnikom. Fragmenty pierwszego komiksu 

do opracowania (drugi komiks uczestnicy będą mieli do 

wglądu i będą mogli omówić jego treść w mniejszych 

grupach): 

• Grupa 1: Rozdział 1 „Niedomówienia” str. 9-

27. 

• Grupa 2: Rozdział 2 „Przykładna rodzina” str. 

30-53. 

• Grupa 3: Rozdział 3 „ Charly” str. 56-71. 

• Grupa 4: Rozdział 4 „Sam na świecie” str. 74-



190 

 

100. 

• Prowadzący/a: Epilog str. 104-108. 

4. Każda grupa zaprezentuje to co udało im się 

przeczytać, wskaże na najciekawsze elementy treści, ale 

również formy przedstawienia historii.  

5. Ćwiczenie nr 2 – tworzenie własnego 

komiksu. Grupa zostaje podzielona na mniejsze, prowadzący 

może zadecydować jak liczne będą grupy lub czy uczestnicy 

mogą pracować w pojedynkę. Na podstawie zdobytej 

wcześniej wiedzy (dlatego wskazane jest, aby te zajęcia były 

poprzedzone tymi dotyczącymi społeczności żydowskiej), 

informacji z komiksów, własnych przemyśleń i historii ma 

za zadanie stworzyć komiks, który będzie opowieścią z 

wątkiem żydowskim. Komiksy mogą mieć charakter 

informacyjny, zgłębiać tematykę symboli, zwyczajów i 

opowiadać o zwyczajach czy symbolach żydowskich, mogą 

być dokumentalne, mogą być fabularne, uwzględniać wątki 

autobiograficzne, opowiadać o faktycznych postać i o tych 

całkiem wymyślonych. Uczestnicy mają dowolność, a 

jedynym elementem, który ma się pojawić to w jakimś 

stopniu historia ma dotyczyć tematyki żydowskiej. W 

zależności od możliwości i decyzji prowadzącego, komiksy 

można stworzyć podczas jednych zajęć lub zdecydować się 

na pracę w domu i dać uczestnikom więcej czasu na 

przygotowanie komiksów. (załącznik nr 1) 

6. Prezentacja komiksów – wszyscy autorzy 

komiksów zaprezentują swoje prace reszcie grupy (jeśli 

prowadzący i uczestnicy uznają, że chcą, mogą 

zaprezentować komiksy innym, spoza grupy, opowiadając 

tym samym historie społeczności żydowskiej innym 

mieszkańcom miasta/wsi). 

7. Podsumowanie + dyskusja na temat 

komiksów 



191 

 

Bibliografia M. Kichka „Drugie pokolenie, czego nie powiedziałem 

mojemu ojcu”, Mocak, Kraków 2015. M. Kichka „Falafel na 

ostro”, Mocak, Kraków 2019. 

 

Załącznik nr 1 

 

Scenariusz 2 

Temat Żydzi we współczesnej Polsce 

Grupa wiekowa Klasy IV-VIII oraz uczniowie szkół ponadpodstawowych 

Czas  45 minut 

Cel Zdobycie podstawowych informacji o gminach żydowskich 

w Polsce. 

Miejsce Sala komputerowa – konieczny jest dostęp komputerów lub 

tabletów z dostępem do Internetu.  

Proponowany 

przedmiot 

Wiedza o społeczeństwie,  

Metody pracy Praca w grupach 

Potrzebne materiały Komputery z dostępem do Internetu, papier, mazaki 



192 

 

Przebieg 1. Powitanie i wprowadzenie w tematykę zajęć. 

Wskazanie, że w Polsce nadal funkcjonują i mają swoje 

siedziby gminy żydowskie i prowadzą różnorodne działania 

kulturalne, edukacyjne. 

2. Ćwiczenie nr 1 – Prowadzący dzieli uczniów 

na pięć grup. Każdej z nich zostaje przydzielona jedna z 

gmin żydowskich – warszawska, wrocławska, krakowska, 

katowicka i łódzka. Zadaniem każdej z grup będzie 

stworzenie wizytówki danej gminy żydowskiej. 

3. Prezentacja wizytówek gmin żydowskich 

działających na terenie Polski. 

4. Podsumowanie – istotne jest, aby 

podyskutować z uczestnikami o tym, czy jakieś informacje 

były znane im wcześniej, czy jakieś informacje ich 

zaskoczyły. 

Bibliografia Uczestnicy sami będą tworzyć bibliografię do zajęć podczas 

zadania 

 

Scenariusz 3 

Temat „Płuczki, poszukiwacze żydowskiego złota” 

Grupa wiekowa Uczniowie szkół ponadpodstawowych 

Czas  45 minut 

Cel Nauka dyskusji 

Miejsce Sala lekcyjna 

Proponowany 

przedmiot 

Etyka 

Metody pracy Dyskusja 

Potrzebne materiały Książka zaproponowana w bibliografii. 

Przebieg 1. Powitanie i wprowadzenie w tematykę zajęć. 

2. Prezentacja książki „Płuczki, poszukiwacze 

żydowskiego złota”. Prowadzący może rozpocząć od 

rozpoznania czy uczestnicy mają jakąkolwiek wiedzę na 



193 

 

tematy poruszane w książce, pozwoli to ustalić m.in. 

aktualny poziom zaznajomienia uczniów z tematem.   

3. Ćwiczenie nr 1 – Prowadzący rozdaje 

uczestnikom fragmenty książki, zaproponowane w 

bibliografii aby mogli się z nimi zapoznać. 

4. Ćwiczenie nr 2 – Po zapoznaniu się z 

fragmentami książki prowadzący/a proponuje temat 

dyskusji: „Jak można trzymać w dłoni, nad grobem kawałek 

metalu z ludzkiej szczęki i nie łączyć go z człowiekiem?” 

(fragment z książki). Chodzi o to, aby uczynić książkę 

punktem wyjścia do dyskusji na temat moralności, 

sprawiedliwości, dobra, zła czy sumienia. Jeśli prowadzący 

wraz z uczestnikami tak zdecydują, można zapisywać 

argumenty, które się pojawią, by łatwiej było dokonać 

podsumowania. 

5. Kiedy uczestnicy, uczestniczki oraz 

prowadzący/a uznają, że argumenty się wyczerpały 

następuje podsumowanie dyskusji. Może zrobić to 

prowadząca/y, ale również może zaproponować aby ktoś 

inny, z zebranych to zrobił. 

6. Zakończenie zajęć 

Bibliografia P.P. Reszka „Płuczki. Poszukiwanie żydowskiego złota”, 

Wydawnictwo Agora, Warszawa, 2019: str. 16-18, 26, 39-40, 

73, 79-80, 121-123, 140-143, 144-145, 149-155, 160, 174-

175, 177-179, 182-184, 184-187,190, 200-201, 212-213, 

214-215 (fotografie). 

 

Scenariusz 4 

Temat Muzeum 

Grupa wiekowa Klasy IV-VIII oraz uczniowie szkół ponadpodstawowych 

*istotne jest aby realizować ten scenariusz, dopiero po tym 

jak uczestnicy wezmą udział w zajęciach „Skąd ta 



194 

 

synagoga?” 

Czas  45 minut 

Cel Stworzenie projektów muzeum o tematyce żydowskiej. 

Miejsce Sala lekcyjna 

Proponowany 

przedmiot 

Historia, podstawy przedsiębiorczości 

Metody pracy Praca w grupach, kolaże, burza mózgów. 

Potrzebne materiały Papier, nożyczki, gazety 

Przebieg 1. Powitanie i wprowadzenie w tematykę zajęć 

2. Ćwiczenie nr 1 – czym jest muzeum – Prowadzący zapisuje 

to pytanie na tablicy, a uczestnicy zapisują swoje 

propozycje, prowadzący może podsuwać swoje propozycje, 

aby na początku zajęć uzyskać jak najszerszy horyzont, by 

uczestnicy zyskali możliwie dużo podpowiedzi do dalszej 

części zajęć. 

3. Ćwiczenie nr 2 – zadaniem uczestników będzie wybranie, 

spośród zapisanych propozycji tych, które będą się im 

wydawać najistotniejsze i najlepiej odpisujące muzeum. 

4. Ćwiczenie nr 3 – prowadzący dzieli grupę na mniejsze 

zespoły. Zadaniem każdego z nich będzie stworzenie 

projektu idealnego, według grupy zadaniowej, muzeum. 

Warunki, które musi spełniać muzeum to:  

• Musi dotyczyć tematyki żydowskiej 

• Uczestnicy muszą przedstawić jaki ma być cel powołania ich 

muzeów 

• Zaproponować programy, np. edukacyjny, badawczy itp. 

• Przedstawić pomysły na wystawy (stałe i czasowe) 

Poza tymi wytycznymi zespoły mają dowolność, zarówno w 

wyborze miejsca, jak i finansowania. Ogranicza ich jedynie 

wyobraźnia. Mogą jedynie spisać pomysły, ale również 

mogą stworzyć np. makiety lub kolaże przedstawiające ich 

pomysły. 



195 

 

5. Uczestnicy prezentują efekty swojej pracy 

6. Ćwiczenie nr 4 – Prowadzący rozpoczyna omówienie 

projektów, wspólnie z uczestnikami wskazuje na mocne 

strony muzeów oraz na aspekty, nad którymi można by 

popracować. Uczestnicy mogą również wymienić się 

pomysłami i udoskonalać wspólnie projekty. 

7. Podsumowanie – po omówieniu prac uczestników 

prowadzący prezentuje przykłady muzeów żydowskich z 

terenu Europy.  

Bibliografia D. Folga-Januszewska, Muzealnictwo, muzeologia, 

muzeografia, „Muzealnictwo” 2006 nr 47,  Ł. Dziedzic 

"Muzeum wyobraźni" André Malraux: idea i praxis, Studia 

Muzealno-Historyczne 5, 219-233, 2013. 

 

 Pozostałe scenariusze, które przygotowałam mogą oczywiście być dołączane do 

cykli, jeśli edukatorzy uznają to za stosowne lub jakaś grupa będzie chciała poświęcić 

tematyce żydowskiej więcej czasu. Jeśli natomiast ktoś nie chciałby się zagłębiać w 

historię i kulturę Żydów będzie mógł wybrać jeden ze scenariuszy. Takie, które wydają 

się mieć szczególny potencjał aby stanowić samodzielny byt to poza pierwszymi 

zajęciami „Skąd ta synagoga” przedstawiony wcześniej: 

Scenariusz 1 

Temat Wycinanki żydowskie 

Grupa wiekowa Klasy III-VIII oraz uczniowie szkół ponadpodstawowych 

Czas  45 minut 

Cel Zapoznanie uczestników i uczestniczek z tworzeniem wycinanki 

żydowskiej oraz poznanie tradycji z nią związanych. 

Miejsce Sala lekcyjna 

Proponowany przedmiot Technika, plastyka, historia. 

Metody pracy Wycinanki, prezentacja. 

Potrzebne materiały Papier, nożyczki 

Przebieg 1. Powitanie i wprowadzenie w tematykę zajęć. 



196 

 

2. Historia wycinanek żydowskich (załącznik nr). 

Zaprezentowanie przykładowych wycinanek przedstawionych w 

książce M. Krajewskiej... lub znalezionych na stronach 

internetowych.  

3. Ćwiczenie 1 – tworzenie własnej wycinanki. 

Uczestnicy mogą skorzystać z symboliki, którą poznali, mogą 

również dodać własne interpretacje proponując nowe wzory. 

Mogą oprzeć się na znanych im psalmach lub skorzystać z 

przygotowanych (znajdujących się w artykule Krajewskiej). 

Działania warsztatowe otwarte są także na ich świecką 

tematykę z zachowaniem jedynie techniki i zabawy 

inspirowanej tekstami kultury i judaistycznym dziedzictwem. 

Najważniejszym jest, aby poznali technikę i zainspirowali się 

symboliką. 

4. Prezentacja wycinanek – uczestnicy opowiadają o 

wykonanych przez siebie pracach oraz o swoich inspiracjach, 

interpretacjach i symbolice ich wytworu. 

5. Podsumowanie – jako podsumowanie prowadzący 

zadaje pytania:  

- Jakie możliwości wyrazu artystycznego dają 

wycinanki? 

- Jakie emocje towarzyszyły podczas wykonywania 

wycinanek? 

- Jakie historie można opowiedzieć wykorzystując 

technikę wycinanek? 

Bibliografia M. Krajewska Wycinanka żydowska. Obraz i słowo, tradycja i 

nie-tradycja, w: „Konteksty” nr. 3-4/2016, str. 391-399. 

  

Scenariusz 2 

Temat Zapożyczenia 

Grupa wiekowa Klasy VI-VIII oraz uczniowie szkół ponadpodstawowych 

Czas  45 minut 



197 

 

Cel Zapoznanie z zapożyczeniami z języka jidysz. 

Miejsce Sala lekcyjna 

Proponowany 

przedmiot 

Język polski 

Metody pracy Burza mózgów,  kalambury,  

Potrzebne materiały Czasopisma i literatura w języku jidysz, chałka 

Przebieg 1. Przywitanie 

2. Ćwiczenie nr 1 – Jidysz – prowadzący zapisuje na tablicy 

hasło jidysz, następnie prosi, aby uczestnicy wskazali 

swoje skojarzenia z podanym hasłem. Kiedy już 

uczestnicy podzielą się swoimi pomysłami, prowadzący 

dodaje drugie hasło jidyszyzmy i ponownie prosi o 

podanie skojarzeń. 

3. Prowadzący przedstawia tematykę zajęć i podaje 

definicję zapożyczeń językowych. Załącznik nr 2. 

4. Przedstawienie uczestnikom języka jidysz, krótka 

historia tego języka, zaprezentowanie alfabetu, pokazanie 

czasopism w języku jidysz oraz literatury. (załącznik nr 

1) 

5. Ćwiczenie nr 2 – Prowadzący pyta uczestników czy znają 

jakieś słowa w języku polskim, które mogą pochodzi z 

języka jidysz. 

6. Ćwiczenie nr 3 – Prowadzący rozdaje uczestnikom listę 

słów, które zostały zapożyczone z języka jidysz. 

Zadaniem uczestników jest odgadnąć ich znaczenie. 

7. Ćwiczenie nr 4 – aby utrwalić poznane słowa uczestnicy 

zagrają w kalambury. Dobierają się w grupy, z których 

każda będzie miała za zadanie pokazać i odgadnąć hasła 

zaprezentowane przez pozostałe grupy. Nagrodą dla 

zwycięskiej drużyny będzie chałka. 

8. Podsumowanie zajęć 

Bibliografia M. Bańko, „Geszeft i landara, o przyczynach pejoratywizacji 



198 

 

zapożyczeń”. „Wielki słownik poprawnej polszczyzny 

PWN”, pod redakcją Andrzeja Markowskiego; rozdział 

Hasła problemowe, hasło – Zapożyczenia. 

https://culture.pl/pl/artykul/rejwach-cymes-mecyje-no-i-git-

czyli-jidyszyzmy-w-polszczyznie. 

Załącznik nr 1 – definicja i wyrazy 

 

 



199 

 

Załączniki nr 2 

Alfabet dostępny jest w darmowych materiałach przygotowanych przez Klub Hebrajski 

na ich stronie internetowej: https://www.klubhebrajski.pl/materialy-hebrajski/ 

Scenariusz 3 – to propozycja działania, które może stanowić osobny projekt ze względu 

na to ile czasu i wysiłku wymaga jego przygotowanie 

 

Temat Historie mówione – spotkanie 

Grupa wiekowa Uczniowie szkół ponadpodstawowych 

Czas  Część I – 90 minut 

Część II – uzależniona jest od postanowień uczestników 

poczynionych po realizacji w pierwszej części tego tematu. 

Cel 1. Zdobycie umiejętności prowadzenia wywiadów 

2. Zapoznanie się z historią potomków Żydów 

Miejsce Sala lekcyjna 

Proponowany 

przedmiot 

Historia, język polski 

Metody pracy Wywiad 

Potrzebne materiały Kartki i długopisy lub inne ułatwiające robienie notatek.  

Przebieg Część 1: 

1. Przywitanie i wprowadzenie w tematykę zajęć. 

2.  Uczestnicy rozpoczynają poszukiwania potomków Żydów 

ze swojego miasta/wsi, w zależności od ilości osób, w grupie 

można podzielić się na mniejsze zespoły. Poszukiwania 

można prowadzić za pomocą np. Internetu lub skontaktować 

się z regionalistami, którzy zajmują się tematyka żydowską.  

• Ćwiczenie nr 1 – warsztaty prowadzenia wywiadów – aby 

lepiej przygotować się do spotkania z potomkami, podczas 

tych warsztatów grupa będzie mogła przygotować pytania, 

które postanowi zadać zaproszonym gościom. Podczas 

warsztatów grupa ustali również: cel spotkania, to czy chcą 

ograniczyć się do pojedynczego spotkania z potomkiem i 



200 

 

rozmowy, czy wykorzystać okazję i spisać np. historię 

rodziny lub wybranej przez siebie osoby; decyzja, czy na 

spotkanie zostaną zaproszeni goście w charakterze widowni. 

Istotą tego zadania jest, aby uczestnicy sami wypracowali 

pomysł, który będzie ich satysfakcjonował i odpowiadał ich 

potrzebom i zainteresowaniom. 

3. Uczestnicy, po ustaleniu listy zaproszonych gości i jaki 

będzie cel spotkania oraz jego charakteru, kontaktują się z 

wybranym przez siebie potomkiem, aby zaaranżować 

spotkanie. 

Część II: 

1. Uczestnicy przygotowują spotkanie. W zależności od tego 

czy odbędzie się ono online czy na żywo, czy grupa 

postanowiła zaprosić więcej gości przygotowania będą 

mogły się różnić. 

2. Spotkanie – ważne aby spotkanie poprowadzili uczestnicy, 

by to oni zadawali pytania i byli gospodarzami. 

3. W zależności od tego jakie decyzje podjęli uczestnicy, czy 

rozmowa jest ostatnim punktem ich pracy, czy też chcieliby 

jeszcze opublikować wywiad, np. w prasie lokalnej, czy 

chcieliby kontynuować rozmowy z potomkami i spisać 

więcej historii - tak mogą potoczyć się te zajęcia. 

4. Jeżeli uczestnicy zdecydują się na publikację, prowadzący 

może zorganizować warsztaty pisarskie, aby wspomóc 

grupę w pisaniu.  

Bibliografia W zależności od tego w jakim mieście prowadzone będą 

zajęcia, bibliografia będzie dotyczyła lokalnych 

społeczności 

 

4. Podsumowanie 

Utworzenie centrum akademickiego na UAM byłoby pewnego rodzaju idealnym 

rozwiązaniem. Zdaję sobie sprawę, że może dziś się to wydawać naiwne. Zarówno samo 



201 

 

stworzenie centrum, jak i ustalenie zasad współpracy tylu podmiotów ze sobą byłoby 

faktycznie trudne. Będąc na początku drogi naukowej, skorzystałam jednak z prawa do 

naiwności. Żywię bowiem przekonanie, że mimo iż wymagałoby to tytanicznej pracy, 

projekt ten jest realny. Jednocześnie, dopóty, dopóki taka jednostka nie powstanie, należy 

wykorzystywać struktury już istniejących instytucji. W sposób oczywisty, taką rolę 

powinien spełniać ostrowski ośrodek, charakteryzowany przeze mnie wyżej. Jak 

podkreślałam, jednym z podstawowych zadań przyszłego centrum i działającego już 

ośrodka powinna być szeroko rozumiana edukacja, co ilustruję przedstawieniem zestawu 

scenariuszy. Nie dotyczą one wyłącznie lokalnych historii, ponieważ, co wynika z 

przyjętego w pracy założenia, wiedza o Żydach jest ograniczona. Najpierw należy 

dowiedzieć się czegokolwiek, aby móc poznawać swoją lokalną historię i wgłębić się w 

miejscowe dzieje Żydów. 

Ośrodek mógłby pełnić wiele funkcji. Jedną z ważniejszych byłoby upowszechnianie 

wiedzy o społeczności żydowskiej. Dzięki temu, że granica między pamięcią 

funkcjonalną i magazynującą jest płynna, ich zawartość może się wzajemnie przenikać. 

Coś jest w magazynie i zostaje przywrócone do pamięci aktywnej, funkcjonalnej. 

Edukując, możemy tego właśnie dokonać. Samo opracowanie materiałów z magazynu 

nie wystarczy. Wyprodukowane zostaną bowiem nowe dane, które podzielą los tych, 

które są już zmagazynowane. Dlatego tak ważne są takie działania jakie miałby 

podejmować ośrodek. Regularność ma tutaj kluczowe znaczenie. Sporadyczne czy 

jednorazowe wydarzenia nie sprawią, że temat żydowski będzie obecny. Skoro granica 

między magazynem a aktywną pamięcią jest płynna, to również  coś, co zostało 

przywrócone, może wrócić do magazynu. Dlatego to właśnie edukacja powinna być 

jednym z głównych obszarów ośrodka. Należy przywracać pamięć póki nie zakotwiczy 

się w pamięci funkcjonalnej, czyli tej żywej. 

 

  



202 

 

Zakończenie 

Problematyką tą interesuję się już prawie dziesięć lat. W wypadku niniejszej 

rozprawy do podjęcia badań w tym zakresie, zainspirował mnie już pewien bagaż 

doświadczeń zebrany podczas wieloletnich już badań prowadzonych kolejno na potrzeby 

pracy licencjackiej, a potem magisterskiej. We wstępie rozprawy przyjęłam założenie, że 

pamięć o Żydach wielkopolskich jest potrzebna, przede wszystkim, dlatego że stanowią 

oni integralną część dziejów tego regionu, a wciąż nie zajmują należnego im miejsca w 

pamięci zbiorowej regionu. Z pozoru można wprawdzie odnieść wrażenie, że 

problematyka żydowska nie jest już swoistym tabu i jest widoczna w przestrzeni 

publicznej, ale w rzeczywistości tematyce tej  nie poświęca się ciągle należytej uwagi. 

Niniejsza praca miała zweryfikować moje przypuszczenia. Postanowiłam to zbadać 

przede wszystkim, obserwując inicjatywy o tematyce żydowskiej w Wielkopolsce, ale 

również analizując materiały, które na ich temat powstały. Ponadto zdecydowałam się 

przeprowadzić rozmowy z osobami, których działania mają (lub w założeniach 

organizatorów powinny mieć) wpływ na pamięć o Żydach. Zajmując się teraźniejszością, 

jak sugerowałam we wstępie, przedstawiam na tle dziejów miejscowych Żydów. Jak 

poskreślałam , w swych badaniach korzystałam z instrumentarium zaproponowanego 

przez Aleidę Assmann, a zwłaszcza koncepcji dwóch wariantów pamięci kulturowej – 

pamięci funkcjonalnej i magazynującej. 

Jak sformułowałam to we wstępie celem mojej pracy jest ukazanie 

podejmowanych po II wojnie światowej inicjatyw zmierzających do przywrócenia 

pamięci o Żydach z Wielkopolski i ich upamiętniania. W rozdziale trzecim i czwartym 

przedstawiłam działania, które najlepiej ukazują aktywności związane z upamiętnianiem 

społeczności żydowskiej w Wielkopolsce. Przeprowadzona przeze mnie analiza 

dostarczyła bogatego materiału empirycznego.  Okazało się mianowicie, że wraz z 

upływem czasu i gromadzeniem materiałów, inicjatyw (społeczników), które poruszają 

tę tematykę i takich, które chcą zdobyć jakieś informacje w tej dziedzinie, było i jest 

więcej niż pierwotnie sądziłam. Właściwie już od lat 50. XX wieku można było 

zaobserwować pewne zainteresowanie, na co wskazywałam w rozdziale trzecim 

niniejszej rozprawy. Oczywiście, tak jak już zaznaczałam początki były niezwykle 

skromne, niemiej jednak były i należy to docenić. Choć po części były one jeszcze 



203 

 

naturalną konsekwencją prób odbudowy życia żydowskiego w powojennej Polsce (patrz 

Kalisz). 

Jak starałam się w swej pracy dowieść, również obecnie (od 2001 roku), 

zainteresowanie tematyką żydowską w Wielkopolsce, nie jest przesadnie duże, ale jednak 

większe niż było, zwłaszcza w porównaniu z okresem „pionierskim”. Odzwierciedleniem 

tego jest przede wszystkim wzrost liczby podejmowanych działań. W pracy staram się 

przedstawić całe spektrum form upamiętniania, których w Wielkopolsce możemy znaleźć 

naprawdę sporo, od stawiania pomników, przez organizację wykładów, aż po tworzenie 

muzeów. Przekrój działań jest więc niezwykle szeroki.  

Krytycznie natomiast – na co zwracałam uwagę wiele razy – ocenić należy 

warstwę merytoryczną, zwłaszcza publikacji ukazujących się „na prowincji”. Nie 

wykorzystuje się nowych materiałów źródłowych, a niektórzy regionaliści ciągle 

polegają na literaturze powstałej jeszcze czasem przed I wojną światową. Większość 

monografii czy artykułów powołuje się chociażby wciąż na tendencyjną książkę 

Heppnera i Herzberga powstałą na początku XX wieku. Czasami prowadzi to do 

powielania zawartych tam uproszczeń, mitów i stereotypów. 

I właśnie jeśli chodzi o odwoływanie się do źródeł  możemy dostrzec spore 

różnice między postępowaniem niektórych osób. Jedną grupę stanowią aktywiści, którzy, 

uchodząc za miejscowych specjalistów, zapraszani są na różnego rodzaju prelekcje, 

odczyty itp. i w swych działaniach od lat opierają się na tym, co zostało już dawno 

dokonane (napisane). Przy czym najczęściej są oni jedynymi, którzy w danej 

miejscowości podejmują omawianą przeze mnie tematykę, w ich otoczeniu nie ma więc 

nikogo, kto mógłby zweryfikować, czy ich „eksperckość” wynika z ich rozległej wiedzy, 

czy jedynie z tego, że jest ona większa niż przeciętnego członka lokalnej społeczności. 

Ich przeciwieństwem są lokalni działacze, którzy starają się poszerzać swój, a zarazem 

ogólny zasób wiedzy, pozyskując nieznane wcześniej źródła, poszukując nowych tropów. 

Bardzo niewielu regionalistów (ale też, niestety, profesjonalnych historyków), na co 

zwracał już dawno uwagę w swej często tu cytowanej książce Krzysztof A. Makowski, 

sięga przykładowo po akta gmin żydowskich z Poznańskiego, które w sporej liczbie są 

zdeponowane w Archiwum „Centrum Judaicum” w Berlinie i Centralnym Archiwum 

Historii Narodu Żydowskiego w Jerozolimie. Znajdujące się tam akta mogłyby wnieść 

dużo nowych informacji o gminach wielkopolskich i ukazać zagadnienia, które nie są 



204 

 

dziś szerzej znane. Jak dotąd, w większości przypadków „drepczemy jednak w miejscu”. 

Działania, które skupiają się wyłącznie na tragicznych losach Żydów, powodują, że zanim 

jeszcze poznamy społeczność żydowską, musimy ją już opłakiwać. Opisywana jest strata 

społeczności, o której generalnie niewiele wiemy359. I nie chodzi o to, że tego typu 

działania są bezzasadne, ponieważ zasadne są. Chodzi jedynie o to, że  równocześnie 

powinno się snuć opowieść o wielowiekowej obecności Żydów na terenie Wielkopolski. 

Na podstawie poczynionych przeze mnie obserwacji muszę, niestety, stwierdzić, 

że często liczba opisywanych wydarzeń nie przekładała się na ich jakość. Niekiedy więcej 

jest wokół nich „szumu”, zwłaszcza medialnego, niż realnego efektu. Oczywiście nie 

można uogólniać. Wśród inicjatyw, o których pisałam wyżej zdarzały się przecież  i takie, 

które pozytywnie się wyróżniały i których nie zaliczyłabym absolutnie do tej grupy. 

Ciężko oprzeć się wrażeniu, że część inicjatyw jest bardziej spektakularna, ale nie zawsze 

potrzebna. Powoduje to, że pamięć na pozór wydobyta z magazynu, o którym pisała 

cytowana przeze mnie wielokrotnie Aleida Assmann, nie staje się częścią pamięci 

funkcjonalnej. 

Rola lokalnych działaczy jest ważna, ponieważ bez nich właściwie nie byłoby 

mowy o upamiętnianiu. Mimo że jedne wydarzenia określałam jako mniej udane, inne 

bardziej, to już sam fakt (o czym wielokrotnie wspomniałam), że ktoś podjął się działań 

jest godny pochwały. Niestety, bardzo często wymieniane w pracy osoby  działają w 

pojedynkę i jeśli ich z kiedyś zabraknie, nie będzie komu przekazać pałeczki w sztafecie 

pokoleń. 

Wciąż jednak można zauważyć, że największym bodźcem do działań, iskrą dla 

działaczy są widoczne ślady przeszłości. Wydarzenia to również osoby, które je tworzą. 

Ważnym aspektem mojej rozprawy są  rozmowy ze społecznikami, którzy angażują się 

w działania związane z problematyką żydowską. Wyróżniłam dwie postawy, które 

cechują ich działania, praktyczną i refleksyjną. Postawa praktyczna cechuje osoby 

bardziej zdystansowane, podczas gdy refleksyjna wyraża się w podejściu bardziej 

osobisty. Wskazując jednocześnie, że obie są cenione  w tym środowisku.  

Niestety, z moich badań, wynika i to, że właściwie od początków upamiętniania 

wielkopolskich Żydów wiele podmiotów, choć miałoby to głębokie uzasadnienie, nie 

 
359 Za ten wniosek dziękuję Pawłowi Bajerleinowi, który zwrócił mi na to uwagę podczas wywiadu. 



205 

 

współpracuje ze sobą. Dochodzimy tutaj do dodatkowego celu mej pracy, którym było 

ukazanie prognoz na przyszłość. Opracowałam więc dwie propozycje. Pierwsza to  

pewien idealny typ, a drugi – można powiedzieć – do zastosowania od zaraz. W moim 

przekonaniu powstanie centrum akademickiego czy rozwój Ośrodka Badań nad Historią 

i Kulturą Żydów z Południowej Wielkopolski mogłyby pomóc w znalezieniu dla 

lokalnych działaczy współpracowników czy następców. Rozwój Ośrodka mógłby 

również spowodować, że przyjęte przeze mnie założenie straciłoby rację bytu, bowiem 

dzięki programom proponowanym przez Ośrodek, wiedza o Żydach w Wielkopolsce 

znacznie by się poprawiła, a co za tym idzie Żydzi w końcu zajęliby należne im miejsce 

w pamięci mieszkańców Wielkopolski. Zamieszczone w pracy projekty mają za zadanie 

dać ludziom narzędzia umożliwiające pamiętanie. Nie można bowiem oczekiwać, że 

wszyscy wiedzę o Żydach zdobędą sami.  

Nie wszystko zostaje zapominane definitywnie. Pewne rzeczy zostały 

przeniesione do pamięci magazynującej i celem inicjatyw, którym poświęciłam niniejszą 

pracę, jest przywrócenie ich do pamięci żywej, funkcjonalnej. W mojej opinii może się 

to udać poprzez próbę zebrania dostępnych informacji, tak aby nie pozostawały w 

rozproszeniu.  Pomóc ma w tym działalność opisanego w rozdziale piątym Ośrodka 

Badań w Ostrowie Wielkopolskim. Duży potencjał w procesie przywracania pamięci 

upatruję w edukacji. Dostarczając ludziom wiedzy, będzie można zapobiec manipulacji 

pamięcią w przyszłości. Zdaję sobie sprawę, że wskazywanie na edukacje jako remedium 

na niepamięć, nie jest szczególnie odkrywcze, ale  mimo oczywistości tego pomysłu, nie 

jest on wcale  powszechnie realizowany. 

Nie powinniśmy obawiać się zapominania. To, co miało przepaść, to już 

przepadło. Część rzeczy, historii czy ludzi  została zapomniana definitywnie, ale część 

trafiła tylko do magazynu pamięci. Okoliczności zapomnienia społeczności żydowskiej 

w jakiejś części związane są z manipulacjami pamięcią czy z wypieraniem. Im szybciej 

zaczniemy rozmawiać o społeczności żydowskiej, tym większe prawdopodobieństwo, że 

uda się wydobyć większość informacji z pamięci magazynującej do funkcjonalnej. 

Pozwoli to też uniknąć powielania uproszczeń, mitów i stereotypów. Myślę, że mówienie, 

że coś jest nieprawdą, nie wystarczy. Jeśli natomiast ludzie otrzymają narzędzie, w 

postaci wiedzy, będą sami będą mogli odkryć, że coś jest nieprawdą. Stąd propozycja na 

działania Ośrodka i scenariusze zajęć edukacyjnych. 



206 

 

Proponowane przeze mnie działania nie mają, rzecz jasna, przedstawiać gotowych 

interpretacji dotyczących dziejów ludności żydowskiej i jej relacji z Polakami, lecz 

przedstawiać wszelkie zjawiska, nawet te drażliwe, w całej ich złożoności i osadzać je w 

lokalności. 

I ta lokalność, odmieniona przeze mnie w tej pracy prawdopodobnie przez 

wszystkie przypadki, jest kluczowa, jeśli mówimy o upamiętnianiu w Wielkopolsce. 

Sama mogę być przykładem działania mechanizmów, o których piszę. Inspiracją do 

zainteresowania się problematyką żydowską była bowiem dla mnie synagoga w Ostrowie 

Wielkopolskim, najbardziej widoczny ślad po społeczności żydowskiej w tym mieście. 

Mieście, z którego pochodzę i do którego powracam w swojej pracy.  

Oczywiście,  zdaję sobie sprawę, że w swoich badaniach i analizach  nie 

uwzględniłam wszystkich działań i ludzi.  Temat można by kontynuować, pewnie w 

nieskończoność. Cały czas, pojawiają się bowiem nowe inicjatywy, wyjaśniają się stare 

sprawy, kończą się pewne przedsięwzięcia, zaczynają nowe. Moja praca jest więc 

omówieniem pewnego okresu, który, mam nadzieję, będzie słyszalnym głosem w 

dyskusji nad problematyką dziejów i kultury oraz upamiętniania wielkopolskich Żydów. 

Istotne jest, by wydobyć Żydów z magazynu pamięci, o którym pisała Aleida 

Assmann czy, jak pisał Halbwachs, przywrócić ich w ramy pamięci społecznej. Jak 

będzie? Nie wiadomo. Sytuacja polityczna zapewne dziś nie sprzyja podejmowaniu 

inicjatyw związanych z Żydami. Wojenne działania Izraela budzą bowiem wiele 

sprzeciwów, które przejawiają się m.in. w ogólnej niechęci do Żydów na świecie. Jak 

duży wpływ będzie miała w przyszłości ta sytuacja na postawy wobec Żydów i tematyki 

żydowskiej ciężko jest przewidzieć. Niech będzie wolno mi wyrazić na koniec nadzieję, 

że rozpoczęte działania dotyczące upamiętniania społeczności żydowskiej w 

Wielkopolsce nie podzielą losów niektórych inicjatyw z przeszłości. A z każdym rokiem 

będzie widoczny rozwój, dzięki czemu społeczność żydowska Wielkopolski nie zostanie 

zapomniana. Wręcz przeciwnie, ufam, że poznamy jeszcze wiele nowych faktów i nie 

będzie już powrotu do czasów niepamięci.  



207 

 

Spis ilustracji: 
Ilustracja 1. Pocztówki z Kobylej Góry i Mosiny (zbiory Biblioteki Uniwersyteckiej 

UAM). 

Ilustracja 2. Współczesna mapa województwa wielkopolskiego (autorstwa SANtosito - 

Praca własna, CC BY-SA 4.0, 

https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=95587282). 

Ilustracja 3. Émile 

Durkheim (http://www.marxists.org/glossary/people/d/pics/durkheim.jpg). 

Ilustracja 4. Maurice Halbwachs Medihal (http://medihal.archives-ouvertes.fr/medihal-

00541264). 

Ilustracja 5. Pierre Nora (by LPLT - Own work, CC BY-SA 3.0, 

httpscommons.wikimedia.orgwindex.phpcurid=15521430).  

Ilustracja 6. Aleida i Jan Assmannowie 

(https://pl.wikipedia.org/wiki/Aleida_Assmann#/media/Plik:Aleida_Assmann_(

14016269326).jpg 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Assmann_mg_0870.jpg#/media/File:A

ssmann_mg_0870.jpg). 

Ilustracja 7. Paul Ricoeur (Juerg Mueller / Scanpix. - https://snl.no/Paul_Ricoeur). 

Ilustracja 8. Paul Connerton (https://www.theguardian.com/books/2019/aug/19/paul-

connerton-obituary). 

Ilustracja 9. Wielka Synagoga w Poznaniu wzniesiona w 1907 roku (zbiory Biblioteki 

Uniwersyteckiej UAM). 

Ilustracja 10. Artur Szyk swoja interpretację Statutu Kaliskiego przedstawił w formie 

wizualnej, tworząc ponad 40 obrazów. Ten konkretny przedstawia Kazimierza 

III Wielkiego na tronie. (Status Kaliski Arthur Szyk (1894-1951). Statute of 

Kalisz, frontispiece (Casimir the Great) (1927), Paris.jpg Utworzony: 1927). 

Ilustracja 11. Ester Rachel Kamińska w towarzystwie aktorów Warszawskiego 

Żydowskiego Teatru Artystycznego w Wilnie w roku 1923. Ester Rachel 

Kamińska, aktorka, prowadziła teatr żydowski. 

(https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=49204652). 

Ilustracja 12. Opaska z Gwiazda Dawida, którą żydzi musieli nosić od 1941 roku. (zbiory 

Muzeum Historii Żydów POLIN). 

Ilustracja 13. Wycinki z gazet, dotyczące Izrelickiej Gminy Żydowskie w Poznaniu 

(archiwum prywatne Hedi Beryt). 

Ilustracja 14. Mapa cmentarza żydowskiego w Koźminie Wielkopolskim. 

(https://jewishwlkp.pl/). 

Ilustracja 15. Monument „Moja Gwiazda” Odsłonięty w 2024 roku 

(https://epoznan.pl/news-news-151203-

w_poznaniu_uroczyscie_odslonieto_monument_upamietniajacy_cmentarz_zydo

wski_zalozony_jeszcze_w_xix_wieku). 

Ilustracja 16. Okładki czasopisma miasteczko poznań (archiwum własne). 

Ilustracja 17. Kalendarz Trzech Kultur (archiwum własne). 



208 

 

Ilustracja 18. Tablica upamiętniająca losy jeziora Rusałka (archiwum własne). 

Ilustracja 19. Okładka książki poświęconej antysemityzmowi na Uniwersytecie 

Poznańskim, przedstawiająca gwiazdę Dawida oraz czerwone „pałki”, które mają 

być symbolem opresji wobec Żydów (archiwum własne). 

Ilustracja 20. Szlak Dziedzictwa Żydowskiego – przewodnik po Poznaniu (archiwum 

własne). 

Ilustracja 21. Synagoga w Lesznie – Muzeum Okręgowe w Lesznie (Andrzej Przewoźny 

https://pl.wikipedia.org/wiki/Nowa_Synagoga_w_Lesznie#/media/Plik:Synagog

aLeszno01.jpg). 

Ilustracja 22. Strona Muzeum w Lesznie jest jedną z tych, które bogato opisują 

swoje zasoby i poświęcają dużo miejsca społeczności żydowskiej 

(http://zydziwlesznie.muzeumleszno.pl/). 

Ilustracja 23. Na stronie www.jewishwlkp.pl na bieżącą co możemy śledzić działania 

Pawła Bajerleina w Koźminie Wielkopolskim. 

Ilustracja 24. Pomniki upamiętniające Żydów w Muzeum byłego niemieckiego Obozu 

Zagłady w Chełmnie nad Nerem (archiwum własne). 

Ilustracja 25. Cmentarz żydowski w Kobylej Górze (archiwum własne). 

Ilustracja 26. Tablica informacyjna na temat cmentarza żydowskiego w Kobylej Górze 

(archiwum własne. 

Ilustracja 27. Lapidarium przy ulicy Słowackiego. Dostęp do niego jest 

ograniczony bowiem znajduje się na terenie szkoły. Należy więc 

poprosić o zgodę na odwiedzenie go (archiwum własne). 

Ilustracja 28. Lapidarium przy placu 23 stycznia. Jest otwarty i każdy może go odwiedzić 

(archiwum własne). 

Ilustracja 29. Lapidarium przy placu 23 stycznia. Jest otwarty i każdy może go odwiedzić 

(archiwum własne). 

Ilustracja 30. Logo projektu Zbąszyński Balagan, organizowanego w ramach projektu 

„Forum Dialogu” (https://zbaszynskibalagan.blogspot.com/). 

Ilustracja 31. Fragment pomnika upamiętniającego lokalną społeczność żydowską 

Mikstatu (archiwum własne). 

Ilustracja 32. Pomnik upamiętniający Żydów z Mikstatu (archiwum własne). 

Ilustracja 33. Synagoga w Kępnie sprzed lat i współcześnie (archiwum własne). 

Ilustracja 34. Tablica informująca o cmentarzu żydowskim w Odolanowie (archiwum 

własne). 

Ilustracja 35. Fragment elewacji budynku, który niegdyś należał do ostrzeszowskiego 

rabina, przedstawiająca gwiazdę Dawida (archiwum własne). 

 

 

 



209 

 

Bibliografia 

Wywiady: 

Z Agnieszką Michalak-Hille  

Z Alicją Bromberger-Kobus 

Z Anitą Gołek-Rucioch 

Z Anną Maciejewską 

Z Damianem Kruczkowskim 

Z Heidi Beryt 

Z Jarosławem Biernaczykiem 

Z Katarzyną Frąckiewicz 

Z Maciejem Krajewskim 

Z Patrykiem Piotrem Antoniakiem 

Z Pawłem Bajerleinem 

Z Pawłem Skrzypalikiem 

 

Korespondencja:  

Z Anną Dulian 

Z Konradem Moszyńskim 

Z Marcinem Szorskim 

Z Mirosławem Łapą 

Z Teresą Jabłońską 

Ze Zbigniewem Pakułą 

Źródła internetowe: 

A. Lipiec, Remont ul. Wodnej w Czarnkowie, http:/www.asta24.pl/2016/02/14/47734/ 

http://sztetl.org.pl/pl/miejscowosci/s/574-somopolno/99-historia-spolecznosci/138056-

historia-spolecznosci 

http://coexist.pl/judaizm/dzien-judaizmu/i-i-vi-dzien-judaizmu/ 

http://dialog.org.pl/liderzy-dialogu/pl/o-programie/ 

http://dialog.org.pl/szkola-dialogu/pl/szkola/stawiszyn 

http://kozminwlkp.pl/2021/10/25/spacer-po-zydowskim-kozminie/ 

http://kozminwlkp.pl/2021/10/25/spacer-po-zydowskim-kozminie/ 



210 

 

http://miedzychod.naszemiasto.pl/miedzychod-miasto-wielu-kultur-czyli-historia-

lokalnych/ar/c1-8655877 

http://mikstat.pl/pamieci-mikstackich-zydow/ 

http://poznan.jewish.org.pl/index.php/Cmentarze-WLKP/Cmentarz-w-Pogorzeli-bedzie-

upamietniony.html 

http://shalom.org.pl 

http://sztetl.org.pl/pl/miejscowosci/j/1272-jastrowie/120-aktualnosci/53329-08072012-

nagroda-dla-stowarzyszenia-inicjatyw-lokalnych-%27horyzont%27 

http://sztetl.org.pl/pl/miejscowosci/p/221-pleszew 

http://sztetl.org.pl/pl/miescowosci/p/605-pila/120-aktualnosci/56141-02062015-

odslonieto-pomnik-na-zniszczonym-cmenatrzau-zydowskim-w- 

http://www.krajenka.pl/asp/pl_start.asp?typ=14&menu=232&strona=1&sub=199&subs

ub=17  

http://www.miasteczkopoznan.pl/stowarzyszenie-Miasteczko-Pozna%C5%84. 

http://www.muzeum.leszno.pl/strona_PL/about 

http://www.synagoga.uni.wroc.pl/o-osrodku/ 

http://zbaszynskibalagan.blogspot.com/ 

http://zydziwlesznie.muzeumleszno.pl/ 

http:/sztetl.org.pl/pl/miejscowowsci/k/226-kepno/120-aktualnosci/139771-kepno-ii-

festiwal-trzech-kultur 

https://arsenal.art.pl/ 

https://biblioteka.kleczew.pl/aktualnosci/ 

https://chaim-zycie.pl/wiadomosci 

https://ipn.gov.pl/pl/aktualnosci/90732,Konferencja-Zydzi-w-Wielkopolsce-w-XX-

wieku-Historia-i-pamiec-Poznan-2728-lutego.html 

https://jewishwlkp.pl/ 

https://krotochwile.org 

https://lokalnyfyrtel.pl/wydarzenie/drejdel-chanuka-vol-1/ 

https://nissenbaum.pl/ 

https://oblaci.pl/2018/12/28/poznan-kalendarz-trzech-religii/ 

https://polin.pl/pl/nagroda-2020 

https://simchatchajim.pl/ 

https://sztukapubliczna.pl/pl/sztuka-moze-byc-uzytecznym-narzedziem-w-walce-rafal-



211 

 

jakubowicz/czytaj/123 

https://wedrownyzakladkultury.pl 

https://chaim-zycie.pl/ludzie-i-dzialalnosc/499-prosta-historia-antyschematow-o-

pionierskim-ruchu-z-kozmina-wlkp 

https://wielkahistoria.pl/author/halinamarcinkowska/ 

https://wsus.pl/izba-pamieci-rabina-akiby-egera/ 

https://www.chaim-zycie.pl/tworczosc-artystyczna/sztuki-wizualne/498-niewidzialna-

synagoga-o-plywalni-rafala-

jakubowicza?highlight=WyJwXHUwMTQyeXdhbG5pXHUwMTA1Il0= 

https://www.facebook.com/events/1938087473027505/?ref=newsfeed 

https://www.facebook.com/events/1938087473027505/?ref=newsfeed 

https://www.facebook.com/events/389327823251651/ 

https://www.facebook.com/profile.php?id=100064629104445 

https://www.konin.pl/files/dokumenty/konsultacje_spoleczne/2021.03.26_konsultacje_z

agospodarowanie_synagogi_wyniki.pdf 

https://zabikowo.eu/ 

M. Romanowska-Pietrzak „Pamięć o Żydach z Szamotuł”, 

http://kulturaupodstaw.pl/pamiec-o-zydach-z-szamotul// 

Przegląd Kolski, „Szalom – to znaczy pokój 

R. Poczekaj, Niemy świadek historii w: „Dziennik Szamotulski” 

www.e-lapidarium.pl 

www.fira1915.pl 

www.gaso-gostyn.pl 

Źródła radiowe, telewizyjne i prasowe: 

https://jewishwlkp.pl/wiadomosci/prace-w-kozminie-wielkopolskim/  

https://open.spotify.com/episode/33FBiOXnKte4WGUuyXgojU 

https://radioemaus.pl/aktualnosci/co-dalej-z-poznanska-dawna-synagoga/  

https://www.youtube.com/watch?v=XVnoUIGJicI  

Karpieszuk W., Czy pisanie o historii obraża naród, w: Gazeta Wyborcza 6-7 lutego 

2021. 

Kaźmierska M., Simchat Chajim Festival – rozświetla zapomniane szczęście, w: Gazeta 

Wyborcza 9 października 2020. 



212 

 

Kot Z., Podróż z Wielkopolski do Izraela, w: Gazeta Wyborcza 1 października 2021. 

Szostak V. Najbardziej mroczny rozdział w historii europejskich uczelni, w: Gazeta 

Wyborcza 14 grudnia 2022. 

Literatura: 

Andersz K., „Walka i męczeństwo, czyli Stolpersteiny w Polsce”, w: Chidusz nr. 68 

04/2020. 

Andersz K., Walka i męczeństwo, czyli Stolpersteiny w Polsce, w: „Chidusz” nr. 68 

04/2020 

Assmann A. Między historią, a pamięcią. Antologia, Wydawnictwa Uniwersytetu 

Warszawskiego, Warszawa, 2013 

Assmann A., „O medialnej historii pamięci kulturowej”, w: Między historią, a pamięcią. 

Antologia, Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa, 2013 

Assmann A., „Pięć strategii wypierania ze świadomości” w: Pamięć zbiorowa i 

kulturowa. Współczesna perspektywa niemiecka, red. M. Saryusz-Wolska, 

Universitas, Kraków 2009 

Assmann J, Pamięć kulturowa. Pismo, zapamiętywanie i polityczna tożsamość w 

cywilizacjach starożytnych, Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, 

Warszawa, 2008 

Biernaczyk J., Ich korzenie tkwiły w Wielkopolsce. Żydzi z Ostrowa i Raszkowa na kartach 

historii, Raszków-Wrocław 2019. 

Biernaczyk J., Słownik biograficzny Żydów ostrowskich/Jews of Ostrów. The 

Biographical Dictionary, Ostrów Wielkopolski 2012. 

Chrzanowski J., Gmina żydowska w Grodzisku Wlkp., Grodzisk Wielkopolski, 1996. 

Connerton P. „Siedem rodzajów zapomnienia” w: (Kon)teksty pamięci. Antologia, red. 

K. Kończal, Narodowe Centrum Kultury, Warszawa 2014 

Czwojdrak D., K. Szymańska, Książka żydowska w południowo-zachodniej Wielkopolsce 

– wstęp do badań nad środowiskiem pracowników książki w XVIII-początkach XX 

wieku, „Rocznik Leszczyński”, t. 16, 2016, s. 65-82. 

Czwojdrak D., Z dziejów ludności żydowskiej w południowo-zachodniej Wielkopolsce, 

Grabonóg 2004 

Czwojdrak D., Ziemianie i filantropi – Rohrowie z Goliny Wielkiej, w: Żydzi na wsi 

polskiej: sesja naukowa Szreniawa, 26-27 czerwca 2006, red. W. Mielewczyk, U. 

Siekacz, Szreniawa 2006, s. 53-71. 

Durkheim É, O podziale pracy społecznej, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 

2011 



213 

 

Durkheim É, Zasady metody socjologicznej, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 

2000 

Engelking B, Żbikowski A. Żydzi w Polsce 1939-1945, w: „Pamięć. Historia Żydów 

polskich przed, w czasie i po Zagładzie”, Fundacja SHALOM, Warszawa 2004 

Fabiś P. Émile Durkheim jako teoretyk kultury, Wydawnictwo Poznańskie, Poznań 2008 

Filipowska K., Rodzina żydowska w Wolsztynie w latach 1875-1914 na podstawie akt 

stanu cywilnego, „Kwartalnik Historii Żydów”, 2014, nr 2, s. 401-430. 

Forecki P., „Po Jedwabnem. Anatomia pamięci funkcjonalnej”, Instytut Badań 

Literackich PAN, 2018, str.255-362. 

Frąszczak M., Żydzi w świadomości mieszkańców Ostrowa Wielkopolskiego, Poznań 

2018, praca magisterska napisana w Instytucie Etnologii i Antropologii Kultury 

UAM. 

Götz A., Europa przeciwko Żydom 1880-1940, Wydawnictwo Filtry, Warszawa, 2021 

Górski K., Wspomnienia Isaaca Bernsteina, w: Ostrzeszów – miasto znane i nieznane. 

Szkice i obrazy z przeszłości, red. R. Dziergwa, M. Makieła, M. Rezler, Poznań 

2011 s. 64. 

Halak. M. Przeszłość w teraźniejszości- dziedzictwo kaliskich żydów na przykładach 

sklepów kolonialnych, mezuz i kuczek, w: Polonia Maior Orientalis 2014 T. I 

Halbwachs M. Społeczne ramy pamięci, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa, 

1969 

Heppner A., Herzberg I., Aus Vergangenheit und Gegenwart der Juden und der jüdischen 

Gemeinden in den Posener Landen, Koschmin–Bromberg 1904-1929. 

Jóźwiak M., Działalność naukowo-dydaktyczna Ośrodka Badań na Historią i Kulturą 

Żydów z Południowej Wielkopolski Uniwersytetu Wrocławskiego, w: Żydowscy 

sąsiedzi, red. K. Morta, Ostrów Wielkopolski-Wrocław 2018, s. 44. 

Karolczak W., Słynne żydowskie domy towarowe i fabryki, „Kronika Miasta Poznania”, 

2009, nr 1, s. 42-68. 

Karolczak W., Żydzi stowarzyszeni. Życie organizacyjne gminy żydowskiej w Poznaniu 

na przełomie XIX i XX wieku, „Kronika Miasta Poznania”, 2006, nr 3, s. 223-242;  

Karpieszuk W., Czy pisanie o historii obraża naród, „Gazeta Wyborcza” 2021 nr. 

30.9614,1 s. 6 

Kokociński W., Kurzawa J., Z dziejów Kępna, Poznań, 1960. 

Kończal K., „Miejsca pamięci. O niebywałej karierze pewnej koncepcji badawczej” w: 

Polsko-niemieckie miejsca pamięci. tom 4, Refleksje metodologiczne, pod red. R. 

Traba, H. Henning, współpraca M. Górny, K. Konczal, Wydawnictwo Naukowe 



214 

 

Scholar, Warszawa, 2013, str. 78. 

Kończal K., „Wprowadzenie” w: Polsko-niemieckie miejsca pamięci. Tom 4: Refleksje 

metodologiczne. pod red. R. Traba, H. Henning Hahn, Wydawnictwo Naukowe 

Scholar, Warszawa 2013 

Kwiatkowski K., Nowa Synagoga w Poznaniu. Wirtualna Rekonstrukcja, w: „Zeszyty 

artystyczne”, nr 20, Grudzień, 2010. 

Łapa M. Historia gminy żydowskiej w Kępnie – od drugiej połowy XVII wieku do września 

1939 r. w: „Kępińscy Żydzi” Wydawnictwo Tygodnika Kępińskiego „Pismak”, 

Kępno 2008 

Makowski K.A. Siła Mitu. Żydzi w Poznańskiem w dobie zaborów w piśmiennictwie 

historycznym, Wydawnictwo Poznańskie, Poznań, 2004 

Makowski K.A. The Power of Myth, or on the Meanders of Historical Writing. A History 

of Historiography on Jews in Poznań in the Period of Partitioned Poland, Logos 

Verlag Berlin, Berlin, 2023 

Makowski K.A. Wstęp, w: „Dwa życia jak dwa psalmy”, Wydawnictwo Wojewódzkiej 

Biblioteki Publicznej i Centrum Animacji Kultury, Poznań 2012 

Matusik P., Historia Poznania, t. 2: 1793-1918, Poznań 2021. 

 Miłosierdzie gminy czyli, żydowskie zakłady dobroczynne w Poznaniu w latach 1815-

1914, „Kronika Miasta Poznania”, 2006, nr 3, s. 149-177. 

Modi memorandi. Leksykon kultury pamięci, pod red. M. Saryusz-Wolska, R. Traba, 

współpraca J. Kalicka, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2014 

Morta K., Biernaczyk J. Przewodnik „Śladami ostrowskich Żydów”, Ostrowskie Centrum 

Kultury,  Ostrów Wielkopolski, 2023. 

Muchowski P., Studia hebraistyczne na Uniwersytecie im. Adama Mickiewicza w 

Poznaniu, w: Studia żydowskie w Polsce – przeszłość, stan obecny, perspektywy. 

Studium selektywne, red. S. Gąsiorowski, Kraków 2014 

Nizołek A, Kosakowska K., Fira. Poznańscy Żydzi. Opowieść o życiu. Albumy i 

wspomnienia Firy Mełamedzon-Salańskiej, Wydawnictwo Exemplum, Poznań, 

2014. 

Norra P. „Jak pisać historię Francji?”, w: (Kon)teksty pamięci. Antologia, red. K. Kończal, 

Narodowe Centrum Kultury, Warszawa 2014 

Norra P., Między pamięcią, a historią, pod. red. P. Kłoczkowskiego, Biblioteka 

Mnemosyne, Gdańsk, 2022 

Pakentreger A., Żydzi w Kaliszu w latach 1918–1939, Warszawa 1988. 

Pakuła Z., Chawerim. Poznańscy Żydzi, Stowarzyszenie Miasteczko Poznań, Poznań, 



215 

 

2018;  

Pakuła Z., Poznań majn hejm. Historia Barucha Bergmana, Stowarzyszenie Miasteczko 

Poznań, Poznań, 2019. 

Pakuła Z., Siwe Kamienie, W drodze, Poznań, 1998  

Polonsky A. Dzieje Żydów w Polsce i Rosji, Wydawnictwo naukowe PWN, Warszawa, 

2014 

Polonsky A. Dzieje Żydów w Polsce i Rosji, Wydawnictwo naukowe PWN, Warszawa, 

2014 

Ratajczyk M.  Ślady obecności – kirkut Koźmin Wielkopolski, Krotoszyn 2019 

Ricoeur P., „Pamięć, historia, zapomnienie”, Universitas, Karków, 2012, str. 107. 

Skup, Magdalena, Synagoga w Ostrowie Wielkopolskim. Rewaloryzacja zabytkowego 

kwartału zabudowy staromiejskiej, pod kierunkiem prof. dr hab. Ernesta 

Niemczyka, Wrocław 1993 (maszynopis pracy magisterskiej) 

Stasik A., Przeszłość jako element teraźniejszości. Strategie wykorzystywania mienia 

żydowskiego na przykładzie Szydłowca, Poznań 2015 (praca licencjacka napisana 

w Instytucie Etnologii i Antropologii Kulturowej UAM 

Szuchta R. 1000 lat Żydów polskich. Podróż przez wieki, Muzeum Historii Żydów 

Polskich POLIN, Warszawa 2015 

Taterka K., Wojciechowski W., Żydzi w Swarzędzu, Swarzędz, 1998. 

Tomaszewski J. Niepodległa Rzeczypospolita, w: „Najnowsze dzieje Żydów w Polsce”, 

Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1993 

Traczyk W. Historia gminy żydowskiej w Ostrowie Wielkopolskim (część 1 – wiek XVIII) 

w: „Ostrowskie Studia Judaistyczne,  Studia Iudaica Ostroviensia”, Tom I Ostrów 

Wielkopolski 2007 

Tych F. Próby odbudowy życia żydowskiego w powojennej Polsce, w: „Pamięć. Historia 

Żydów polskich przed, w czasie i po Zagładzie”, Fundacja SHALOM, Warszawa 

2004 

Uterman A., Encyklopedia tradycji i legend żydowskich, Książka i wiedza, Warszawa, 

2003 

Witkowski R., Żydzi w Poznaniu. Krótki przewodnik po historii i zabytkach, 

Wydawnictwo Miejskie Posnania, Poznań, 2012 

Wojciechowska B. Brama odwiecznego, „Gazeta Poznańska”, R. 43, 1990, nr 227 

Wróbel P. Przed odzyskaniem niepodległości, w: „Najnowsze dzieje Żydów w Polsce”, 

Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1993 



216 

 

Wyparte historie. Antysemityzm na Uniwersytecie Poznańskim w latach 1919-1939, pod 

red. M. Michalskiego i K. Podemskiego, Wydawnictwo Naukowe UAM, Poznań, 

2022. 

Żyndul J. „Kim są Żydzi?” w: Pamięć. Historia Żydów polskich przed, w czasie i po 

Zagładzie, Fundacja SHALOM, Warszawa 2004 

Żyndul J. „Żydzi w Polsce przed 1939 r.” w: Pamięć. Historia Żydów polskich przed, w 

czasie i po Zagładzie, Fundacja SHALOM, Warszawa 2004 

Żyndul J., Kłamstwo krwi. Legenda mordu rytualnego na ziemiach polskich w XIX i XX 

wieku, Warszawa 2011. 

  



217 

 

Aneks 

1. Przykładowe judaika na terenie Wielkopolski 

1.1. Archiwa/Biblioteki/Muzea: 

Biblioteka Główna UAM – Poznań  

Zbiór rękopisów, Pocztówki: Kościan - Rynek (sklep A. D. Goldschmidta), pocz. XX w.; 

Koźmin - Synagoga, 1898; Mosina - Hotel J. Silberstein x 2, pocz. XX w.; Poznań - 

Spielwaaren-Ausstellung Michaelis &  Kantorowicz  (Rycerska 33), 1897; Sklep L. 

Rosenthal (Stary Rynek), 1898; Firma Hartwig Kantorowicz (Stary Rynek), 1911; 

Księgarnia J. Jolowicza (St. Rynek), 1898; Część St. Rynku z domem towarowym R. 

Petersdorfa, ok. 1910; Część St. Rynku z domem towarowym R. Petersdorfa, ok. 1910; 

Fotografie:  

Blaker eines Messingleuchters aus einer unbekannten Synagoge,  przed 1912; Synagoga 

w Kępnie, 1898; Cmentarz żydowski w Kępnie, 1898; Synagoga w Kórniku, 1900;  

Biblioteka Kórnicka PAN – Kórnik 

W zbiorach znajdują się m.in. Listy do Z. Celichowskiego z Archiwum Państwowego, 

materiały dotyczące. Zbiór luźnych wspomnień Jana Pohla z Kórnika (m.in. Żydzi w  

Polsce 1969-78, materiały MSZ dotyczące kwestii żydowskiej w Polsce, 1919 czy 

pamiętnik Marka Fajbusiewicza (ur. 1899), m.in. opisujący środowisko żydowskie; Zbiór 

listów do Z. Celichowskiego od wielu instytucji i osób; Memoriały księgarzy; Procesy 

sądowe  

Biblioteka PTPN - Poznań 

Korespondencja Zygmunta Celichowskiego z lat 1879-1922: Listy od Adolfa 

Warschauera, 1910-6. „Ciekawe obrządki  żydowskie w każdym miesiącu roku” oraz inne 

notatki oparte o średniowieczne przesądy religijne i rasowe, XIX w.; Album wybitnych 

lekarzy polskich. Dodatek do „Nowin Lekarskich”: Robert Remak; Materiał ilustracyjny 

zebrany do swych prac przez Adama Skałkowskiego: rycina Adolfa Warschauera; 

Pamiętnik Zjazdu Abituryentów ku uczczeniu dwudziestopięcioletniego jubileuszu 

złożenia egzaminu dojrzałości w Gimnazyum ad St Mariam Magdalenam w Poznaniu 

1869-1894 z oryginalnymi fotografiami: Teofil Jaffé, 1895 



218 

 

Izba Muzealna - Łobżenica 

Rzeźba polichromowana z miejscowej synagogi, XIX w. 

Miejska Biblioteka Publiczna im. E. Raczyńskiego - Poznań 

Materiały zebrane przez Arthura Kronthala do swej pracy „Werke der Posener bildenden 

Kunst”, 1911-20; Teki Bolesława Erzepkiego. Listy numizmatyków w kopiach: Julius 

Friedländer do prof. N.N., 1840-4; Materiały dotyczące majętności Wyszki i jej 

właścicieli Wyssogota-Zakrzewskich: Akta procesu Sary Pyzdrskiej i Piotra 

Zakrzewskiego o 67 talarów wraz z procentami, 1849; Księga żałobna wykonana przez 

Kazimierza Grabowskiego po tragicznej śmierci żony Wandy z Paliszewskich „Kochaj i 

czcij Twą matkę jedyną bo to był anioł, droga dziecino”. Listy i telegramy z 

kondolencjami: Wolff Jaffe, Salomon Marcus, 1913  

Judaica, XVIII w.; Ekspedycja wyroku w sprawie starozakonnego Wengorth naprzeciw 

J. W Teresie z Radońskich Zakrzewskiej, 1812 

Muzeum Etnograficzne - Poznań 

Grafika: K. Albertini: Młyn wodny przy rzeźni żydowskiej w P., 1795-1802; W. Motty: 

Scena z grupą żołnierzy i Żydami, 1869 ; j.w.: Scena przy łóżku; kompozycja do Żyd 

wieczny tułacz, ok. 1870; K. W. Kielisiński: Karta z 4 ryc., m.in. chłopiec żydowski, 

1841-6 

j.w.: Karta z 2 ryc.: Żydzi, ok. 1841; C. Borowczyk: Domki przy ul. Żydowskiej i 

Podgórnej, z: Grodzisk w grafice, 1934; M. J. Jaroczyński: Szkic głowy Żyda, ok. 1880; 

H. K.: 4 postacie Żydów, ok. 1820 

2 jarmułki, XIX w. 

Muzeum Historii m. Poznania - Poznań 

Julius Knorr: Rynek poznański w 1838 r. (olej); Kapitele synagogi przy ul. Wronieckiej, 

ok. 1907; Butelka z napisem Hartwig Kantorowicz i gwiazda Dawida, przed  1914;  

Pocztówki: Tzw. Nowa Synagoga przy ul. Wronieckiej, 1907; Szpital gminy żydowskiej 

w Poznaniu przy ul. Wieniawskiego, 1914; Litografia: Synagoga reformowana - tzw. 

Gmina Braci przy ul. Szewskiej, 1856; Fotografie: Wnętrze nowej synagogi przy ul. 



219 

 

Wronieckiej, pocz. XX w.; Wnętrze synagogi reformowanej - tzw. Gminy Braci,  pocz. 

XX w.; Pokój szkolny rabina Salomona Egera, ok. 1905 

Muzeum im. Wiktora Stachowiaka - Trzcianka 

Drewniane tablice dekalogu z miejscowej synagogi; Świecznik chanukowy; Fragment 

lampki chanukowej, XIX w.; Spis członków gminy, 1833; Lista uprawnionych do 

głosowania w wyborach gminnych, 1843; Akta budowlane dotyczące przebudowy 

budynków gminy 

Muzeum Miasta Ostrowa Wlkp. 

Fragm. Tory z miejsc. Synagogi; 2 widokówki ul. Raszkowskiej z widokiem synagogi, 

pocz. XX w.; Fotografie, widokówki i szkic zaułka zam. gł. przez  Żydów, okr. 

międzywojenny i okupacji; Fotografia synagogi oraz wejścia, l. 60. XX w. 

Muzeum Narodowe - Poznań 

Jan Gładysz: Wjazd Henryka Dąbrowskiego do Poznania w r. 1806, olej, 1809 (MP 333); 

Portret chłopca z kotem, olej, poł. XIX w. (MP 887) 

Muzeum Narodowe w Poznaniu Oddział Sztuk Użytkowych - Poznań 

Mosiężny świecznik czteroramienny z bożnicy w Miłoslawiu, II poł. XVIII w.; 

Balsaminka z filigranem, 1854-8; Pierścień z kozłem na święto Pesah, b.r.; Świecznik 

siedmioramienny, XIX w.; Żyrandol z poznańskiej synagogi, b.r.; Misa kultowa cynkowa 

z Wielkopolski, XVIII w.; Puchar sederowy z synagogi w Nakle, 1909; Pas do Tory, 

XVIII w.; Meil, koniec XVIII w.; Meil z bożnicy trzcianeckiej, II poł. XVIII w.; Zasłona 

z bożnicy w Trzciance, 1695; Parochet, II poł XVIII w.; Atara (kołnierz na kitel), XVIII 

w.; Meil, II poł. XVIII w.; Powijak na zwoje Tory z synagogi poznańskiej, 1710; Meil, 

XVIII w.; Meil, 1871; Jarmułka, XVIII w.; Jarmułka, XVIII w.; Parochet, XVIII w.; 

Lambrekin z bożnicy w Krotoszynie, II poł. XVIII w. 

Parochet, XIX w.; Porcelanowa misa sederowa, b.r. 

Muzeum Narodowe w Poznaniu Oddział w Dobrzycy 

Fotografia synagogi w Dobrzycy, pocz. XX w.; Fragmenty nagrobków 

Muzeum Okręgowe im. S. Staszica - Piła 



220 

 

Mosiężny żeton z Czarnkowa, XIX w.; Fragment Tory z synagogi w Łobżenicy 

Muzeum Regionalne - Krotoszyn 

Modlitewnik, r. niezn.; Mezuza, r. niezn. 

Muzeum Regionalne - Międzychód 

Fragment nagrobka, r. niezn. 

Muzeum Regionalne - Miłosław 

Dzienniki szkoły żydowskiej lub symultannej, przełom XIX i XX w. 

Muzeum Regionalne - Ostrzeszów 

Jednodniówka omawiająca m.in. dzieje ostrzeszowskich Żydów, 1924 

Muzeum Regionalne - Pleszew 

Luźne materiały (kilka jedn., m.in. faktura, reklamówka), XIX w. 

Muzeum Regionalne - Rogoźno 

Fragmenty Tory z miejscowej synagogi, XVIII; Dwie mosiężne gwiazdy Dawida z 

synagogi w Wągrowcu; Fragmenty nagrobków; Żelazne kłódki z grobów (4) 

Muzeum Regionalne - Stęszew 

Regestr policyjny dotyczący gminy żydowskiej, 1831-47; Fotografia sklepu polsko-

żydowskiego, pocz. XX w. 

Muzeum Regionalne - Wronki 

Fragmenty macew; Tora z miejscowej synagogi; Fotografia synagogi 

Muzeum - Zamek Górków - Szamotuły 

Jad z miejscowej synagogi; Karta z modlitwą i ozdoba wiszace w miejscowej synagodze, 

XIX w.; Fragment tałesu; Macewy, XIX-XX w.; „Hacefirah”, 1887; Fragment Tory, XIX 

w.; Modlitewniki, pięcioksięgi, XVIII-XIX w.; Księga Estery - Megilla Ester (pergamin); 

Kalendarz żydowski z notatnikiem; Komentarz rabina Akiby Egera; Komentarz do księgi 

Bereszit 

Muzeum Ziemi Grodziskiej - Grodzisk Wlkp. 



221 

 

Dzieje gminy żydowskiej w Grodzisku (mpis); Fotografie, m.in. bożnica i cmentarz; 

Fragmenty nagrobków, różne lata; Sprzęty (m.in. butelki, swiecznik), XIX w.  

Muzeum Ziemi Krajeńskiej - Nakło 

Macewa, 1889 

Muzeum Ziemi Rawickiej - Rawicz 

Wypisy dotyczące Żydów w Rawiczu z pracy A. Posnera, Lekorot Kehilat Rawicz 

Muzeum Ziemi Średzkiej - Koszuty 

Szkic synagogi w Środzie, II poł. XIX w.; Meil i korona na torę (fragm.), r.n. 

Muzeum Ziemi Wschowskiej - Wschowa 

Rzeźba Żyda, XIX w. 

Towarzystwo Przyjaciół Ziemi Ostrzeszowskiej - Ostrzeszów 

Dokumentacja fotograficzna miejscowej synagogi, po 1945 r. 

Urząd Miejski w Poznaniu - Miejski Konserwator Zabytków 

Fotografie: Stare bożnice ul. Dominikańska, 1945; Synagoga ul. Wroniecka 

(reprodukcja); Bożnica główna ul. Wroniecka (wnętrze), 1928 (x2); Kapitele 

renesansowe starej synagogi (odkr. w 1908) 

Wojewódzki Konserwator Zabytków - Kalisz 

Synagoga w Kępnie: inwentaryzacja (1955), dokumentacja opisowo-historyczna, 

dokumentacja fotograficzna (1956), inwentaryzacja fotogrametryczna (1975); 

Inwentaryzacja synagogi w Ostrzeszowie (1967); Inwentaryzacja budynku synagogi w 

Ostrowie Wlkp. z dokumentacją fotograficzną (1984); Karty cmentarzy w Orli (gm. 

Kozmin) i Grabowie; Zdjęcia synagog w Jaraczewie, Odolanowie, Pleszewie i Zdunach 

Wojewódzki Konserwator Zabytków - Poznań 

Dokumentacja obiektów (z fotografiami) 



222 

 

Cmentarze: Pniewy, ul. Strzelecka, XIX w. (2 zdekompl. nagr.); Obrzycko, róg ul. 

Kuźnice i Kilinskiego, XVIII-XIX w. (zach. tylko brama; ob. ogródek jordanowski); 

Mosina, ul. Polna, kon. XIX w. (zach. się tyko mur ogrodzeniowy) 

Synagogi: Mosina, ul. Niezłomnych 1, 1870 (ob. muzeum); Sieraków, ul. Sokola 4, 

przełom XIX i XX w. (ob. kino); Buk, ul. Mury 7, 1893 (ob. po remoncie nieczynna); 

Buk, szkoła Talmudu, ul. Mury 4, 1898 (ob. dom mieszk.); Fotogr. synagogi w Pniewach 

(ob. kino); Fotogr. synagogi w Obrzycku, ul. Kruppika, II poł. XIX w. (ob. kino); 

Fototeka; Wnętrze synagogi gnieźnieńskiej, ok. 1900; Synagoga kórnicka (bud. 1768), 

sprzed 1939 x 2 

1.2. Tablice/Pomniki 

1) Antoninek – Pomnik Pamięci Żydów zamordowanych w latach 1941-1943 w 

niemieckich obozach pracy przymusowej znajdujących się na terenie obecnego osiedla 

Antoninek-Zieliniec-Kobylepole 

2) Babiak – Tablica upamiętniająca kirkut 

3) Chodzież – Tablica upamiętniająca synagogę  

4) Gniezno – Tablica upamiętniająca kirkut 

5) Golina – Tablica upamiętniająca kirkut 

6) Grodzisk Wielkopolski – Tablica upamiętniająca kirkut  

7) Kalisz – Tablica upamiętniająca kaliskich Żydów zamordowanych podczas II wojny 

światowej oraz zbudzone przez hitlerowców synagogi (x2)   

8) Kobylnica – Tablica pamiątkowa poświęcona jest więźniom niemieckiego 

nazistowskiego obozu pracy dla Żydów 

9) Koło – Tablica upamiętniająca kirkut 

10) Las Krążel – Pomnik W hołdzie ofiarom hitlerowskiego barbarzyństwa - 

społeczeństwo woj. konińskiego odsłonięty 9 maja 1980 roku  

11) Mosina – Tablica upamiętniająca kirkut 

12) Osieczna – Ściana pamięci (złożona z macew)  

13) Poznań – Pomnik Ofiar obozu pracy dla Żydów w Poznaniu 

14) Przedecz – Tablica upamiętniająca kirkut 

15) Pyzdry – Obelisk z resztkami macew 

16) Raszków – Tablica upamiętniająca kirkut  

17) Skulsk – Tablica upamiętniająca kirkut 



223 

 

18) Słupca – Tablica pamiątkowa 

19) Swarzędz - tablica pamiątkowa 

20) Szamocin – Tablica upamiętniająca kirkut   

21) Śrem – Tablica upamiętniająca kirkut 

22) Środa Wielkopolska – Tablica upamiętniająca synagogę  

23) Turek – Tablica upamiętniająca kirkut 

24) Turek – Tablica upamiętniająca synagogę  

25) Uzarzewo – Zbiorcza mogiła obywateli pochodzenia żydowskiego, pomordowanych 

i zmarłych w obozie pracy w Kobylnicy - cmentarz katolicki 

26) Władysławów – Tablica upamiętniająca kirkut 

27) Września – Pomnik pamięci wrzesińskich Żydów 

28) Września – Tablica upamiętniająca synagogę  

29) Zagórów – Tablica upamiętniająca kirkut (plus dwa nagrobki)  

30) Zbąszyń – Tablica upamiętniająca kirkut 

31) Złotów – Pomnik upamiętniający kirkut  

32) Złotów – Tablica upamiętniająca synagogę  

1.3. Zabytki, ruiny, to co zostało  

1) Babiak – Synagoga (obecnie dom mieszkalny)  

2) Bojanowo – Synagoga 

3) Buk – Kirkut 

4) Buk – Synagoga  

5) Czarnków – Dom Gminy Żydowskiej 

6) Czarnków – Mykwa  

7) Czarnków – Szkoła żydowska 

8) Debrzno Wieś – Kirkut  

9) Dobra – Kirkut x2  

10) Dobrzyca – Kirkut  

11) Dobrzyca – Kirkut 

12) Gałańcz – Kirkut  

13) Grabów nad Prosną – Kirkut 

14) Grabów nad Prosną – Synagoga (dziś miejsce Świadków Jehowy) 

15) Jaraczewo (dziś GOK) – Synagoga 

16) Jarocin – Kirkut 



224 

 

17) Jarocin – Synagoga (teraz sala gimnastyczna szkoły zawodowej) 

18) Jastrowie – Kirkut 

19) Kalisz – Dom przedpogrzebowy 

20) Kalisz – Kirkut  

21) Kępno – Synagoga 

22) Kępno – Szkoła żydowska  

23) Kleczew – Kamienica Malarków (teraz lokal mieszkalny)  

24) Kleczew – Synagoga (obecnie kino) 

25) Kobyla Góra – Lapidarium 

26) Kościan – Synagoga (obecnie biblioteka)  

27) Koźmin Wielkopolski – Kirkut 

28) Koźminek – Synagoga (dziś budynek mieszkalny) 

29) Kórnik – Lapidarium 

30) Krajenka – Kirkut 

31) Książ Wielkopolski – Kirkut  

32) Książ Wielkopolski – Synagoga (teraz remiza strażacka) 

33) Leszno – Dom fundacji Sachsów (został budynek i napis na nim)  

34) Leszno – Dom fundacji Wollheimów (został budynek) 

35) Leszno – Dom modlitw (teraz budynek mieszkalny) 

36) Leszno – Dom przedpogrzebowy (obecnie biblioteka) 

37) Leszno – Fabryka Goldschmidta (został budek) 

38) Leszno – Fabryka pomp Phillipa Hannacha (obecnie siedziba zakładów odzieżowych) 

39) Leszno – Kirkut 

40) Leszno – Piekarnia macy (został budynek)  

41) Leszno – Synagoga (obecnie Galeria Sztuki Muzeum Okręgowego w Lesznie oraz stała 

ekspozycja judaików) 

42) Leszno – Ubojnia rytualna (obecnie tylko ruiny)  

43) Leszno – Żydowska Szkoła Powszechna (obecnie szkoła średnia) 

44) Lędyczek – Kirkut 

45) Margonin – Kirkut 

46) Międzychód – Kirkut  

47) Międzychód – Synagoga (obecnie mienie komunalne)  

48) Mikstat – Kirkut 



225 

 

49) Mosina – Synagoga (obecnie galeria miejska)  

50) Murowana Goślina – Kirkut (niewiele zostało)  

51) Obrzycko – Synagoga (obecnie opuszczony budynek)  

52) Odolanów – Synagoga 

53) Okonek – Kirkut 

54) Ostrów Wielkopolski – Lapidarium x2  

55) Ostrów Wielkopolski – Synagoga (obecnie instytucja kultury) 

56) Ostrzeszów – Kirkut 

57) Ostrzeszów – Synagoga 

58) Piaski – Synagoga (obecnie dom mieszkalny) 

59) Pleszew – Kirkut 

60) Pleszew – Synagoga 

61) Pniewy – Dom stróża i dom przedpogrzebowy (obecnie budynki mieszkalne) -  

62) Pniewy – Synagoga (obecnie obiekt handlowy) 

63) Pobiedziska – Kirkut 

64) Pogorzela – Kirkut 

65) Pogorzela – Synagoga (przebudowana na domy mieszkalne i aptekę) -  

66) Poznań – Synagoga  

67) Pyzdry – Synagoga (wygląd uległ dużej zmianie)  

68) Raszków – Synagoga (obecnie dom mieszkalny) 

69) Rawicz – Kirkut (została brama) 

70) Rawicz – Zarys fundamentów Synagogi  

71) Rogoźno – Ruiny domu przedpogrzebowego  

72) Sarnowa – Synagoga (ciele mieszkalne) 

73) Sieraków – Synagoga (obecnie własność prywatna)  

74) Skoki – Kirkut 

75) Słupca – Synagoga (obecnie noclegownia dla bezdomnych) 

76) Sompolno – Synagoga 

77) Stawiszyn – Kirkut 

78) Śmigiel – Lapidarium  

79) Śmigiel – Synagoga (obecnie sklep i mieszkanie)  

80) Środa Wielkopolska – Synagoga (obecnie inne przeznaczenie)  

81) Tuciszków – Kirkut (1 macewa i kamień z miejscem na tablicę)  



226 

 

82) Turek – Dom rabina 

83) Turek – Kirkut (brama)  

84) Turek – Synagoga (obecnie kino) 

85) Wągrowiec – Kirkut 

86) Wieleń – Dom przedpogrzebowy  

87) Wolsztyn – Synagoga (spłonęła w 2009)  

88) Wyrzysk – Synagoga(teraz sala zabaw)  

89) Zagórów – Punkt zbiorczy dla Żydów podczas wojny  

90) Zduny – Kirkut 

91) Zduny – Synagoga  

92) Złotów – Synagoga (nieużytek) 

93) Złotów – Synagoga (obrys na ziemi) 

2. Przykładowe przedmioty prowadzone na UAM dotyczące 

problematyki żydowskiej 

1) Dzieje Żydów w średniowiecznym Królestwie Polski I Rzeczypospolitej – Katedra 

Studiów Azjatyckich – hebraistyka – prof. UAM dr hab. Rafał Witkowski 

2) Historia i współczesność myśli żydowskiej – Wydział Nauk Społecznych – 

kulturoznawstwo – dr Marcela Kościańczuk 

3) Historia Izraela i Żydów w starożytności – Katedra Studiów Azjatyckich – hebraistyka – 

prof. UAM dr hab. Witold Tyborowski 

4) Historia żydów w średniowieczu i wczesnych czasach nowożytnych – Katedra Studiów 

Azjatyckich – hebraistyka –  prof. UAM dr hab. Rafał Witkowski 

5) Historia Żydów w XIX i XX wieku – Katedra Studiów Azjatyckich – hebraistyka – prof. 

zw. dr hab. Krzysztof Makowski 

6) Odessa: żydowska przestrzeń kulturalna – Wydział Neofilologii – hebraistyka – dr 

Veronika Kilimova 

7) Przegląd historiografii i źródeł do dziejów żydów w Polsce w XIX i XXw. – Katedra 

Studiów Azjatyckich – hebraistyka – prof. zw. dr hab. Krzysztof Makowski 

8) Sziksy i cwaniacy. O żydowskim półświatku w międzywojennej literaturze polsko-

żydowskiej - Instytut Filologii Polskiej – przedmioty fakultatywne dla filologii polskiej 

– mgr Aleksandra Maria Gluba-Pieprz 



227 

 

9) Judaizm – Instytut Etnologii i Antropologii Kulturowej – Etnologia – prof. UAM dr hab. 

Katarzyna Marciniak 

 

  



228 

 

Streszczenie 

Głównym celem pracy, jest ukazanie podejmowanych po II wojnie światowej 

różnorodnych działań zmierzających do przywrócenia pamięci o mieszkających kiedyś 

w Wielkopolsce Żydach. Aby osiągnąć ten cel poddałam analizie inicjatywy o tematyce 

żydowskiej na terenie całego województwa. Dodatkowym celem pracy jest ukazanie 

prognoz dotyczących działań na przyszłość  które wysnuwam na podstawie obserwacji 

poszczególnych inicjatyw oraz w rozmów z aktywistami pamięci. Wyznaczone cele 

zdeterminowały strukturę pracy. Pierwszy rozdział to rozważania teoretyczne służące 

wypracowaniu narzędzi pozwalających na analizę inicjatyw o tematyce żydowskiej, 

zaprezentowanych w dalszych rozdziałach. Drugi to przedstawienie dziejów Żydów w 

Polsce ze szczególnym uwzględnieniem wielkopolskich Żydów. Trzeci i czwarty rozdział 

to opis i analiza inicjatyw o tematyce żydowskiej, które były przedmiotem 

przeprowadzonych przeze mnie badań empirycznych. Analizując materiał badawczy 

starałam się pokazać w jakie elementy leży przywracać z pamięci magazynując oraz w 

jaki sposób to robić aby informacje o społeczności żydowskiej osadziły się w pamięci 

funkcjonalnej. Na koniec, w rozdziale piątym, zaproponowałam działania mające na celu 

rozwój Ośrodka Badań nad Historią i Kulturą Żydów z Południowej Wielkopolski. Jest 

to próba zastosowania w praktyce zdobytych przeze mnie, podczas badań, informacji. 

Summary 

The main aim of the work is to show various activities undertaken after World War 

II aimed at restoring the memory of Jews who once lived in Greater Poland. To achieve 

this goal, I analyzed Jewish-themed initiatives throughout the voivodeship. An additional 

goal of the work is to present forecasts regarding future activities that I make based on 

observations of individual initiatives and conversations with memory activists. The goals 

set determined the structure of the work. The first chapter is theoretical considerations 

intended to develop tools enabling the analysis of Jewish-related initiatives presented in 

subsequent chapters. The second one is a presentation of the history of Jews in Poland, 

with particular emphasis on Jews from Greater Poland. The third and fourth chapters are 

a description and analysis of Jewish-themed initiatives that were the subject of my 

empirical research. By analyzing the research material, I tried to show what elements 



229 

 

should be recalled from memory and how to do it so that information about the Jewish 

community is embedded in functional memory. Finally, in chapter five, I proposed 

activities aimed at developing the Center for Research on the History and Culture of Jews 

from Southern Greater Poland. This is an attempt to put into practice the information I 

acquired during my research. 

 


